



تأليت

إمام المحدثين الحافظ الحجّة محمّد بر عيسى بن سورة الترمذي رالله المحدثين الحافظ الحجّة محمّد بر عيسى بن سورة الترمذي رالله

مع ار دو ترجمه وشرح

خياتلِ بنوي

حضرت شنخ الحد**يث مولانا مُحُكّد أركريًا** مُهاجر مدنى قدل مُنوَّ ١٤٠٢ - ١٣١٥هـ



# وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ (القلر) التلمر) الدين المال المالي المالية ا



تأليف

إمام المحدثين الحافظ الحجة محمد بن عيسى بن سورة الترمذي حشبه

مع اردو ترجمه وشرح

المراع ال

يشخ الحديث حضرت مولانا مخدر كرباصاحة مهاجروتهن ويشيط

0171-7.310

تضجيح شده، جديد رنگين طباعت



الطبعة الأولى: ٢٠٠٩ هــ - ٢٠٠٩م

السعر: -/٢٦٥ روبية



#### **AL-BUSHRA Publishers**

Choudhri Mohammad Ali Charitable Trust (Regd.)

Z-3 Oversease Bungalows Gulistan-e-Jouhar Karachi - Pakistan

+92-21-7740738

هاتف

+92-21-4023113

فاكس

www.ibnabbasaisha.edu.pk الموقع على الإنترنت

al-bushra@cyber.net.pk البريد الإلكتروني

يطلب من

مكتبة البشرى، كراتشى 2196170-321-99+

مكتبة الحرمين، أردو بازار لاهور 4399313-321-92+

المصباح، 16 أردو بازار لاهور 7223210 - 7124656

بك ليندُ، سئي پلازه، كالج رودُ، راولپندي 5557926 - 5773341

دار الإخلاص، نزد قصه خوابي بازار يشاور 091-2567539

ويطلب من جميع المكتبات المشهورة

#### بسم الله الرحمن الرحيم

## عرض ناشر

الحمدلله وسلام على عباده الذين اصطفى

"خصائل نبوی" شائل ترفدی کی شرح ہے جو حضرت شیخ الحدیث قطب العالم مولانا محمد زکریا کاند هلوی مہاجر مدنی نور اللہ مر قدہ نے اپنے ایک بزرگ کی فرمائش پر تحریر فرمائی۔ جب حضرت شیخ کی عمر مبارک ۲۹ برس تھی۔ اس شرح میں جن باتوں کا اہتمام کیا گیا ہے ان کی تفصیل حضرت نے تمہید کے زیر عنوان درج فرمائی ہے۔ آ مخضرت سید المرسلین، و خاتم النیسین وامام المتقین، و محبوب رب العالمین شی کی ذات قدسی صفات محبوبیت کبریٰ کی حامل ہے، روئے زمین پر آپ سی کی اس میں مرکوئی بھی محبوب نہیں ہوا، اور صحابہ کرام علیہم الرضوان سے بڑھ کر کوئی بھی محبوب نہیں ہوا، اور صحابہ کرام علیہم الرضوان سے بڑھ کر کوئی عاشق جانار چیثم فلک نے نہیں دیکھا، آپ شی گی اخلاق و عادات اور خصائل و شائل، حسن و محبوبیت کا بیکر ہیں اور آپ شی گی کم رایک اداسے شان محبوبیت جلوہ گر ہے۔

حضرت نور الله مرقدہ کی یہ کتاب "درس محبت" ہے جس میں محبوب رب العالمین النگائی کی شانِ محبوبیت کو اس طرح نمایاں کیا گیا ہے کہ قارئین کے قلب سے بے ساختہ محبت جھلکنے لگتی ہے۔ بقول حضرت عارفی نوراللہ مرقدہ:

یہاں تک بڑھ گئی وار فکگی شوقِ نظارہ ججابات نظر سے پھوٹ ٹکلا حسن جانانال

بہارِ حسن کو یوں جذب کرلوں دیدہ ودل میں محبت پر مرا ذوقِ نظر معیار ہوجائے

اس کتاب میں آنخضرت ملکی آیا گیا کی شانِ محبوبیت کا مشاہدہ قارئین کرام ہر جگہ ملاحظہ کریں گے۔ اس لئے حضرت نور اللہ مرقدہ اپنے احباب کو اس کتاب کے مطالعہ کی بار بارتاکید فرماتے رہے۔لھذا ضرورت ھے کہ عام مسلمان بھی اسے اپنے مطالعہ میں رکھے تاکہ آنخضرت ملکی کی محبت اس کے دل میں جاگزیں ہو۔

"خصائل نبوی" ہند و پاک کے بہت سے مطابع سے شائع ہور ہی ہے، لیکن پاکتان کے بہت سے ناشرین نے کتاب کے عربی حواثی کو جو نہایت بیش قیمت علمی فوائد پر مشتمل تھے، حذف کر دیاجو کہ اہل علم کا بڑا نقصان تھا۔
مکتبة البشری نے اس کتاب کو از سر نو دو رنگوں میں کمپیوٹر کمپوزنگ کے ساتھ، مراجعت و تحقیق کے بعد شائع کرنے کا اہتمام کیا ہے۔ اس نئی طباعت میں جن اُمور کا لحاظ کیا گیا وہ حسب ذیل ہیں:

🖈 عربی واُر دو عنوانات کو سرخ رکھا گیا ہے۔

متن و حاشیہ میں احادیث کے ارقام کو جو کہ ایک باب کے ذیل میں ہیں اور لفظ حد ثنا، عن وغیرہ کو جھی سرخ کیا گیا ہے۔

🖈 کتاب کے ہیڈر میں عنوان اور ذیلی عنوان کا اضافہ کیا گیاہے۔

بقدر ضرورت وضاحت کے لئے شرح المواہب اللدنيہ للشيخ ابراہيم الباجوري سے انتخاب كيا گيا ہے۔ جس کے لئے [] كى علامت اختيار كى گئی ہے۔

(ادارة البشريٰ)

## فهرست مضامین خصائل نبوی اُردو شرح شمائل ترمذي مع عربي حواشي

| حضور اقد س ملنگانیگاکی تلوار کا بیان ۱۱۵  | تهيد                                                 |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| حضور اقد س ملنگانیا کی زره کا بیان۱۸      | حضور اقدس کے حلیہ مبارک کا بیان ۹                    |
| حضور اقد س مَلْحُالِيًّا كَيْ خُود كا ذكر | حضور اقدس مُنْفَالِيمًا کی مهر نبوّت کا بیان         |
| حضور اقدیں ملکی کیا کے عمامہ کا ذکر       | حضور اکرم ملنی کیا کے سر مبارک کے                    |
| حضور اقد س طلح ليا کي کا ذکر              | بالول كابيان                                         |
| حضور اقد س ملنگایی ر فتار کا ذکر ۱۳۴      | حضور اقدس للنُّاتِينِيُّ كا بالوب ميں                |
| حضور اقدس ملکی کیا کے قناع کا ذکر         | كنگھاكرنے كا بيان                                    |
| حضور اقد س ملتا کی نشست کا ذکر            | حضور اقدس للنُحَالِيَّا کے سفید بال آ جانے کا ذکر ۵۱ |
| حضور اقدس ملتح کیا کے تکبیہ کا ذکر        | حضور اقدس للنُحَالِيَّا کے خضاب فرمانے کا ذکر ۵۷     |
| حضور اقد س ملنگا کا کسی چیز پر            | حضور اقدس للنُحَيِّةِ کے سُر مہ کا بیان ۲۱           |
| طيك لگانا                                 | حضور اقدس للنُحَاقِيَا کے لِبَاس کا ذکر              |
| حضور اقدس ملٹی کیا کے کھانا تناول فرمانے  | حضور اقدس ملکی کیا کے گزارہ کے بیان میں ۷۷           |
| كاطريقه                                   | حضور اقدس للفائلاً کے موزہ کے بیان میں               |
| حضور اقد س مُنْتَحَاتِيمًا کی روٹی کا ذکر | حضور اقد س النائيا ك                                 |
| حضور اقدس ملٹھ کیا کے سالن کا ذکر         | نعلین (جو تا) شریف کا ذکر                            |
| حضور اقدس للفَحَالِيَّا کے کھانے کے       | حضور اقد س طلح فیا کی انگوشی کا ذکر ۹۱               |
| وقت وضو کا ذکر                            | حضور اقد س النائل کے انگوٹھی سننے کی کیفیت ۱۰۲       |

| اُن کلمات کا ذکر جو حضور اقد س لٹنگائیا کھانے سے قبل | حضور اقد س للگائیا کے نوا فل گھر میں             |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| اور بعد فرمایا کرتے تھے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔            | پڑھنے کا ذکر                                     |
| حضور اقدس للنگائي کے پیالہ کا ذکر                    | حضور اقد س ملکی کے روزوں کا ذکر ۲۹               |
| حضور اقدس للنگائي کے تھاوں کا ذکر                    | حضور اقد س ملنگانیا کی قراءت کا ذکر ۴ ۳ ۳        |
| حضور اقدس للنگائیا کے پینے کی                        | حضور اقد س ملکی گریه وزاری کا ذکر ۵۲ س           |
| چیزوں کے احوال                                       | حضور اقدس ملنگائیا کے بسترے کا بیان ۲۲ س         |
| حضور اقدس للْفَالِيَّةِ كَي بِينِ كَا طرز            | حضور اقدس ملنگائیا کی کثرت تواضع فرمانے          |
| حضور اقدس للفائيا كے                                 | کے بارے میں                                      |
| خوشبولگانے کا ذکر                                    | حضور اقدس للنگائيا كے اخلاق و عادات میں ۹۰ س     |
| حضور اقد س للنَّالِيَّةِ كَي گفتگو كا ذكر ٢٢٧        | حضور اقدس مُلْغُلِينًا كي حيا كا ذكر             |
| حضور اقدس للگانیا کے مبننے کا ذکر                    | حضور اقد س سلگائیا کے سینگی پچھنے                |
| حضور اقدس للنگانیا کے مزاح اور                       | لگوانے کا ذکر                                    |
| دل لگی کے بیان میں                                   | حضور اقدس للنائلة کے بعض نام اور                 |
| حضور اقدس للْفَالِيمُ کے ارشادات در باب اشعار ۲۵۰    | بعض القاب كا ذكر                                 |
| حضور اقد س للنَّالِيَّا كارات كو                     | حضور اقدس للنُحَالِيَّا کے گذر او قات کا ذکر ۲۳۱ |
| قصه گوئی فرمانا                                      | حضور اقد س للنگانیکی عمر شریف کا ذکر             |
| حضور اقدس ملٹی کیا کے سونے کا ذکر                    | حضور اقدس للنُحَاتِيَّا کے وصال کا ذکر           |
| حضور اقد س للنگانیکا کی عبادت کا ذکر                 | حضور اقدس للْخَاتِيَا كَيْ ميراث كا ذكر ٢٧٩      |
| حاشت کی نماز کا ذکر mi۹                              | حضور اقدس للخائية كوخواب مين ديكھنے كاتذ كره ٩١  |

# تمهيد

بسم الله الرحمن الرحيم. نحمده ونصلي على رسوله الكريم

عاراً ومصلیاً و مسلما۔ بندہ ناچیز کو اواخر سن ۱۳۲۳ ہے میں با متثال تھم حضرت اقد س آقائی و مولائی حضرت الحاج مولانا خلیل احجہ مند المجبود فی حل اُبی داؤہ کی طباعت کے لئے متفرق طور پر چند روز شہر دہلی رہنے کا اتفاق ہوا۔ وہاں میرے ایک کرم فرما جناب محترم محمد عثان خال صاحب زاد مجد ہم نے شائل ترفدی کے مخضر سے ترجمہ کا تھم کیا۔ میں اپنی نااہلیت کا معترف ہر گز بھی اس کا اہل نہیں تھا اور اسی وجہ سے اس سے قبل کسی تحریر یا تقریر کی بھی نوبت بھی نہیں آئی تھی، لیکن مدوح نے اپنے محنون خن کی بنا پر میری کسی معذرت کو بھی قبول نہ کیا۔ میں اپنی عزوق قصور کی وجہ سے ہر گز بھی امتثال نہ کرتا۔ مگر چوں کہ موصوف کے میرے والد ماجد صاحب نور اللہ مرقدہ و برد مضجہ سے خصوصی مراسم تھے اور بمقتضائے حدیث

(إن من أبر البر صلة الرجل أهل ودّ أبيه بعد أن يولي. رواه مسلم)

ترجمہ: "بہترین صلہ رحمی والد کے بعد اس کے دوستوں کے ساتھ محسنِ سلوک ہے۔"

اس لئے مجھے اس کے بغیر چارہ کار ہی نہ ہوا کہ اپنی حیثیت کے موافق مخضر ساتر جمہ لکھ کر پیش کروں اور ناظرین سے اپنے اقرارِ عجز کے بعد عرض کروں کہ ان اوراق کی پریشانی، عبارت اور الفاظ کی غرابت، مضامین کے تشتت سے تسامح فرماتے ہوئے اصل مقصد اور آقائے عالم سید البشر نبی اکرم علیہ الف الف صلوات و تحیات کے اخلاق، اوصاف، عادات، معمولات کی طرف توجہ فرمائیں کہ عقلند شخص بدنما برقعہ کی وجہ سے حسین چرہ سے بے توجہی نہیں کرتا اور سمجھد ار آدمی بدمزہ چھکے کی وجہ سے دیس جرہ سے بے توجہی نہیں کرتا اور سمجھد ار آدمی بدمزہ حسکت کی وجہ سے الذیذ گودے کو نہیں پھیکا۔

اس ترجمہ میں چندامور کا خاص طور سے اہتمام کیا گیا ہے۔

نمبرا: اکثر مضامین اکابر قدما کے کلام سے لئے گئے ہیں اور خود رائی وغیرہ سے احتراز کیا گیا۔

نمبر ۲: جمع الوسائل ملا على قارى حنى كى، مناوى شخ عبد الرؤوف مصرى كى، مواہب لدنيه شخ ابراہيم يجورى كى، تہذيب التهذيب حافظ ابن حجر عسقلانى كى،اس رساله كازيادہ تر ماخذ رہى ہيں۔ نمبر ۳ ترجمہ چونکہ عوام کے لئے کیا گیااس لئے مطلب خیز ترجمہ کیا گیا، لفظی ترجمہ کی پابندی نہیں کی گئی۔

نمبر ہم: ترجمہ سے زائد امور بطور فائدہ کے ذکر کئے گئے اور اُن کے شروع میں "فائدہ" کا لفظ بھی لکھ دیا۔

نمبر ۵: اکثر جگه ترجمه سے زائد امور جو ربط کے لئے بڑھائے گئے وہ (قوس) میں لکھے گئے۔

نمبر ۲: احادیث کا اگر بظاہر آپس میں تعارض معلوم ہوا تواس کو مخضر طور سے رفع کیا گیا۔

نمبرے: اختلافِ نداہب کا بھی مخضر طور پر کہیں کہیں ذکر کیا گیا، مگر ندہبِ حفیہ کو اکثر جگہ خاص طور سے ذکر کیا ہے کہ قرب وجوار کے باشندے اکثر حنفی ہیں۔

نمبر ٨: حفيه كے قول كى دليل بھى كہيں كہيں حسب ضرورت مخضر طريقہ سے بيان كى گئی۔

نمبر 9: جس جگه حدیث میں کسی غزوہ یا قصہ کی طرف اشارہ تھا فائدہ میں اس قصہ کو مخضر طور سے ذکر کر دیا گیا۔

نمبر ١٠: جس حديث كي باب سے مناسبت خفي تھي اس كو بھي واضح كيا گيا۔

نمبر اا: جو مضامین خاص طلبہ کے لئے مفید تھے اور عوام کو کارآ مد نہیں تھے ان کو عربی حاشیہ میں لکھا گیا، بالخصوص سندِ حدیث کے متعلق اگر راوی کا نام ضبط کرنے کی ضرورت محسوس ہوئی یا عربی عبارت میں کسی نحوی ترکیب کے ذکر کی ضرورت سمجھی گئی۔

نمبر ١٢: جو مضامين اختصار كى وجه سے يہال ذكر نہيں كئے گئے، اكثر جگه أن كتب كا حواله لكھ ديا جہال وه مفصل مل سكتے ہيں تاكه شاكفين كو تلاش ميں سہولت رہے۔

نمبر ۱۳: إن سب امور مين اختصار كو نهايت مد نظر ركها كياكه پڑھنے والوں كى طبائع طول سے أكتا نہ جائيں۔ وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب ط

ز کر یا عفی عنه کاند بلوی۔ مقیم مدرسه مظاہر علوم سہار نپور۔ وارد حال دہلی ۸ جمادی الاخری سن ۴۴ ساھ جعه

#### بسم الله الرحمن الرحيم باب ما جاء في خَلْق رسول الله ﷺ بنع سكون

الحمد لله و سلام على عباده الذين اصطفى. قال الشيخ الحافظ أبو عيسى محمد بن عيسى بن سَوْرَة الترمذي:

## باب۔ حضور اقدس طلع کے علیہ مبارک کا بیان

فاكرہ: مصنف والسيطياب نے اس باب ميں وہ احاديث ذكر فرمائى بين جو حضور اقدس النگائيا كے عُليم مبارك كے بارے ميں وارد ہوئى بيں۔ حضور اقدس النگائيا كے جمالِ مبارك كو كماحقہ تعبير كر دينا ناممكن ہے، نورِ مجسم كى تصوير كشى قابو سے باہر ہے،

باب: [باب الأحاديث التي جاءت في خَلْق رسول الله ﷺ، أي ما ورد فيه من الأحاديث. والباب لغة: ما يتوصَّل منه إلى المقصود، واصطلاحًا: الألفاظ المخصوصة باعتبار دلالتها على المعاني المخصوصة؛ لأنها توصل إلى المقصود].

خُلُق: [الصورة والشكل، المراد هنا صورة الإنسان الظاهرة] بفتح فسكون، يستعمل في الإيجاد والمخلوق، والمراد ههنا صورة الإنسان الظاهرة المدركة بالبصيرة كالعلم صورة الإنسان الباطنة المدركة بالبصيرة كالعلم والحلم. وإنما قدم المصنف الكلام على الأول مع أن الثاني أشرف؛ لأن الصفات الظاهرة أول ما يدرك من صفات الكمال، ولأنها كالدليل على الباطنة، فإن الظاهر عنوان الباطن، ورعاية للترقي من غير الأشرف إلى الأشرف، وللترتيب الوجودي؛ إذ الظاهر مقدم في الوجود على الباطن، وإنما كانت الصفات الباطنة أشرف من الظاهرة؛ لأن مناط الكمال إنما هو الباطن. الحمد: اختلفت النسخ في وجود هذه الخطبة، فتوجد في بعضها ولا توجد في بعض، والأولى إبقاؤها لمايوجد في بعض النسخ، فلا يقى وأد المسلام عن الصلوة على مذهب من كره ذلك، واستقلال السلام على غير الأنبياء إن أريد العموم بعباده الذين اصطفى، وهذا المختصر لا يتحملها. الشيخ: من كان أستاذاً كاملا في فن يصح أن يقتدى به ولو كان شاباً، ولا يختص بسن دون سن، هو مصدر شاخ يشيخ، حمل عليه مبالغة، أو صفة على زنة "سيّد" فخفف، قاله المناوي. والحافظ في اصطلاحهم: من أحاط علمه بمائة ألف حديث متنا وسندا، وهو أحد المراتب الخمسة للمحدثين: أولها الطالب، وهو: المبتدي، ثم المحدث، وهو: من أحاط بثلاث مائة ألف حديث، ثم الحافظ،

وقد دكر، ثم الحجه، وهو: من احاط بثلاث مائة الف حديث، ثم الحاكم، وهو: من احاط بجميع الاحاديث المروية. أبو عيسى: وقد ورد النهي عن التكنّي به فيحمل على أنه لم يبلغه، أو لم يصححه، أو رجح الجواز؛ لما ورد أن المغيرة بن شعبة الله كناه بذلك النبي الله الترمذي: قال النووي: فيه ثلاثة أوجه: كسر التاء والميم وهو الأشهر، وضمهما، وفتح التاء وكسر الميم، وقال المناوي: في الراجح من هذه اللغات خلاف، نسبة إلى بلدة قديمة بطرف نهر بلخ المسمى بجيحون. کیکن اپنی ہمت و وسعت کے موافق حضرات صحابۂ کرام فیوانا ملائے ایس کو ضبط فرمایا جس کا کچھ بیان یہ ہے۔ قرطبی کہتے ہیں کہ حضور اقد س ملٹی کیا کا پورا جمال ظاہر نہیں کیا گیا،ورنہ آ دمی حضور ملٹی کیا گئے کو دیکھنے کی طاقت نہ رکھتے:

#### آنچه خوبال جمه دارند تو تنها داري

(۱) حضرت انس خلی فرماتے ہیں کہ حضور اکرم ملی فی نہت کم قد کے تھے نہ پستہ قد (جس کو ٹھگنا کہتے ہیں، بلکہ آپ کا قد مبادک در میانہ تھا) اور نیز رنگ کے اعتبار سے نہ بالکل سفید تھے چونہ کی طرح، نہ بالکل گندم گوں کہ سانولہ بن آ جائے (بلکہ چود ہویں رات کے چاند سے زیادہ روشن پُر نور اور پچھ ملاحت لئے ہوئے تھے) حضور اقد س سلی گئے کے بال نہ بالکل سیدھے تھے نہ بالکل پیچیدار (بلکہ بلکی می پیچید گی اور گھو نگریالہ بن تھا) چالیس برس کی عمر ہو جانے پر حق تعالیٰ جن اللہ نے آپ کو نبی بنایا اور پھر دس برس مگہ مکر مد میں رہے (اس میں کلام ہے جسیا کہ فوائد میں آ تا ہے۔ اس مدت کے در میان میں حضور اقد س سائی آئے پر وی بھی نازل ہوتی رہی ) اس کے بعد دس سال مدینہ منورہ میں قیام فرمایا اور پھر ساٹھ سال کی عمر میں حضور اقد س سال فرمایا۔

أنه سمعه: أي: سمع ربيعة أنساً. والغرض أن ربيعة أخذ هذا الحديث بطريق التحديث لا بالإخبار قاله القاري، قيل: ويحتمل أن الضميرين لمالك وقتيبة قاله المناوي. قلت: ولكن فيه بعد.

البائن: [الظاهر طوله، فهو بمعنى: البعيد عن حد الاعتدال] البائن بالهمزة دون الياء من بان بمعنى: ظهر، أو بمعنى: بعد. وفي تخصيص الطول بالبائن دون القصر بمقابله إشارة إلى أنه ﷺ كان رَبعةً لكنه إلى الطول أقرب. ولا: عطف على قوله: بالطويل، و"لا" زائدة لتأكيد النفى.

ولا بالأبيض الأمْهَق، ولا بالآدم، ولا بالجَعْد القَطط، ولا بالسَّبْطِ، بعثه الله تعالى على رأس أربعين سنة، فأقام بمكّة عشر سنين، وبالمدينة عشر سنين، فَتَوفّاه الله تعالى على رأس ستين سنة، وليس في رأسه ولحيتِه عِشْرون شَعْرَة بَيْضَاء.

ال وقت آپ کے سر اور آپ کی داڑھی میں ہیں بال بھی سفید نہ تھے (اس کا مفصل بیان" باب فی شیب رسول اللہ اللّٰہ گئے " اس آ یگا۔

فائدہ: حضور اقد سے اللّٰہ کا قد مبارک در میانہ تھا لیکن میانہ پن کے ساتھ کسی قدر طول کی طرف کو ماکل۔ چنانچہ ہند

بن ابی بالہ وغیرہ کی روایت میں اس کی تصر تے ہے۔ ان دونوں روایتوں پر اس حدیث سے اشکال ہوتا ہے جس میں آ یا ہے

کہ حضور ملک کے جب کسی جماعت میں کھڑے ہوتے تو سب سے زیادہ بلند نظر آتے، لیکن بید درازی قد کی وجہ سے نہ تھا بلکہ

معجزہ کے طور پر تھا تاکہ حضور اگرم ملک کے جیسا کمالاتِ معنویہ میں کوئی بلند مرتبہ نہیں ہے، اس طرح صورتِ ظاہری

میں بھی کوئی بلند محسوس نہ ہو۔ نیز حضور اقد س ملک کا نبوت کے بعد ملّہ مکر مہ میں قیام دس برس اس حدیث میں ذکر ہوا

ہے اور اسی بنا پر حضور اللّٰ کے کا عمر ساٹھ سال کی ذکر کی گئی ہے لیکن یہ روایت اُن سب روایات کے خلاف ہے جن میں

حضور اللّٰ کے کا قیام تیرہ برس بتلایا گیا ہے، اور تر یہ شال کی عمر ذکر کی گئی۔ بعض روایات میں پینیٹھ سال کی عمر آئی ہے،

چنانچہ اوا خرکتاب میں میوں روایت آنے والی ہیں۔ امام بخاری واللہ ہیں کہ تر یہ سے سال کی دوایت میں بینے میال کی دوایت میں۔

ولا بالأبيض: [أي: الشديد البياض بحيث يكون حاليا عن الحمرة والنور، فلا ينافي أنه أبيض مشرب بحمرة] الأمهق أي: شديد البياض، فالنفي راجع إلى القيد فقط، ورواية المصنف في جامعه "أمهق ليس بأبيض" مقلوبة كما ذهب إليه الحافظ، أو وهم كما قاله عياض، أو مؤوّل بأن المهقة قد يطلق على الخضرة أيضاً. بالآدم: [الأسمر أي: ليس بشديد السمرة] أصله "أأدم" بحمزتين على وزن أفعل، أبدلت الثانية ألفا، أي شديد الأدمة أي السمرة، فالمنفي الشدّة فلا ينافي إثبات السمرة في الخبر الآتي، ومما يؤيّد ذلك رواية البيهقي: كان أبيض بياضه إلى السمرة.

ولا بالجعد القطط: [الشعر الملتوي المنقبط] هذا وصف له ﷺ باعتبار شعره، والجعد بفتح فسكون. والقطط بفتحتين على الأشهر شديد الجعودة، وفي التهذيب: القطط: شعر الزنج، قال الزمخشري: الغالب على العرب جعودة الشعر وعلى العجم سبوطته، وقد أحسن الله لرسوله الشمائل، وجمع فيه ما تفرّق في غيره من الفضائل. بالسبط: [الشعر المنبسط المسترسل] ستين: وفي رواية: توفّي وهو ابن خمس وستين سنة، وفي أخرى: ثلاث وستين وهي أصحّها وأشهرها كما سيأتي في باب مستقل في آخر الكتاب.

حدثنا حُميد بن مَسْعدة البصري، حدثنا عبد الوهاب التَقفي، عن حميد، عن أنس بن مالك في قال: كان رسول الله على ربعة وليس بالطويل ولا بالقصير، حَسَنَ الجسم، وكان شعره ليس بحعْدٍ ولا سَبْط، أَسْمَرُ اللَّون، إذا مشى يَتَكفّأ.

علاء نے ان احادیث میں دو طرح جمع فرمایا ہے: اول یہ کہ حضور النّی ایک عربیں سال کی عربیں نبوت ملی اور تین سال بعد رسالت ملی۔ اس کے بعد دس سال مکّہ مکر مہ قیام ہوا، اس بنا پر اس حدیث میں ان تین سال کا ذکر چھوٹ گیا جو نبوّت اور رسالت کے در میان تھے۔ دوسری توجیہ یہ کی جاتی ہے کہ عموماً اعداد میں کسر کو شار نہیں کیا جایا کرتا، اس بنا پر حضرت انس خلاف کی روایت میں دونوں جگہ دہائیاں ذکر کر دیں اور کسر کو چھوڑ دیا، اور پنیسٹھ سال والی روایات میں سن ولادت اور سن وفات کو مستقل شار کیا گیا۔ غرض سب روایات کا حاصل ایک ہی ہے اور چونکہ حضور النائی کی عمر شریف اصح قول کے موافق تریسٹھ سال کی ہوئی اس لئے باقی روایات کو بھی اسی طرف راجع کیا جائے گا۔

(۲) دوسری روایت بھی حفرت انس خلافی سے مروی ہے کہ حضور اکرم ملی فیلی درمیانہ قد تھے، نہ زیادہ طویل نہ کچھ شمگنے، نہایت خوبصورت معتدل بدن والے۔حضور ملی فیلی کے بال نہ بالکل پیچیدہ تھے نہ بالکل سیدھے (بلکہ تھوڑی سی پیچید گ اور گھنگریالہ بن تھا)

مر کرکسی کی زلف پر معلوم ہو تحقیق فرقت کی رات کٹتی ہے کس پیچ و تاب میں نیز آپ گندمی رنگ تھے۔ جب حضور طلق کی راستہ چلتے تو آ گے کو جھکتے ہوئے چلتے۔

ربعة: بفتح الراء وسكون الموحدة، ويجوز فتحها، المتوسط بين الطويل والقصير، والتأنيث باعتبار النفس يقال: رجل ربعة، وامرأة ربعة. حسن الجسم: [معتدل الخلق، متناسب الأعضاء، لا تغلبه السمنة أو الهزال] تعميم بعد تخصيص، أو المراد بحسنه نفي غلبة السمن والهزال، قال بعضهم: الحسن عبارة عن كل مبهج مرغوب فيه حساً أو عقلاً. مناوي إذا مشى يتكفّأ: إذا ظرفية لا شرطية، والعامل فيها الفعل بعدها، ويتكفّأ بتشديد الفاء بعده همز، وقد يترك همزه تخفيفا أي: يتمايل إلى قُدّام، وفسره بعضهم بكونه يسرع في مشيه، والأول أظهر، ويؤيّده ما في الخبر الآتي كأنما ينحط من صبب، فهو من قولهم: كفأت الإناء إذا قلبته، وفي بعض النسخ: إذا مشى يتوكّأ أي: يعتمد على رجليه.

حدثنا محمد بن بشّار، يعني العبديّ، حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن أبي إسحاق قال: سمعت البراء بن عازب عليه يقول: كان رسول الله من وجُلاً مربوعاً،

فاکدہ: اِس حدیث میں خود حضرت انس فیلٹی حضور ملکا گیا کے رنگ مبارک کو گذری فرماتے ہیں۔ پہلی روایت بھی حضرت انس فیلٹی کی تھی، اُس میں اِس کی نفی کی گئی تھی، وہاں ترجمہ میں اس کی طرف اشارہ بھی کر دیا تھا۔ دونوں میں پچھ تعارض خہیں، عاصل دونوں روا یوں کا بہ ہے کہ حضور اللہ ہی کا رنگ بالکل گذری خہیں تھا کہ جس کی وجہ سے روشنی اور حُسن میں پچھ کی آئے، بلکہ وہ چیک دمک اور خوبروئی تھی کہ اپ ساتھ تھوڑی ہی گذرمیت بھی ملائے ہوئے تھی۔ نیز اس حدیث میں حضور اللہ بی کی رفتار کے بارے میں یَتَکفّا کا لفظ واقع ہوا ہے، اس کے ترجمہ میں علاء کے مختلف اقوال ہیں: بعض لوگ جلدی چلنے کا ترجمہ فرماتے ہیں، اور بعض لوگ آگے کو جھکنے کا ترجمہ کرتے ہیں، اور بعض شرّاح قوت سے قدم اُٹھانے کا ترجمہ کرتے ہیں، اور بعض شرّاح قوت سے قدم اُٹھانے کا ترجمہ کرتے ہیں، تیوں صفتوں کے ساتھ متصف ہوتی تھی، حبوبین زمانہ کی طرح عور توں کی چال خہیں اور لفظ بھی مینوں معنی کو محتمل ہے۔ حضور والا تیز ر فتار کی میں متکبرانہ ر فتار سینہ نکال کر نہیں چلتے تھے۔ نیز مر دانہ ر فتار پاؤں قبین ر بیان کی حضور کی عادت جھک کر چلے تھے۔ نیز حضور کی عادت جھک کر چلے کی تھی، متکبرانہ ر فتار سینہ نکال کر نہیں چلتے تھے۔ نیز مر دانہ ر فتار پاؤں زمین سے اُٹھا کر چلتے تھے۔ نیز حضور کی عادت بھک کر چلی میں، متکبرانہ ر فتار سینہ نکال کر نہیں چلتے تھے۔ نیز مر دانہ ر فتار پاؤں کی جی ، متکبرانہ ر فتار سینہ نکال کر نہیں چلتے تھے۔ نیز مر دانہ ر فتار پاؤں کیس

#### (m) حضرت براء بن عازب خلیفی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س الفیکی آیک مردِ میانہ قدینے (قدرے درازی ماکل، جیسا کہ

العبدي: نسبة إلى عبد قيس، قبيلة مشهورة من ربيعة. رجلا: قال البيجوري: بضم الجيم في جميع الروايات، خبر صورة توطئة لما هو خبر حقيقة؛ إذ هو المقصود بالإفادة، كقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَفْقَهُونَ ﴾ (الحشر: ١٣) وهذا مبني على أن المراد بالرجل المعنى المتبادر، وهو الذّكر البالغ، وفيه أنه لا يليق بصحابي أن يصفه بذلك و لم يسمع من أحد منهم وصفه به، فالأحسن كما قاله بعضهم: أن المراد وصف شعره بالرّجولة، وهي: التكسّر القليل، يقال: شعر رجل بضم الجيم، كما يقال بفتحها وكسرها وسكونها، أي: فيه تكسر قليل. وضبطه القاري بفتح الراء وكسر الجيم، ثم قال: و وقع في الروايات المعتمدة بضم الجيم، في من يكون المراد منه المعنى المتبادر وهو المقابل للمرأة، ويحتمل أن يراد به شعره الأطهر، إذ الرجل بكسر الجيم وفتحها وضمها وسكونها بمعنى واحد، وهو: الذي في شعره تكسّر يسير، كما يفهم من كلام الحافظ ابن حجر في شرح البخاري، ويؤيّده ما صح في بعض النسخ بكسر الجيم، وكان هذا المعنى أصوب؛ إذ لا يليق بحال الصحابي وصفه الله بالرجل.

بُعَيْدَ مابين المَنْكِبين، عظيم الجُمَّة إلى شحمة أُذُنيه، عليه حُلَّة حَمْر آء، ما رأيت شيئاً قَطَّ أحسنَ منه. حدثنا سفيان، أحسنَ منه. حدثنا محمود بن غيلانِ قال: حدثنا وكيع، حدثنا سفيان،

پہلے گزر چکا) آپ کے دونوں مونڈ موں (کند موں) کے در میان قدرے اوروں سے زیادہ فاصلہ تھا (جس سے سینہ مبارک کا چوڑا ہونا بھی معلوم ہوگیا) گنجان بالوں والے تیے جو کان کی لو تک آتے تیے، آپ پرایک سُرخ دھاری کا جوڑا یعنی لنگی اور عادر تھی۔ میں نے آپ سے زیادہ حسین بھی کوئی چیز نہیں دیکھی۔ فاکدہ: اس مدیث میں دجلاً موبوعاً کا لفظ ہے جس کا ترجمہ جیم کے پیش کے ساتھ مرد کا کیا گیا، یہ صحیح ہو سکتا ہے، اس قتم کے الفاظ کلام عرب میں دبط کے واسطے آجاتے ہیں، لیکن چو نکہ اس میں کوئی خاص صفت نہیں ظاہر ہوتی اس لئے بعض محد ثین کی رائے ہے کہ یہ لفظ جیم کے زیر کے ساتھ ہے جس کے معنی سیدھے بن اور ٹیڑھے بن کے در میان کے ہیں۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اِس صورت میں یہ صفت حضور اقد س اُلی اُلی کی ہوگی جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے کہ حضور اقد س اُلی کہا تا کہ ایس کا مرد کے لئے مطلقاً پہننا جائز قرار دیا ہے۔ حفیہ کے نزد یک اس میں تفصیل ہے، جو کیڑے کی تعین کے بعد علاء سے شخیق کی جا سے علاء نے لکھا ہے کہ صحابی نے اس صدیث میں میں تفصیل ہے، جو کیڑے کی تعین کے بعد علاء سے شخیق کی جا سے علادہ چاند سورج وغیرہ ہر چیز کو شامل ہوجائے۔

بعيد مابين المنكبين: [عريض أعلى الظهر، ويلزمه أنه عريض الصدر]. الجُمّة: [ما سقط من شعر الرأس و وصل إلى المنكبين] بضم الجيم وتشديد الميم، ما وصل من شعر الرأس إلى المنكبين، وعلى هذا يشكل قوله: إلى شحمة أذنيه، فقيل: المراد بالجمّة: الوفرة مجازاً، وقيل: الجار والمجرور متعلق بعظيم لا بجمة، والمعنى: العظيم من جمّته يصل إلى شحمة أذنيه، وما نزل عنها إلى المنكبين يكون خفيفاً على العادة من أن الشعر كلما نزل خفيّ.

حلّة همواء: [ثوب له ظهارة وبطانة، وقيل: الحلة هي إزار و رداء] قال البيحوري: أخرج ابن الجوزي من طريق ابن حبان وغيره أن النبي الله السبع وعشرين ناقة فلبسها. شيئًا: قال شيئًا دون إنسانا؛ ليشمل غير البشر كالشمس والقمر، وعبر بــ "قطّ" إشارة إلى أنه كان كذلك من المهد إلى اللحد؛ لأن معنى "قط" الزمن الماضي، ولا يستعمل إلّا في النفي، وهو بفتح القاف وضم الطّاء المشددة، وقد تخفف الطاء المضمومة، وقد تضم القاف اتباعًا لضمة الطاء المشددة أو المخففة، وجاءت ساكنة الطاء، فهذه خمس لغات أشهرها الأولى، وقد صرّحوا بأن من كمال الإيمان اعتقاد أنه لم يجمع في بدن إنسان من المحاسن الظاهرة ما اجتمع في بدنه في ومع ذلك فلم يظهر تمام الحسن و إلا لما طاقت الأعين رؤيته في قلت: أو غيرة منه تبارك وتعالى كما حكاه الشاه ولي الله الدهلوي في الدر الثمين عن منام والده.

عن أبي إسحاق، عن البراء بن عازب هذه قال: ما رأيت من ذي لِمَّة في حُلَّةٍ حمراء أحسنَ من رسول الله على له شعر يَضْرِب مَنْكبيه، بُعَيْد ما بين المنكِبيْن، لم يكن بالقصير ولا بالطويل. حدثنا أبع عمد بن إسماعيل، حدثنا أبو نعيم، حدثنا المسعودي، عن عثمان بن مسلم بن هُوْمُو، عن نافع بن جُبير بن مطعم، عن "عليّ بن أبي طالب على قال: لم يكن السبيّ على بالطويل ولا بالقصير،

(٣) حضرت براء بی سے یہ بھی روایت ہے کہ میں نے کی پنٹھوں والے کو سُرخ بوڑے میں حضور اقد س سُلُوگیا سے زیادہ حسین نہیں دیکھا۔ حضور سُلُوگیا کے بال مونڈھوں تک آرہے تھے۔ آپ کے دونوں مونڈھوں کے در میان کا حضہ ذرا زیادہ چوڑا تھا اور آپ نہ زیادہ لمبے تھے نہ ٹھگئے۔ فاکدہ: حضور سُلُوگیا کے بالوں کے بارے میں یہ روایت پہلی روایت سے مختلف ہوگئی، اس لئے کہ اُس میں کان کی لو تک ذکر کیا تھا۔ لیکن حقیقت میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ اس لئے کہ بال ایک حالت پر نہیں رہاکرتے، بھی کم ہوتے ہیں، بھی زائد ہوجاتے ہیں، اور قصداً بھی کم کئے جاتے ہیں، بھی بڑھائے جاتے ہیں۔

(۵) حضرت علی مُنْ اللّٰ کے کہ وقت اور شجاعت کی علامت ہیں، عور توں کے لئے نہ موم ہیں) حضور سُلُوگیا کے نہ تھے نہ کوتاہ قد، ہتھیلیاں اور دونوں پاؤں پُر گوشت تھے (یہ صفات مر دوں کے لئے محمود ہیں، اس لئے کہ قوت اور شجاعت کی علامت ہیں، عور توں کے لئے نہ موم ہیں) حضور سُلُوگیا کہ سے سے نہ کر ناف تک بالوں کی ایک باریک دھاری تھی۔ سر مبارک بھی بڑا تھا اور اعضا کے جوڑ کی ہڈیاں بھی بڑی تھیں۔ سینہ سے لے کر ناف تک بالوں کی ایک باریک دھاری تھی۔

لة: [فهي ما حاوز شحمة الأذن، سواء وصل إلى المنكبين أولا، وقيل: إنها بين الجمة والوفرة، فهي ما نــزل عن الوفرة ولم يصل إلى الجمّة] بكسر اللام وتشديد الميم. قال القاري: الوفرة: الشعر إلى شحمتي الأذن، واللمة دون الجُمّة، سمّيت بذلك؛ لأنها ألمت بالمنكبين، والجُمّة: بضم الجيم وتشديد الميم من شعر الرأس ما سقط على المنكبين. وسيأتي في باب شعره والله من البسط. وقال البيحوري: هذه الثلاثة قد اضطرب أهل اللغة في تفسيرها، وأقرب ما وفق به أن فيها لغات، وكل كتاب اقتصر على شيء منها كما يشير إليه كلام القاموس في مواضع.

نعيم: بضم نون وفتح عين مهملة فضل بن دكين مصغراً. المسعودي: هو عبد الرحمن بن عبد الله بن عقبة بن عبد الله بن مسعود، ولذلك نسب إليه. هُرْمُز: بضم أوله وثالثه وسكون ثانيه وبالزاء المعجمة، يصرف ولا يصرف. شَمْنُ الكَفّين والقَدَمين، ضَحْم الرأس، ضحم الكَرَادِيْس، طويل المَسْرُبَة، إذا مشى تَكَفَّأ تكفُّواً كَانّما يَنْحَطُّ من صَبَبٍ، لم أَرَ قبلَه ولا بعدَه مثلَه على حدثنا سفيان بن وكيع، حدثنا أبي، عن المسعودي بهذا الإسناد نحوه بمعناه. حدثنا أحمد بن عَبدة الضبيُّ البصريّ وعليّ بن حُجر وأبو جعفر محمد بن الحسين - وهو ابن أبي حليمة - والمعنى واحد، قالوا: حدثنا عيسى بن يونس

جب حضور اقد س النافی علی علی علی علی او نجی جگه سے نیچ کو اُتر رہے ہیں۔ حضرت علی طالعی فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س النافی اُلی جیسانہ حضور النافی اُلی جیسانہ حضور النافی جیسانہ حضور النافی اللہ میں میالغہ مقصود ہوا کرتا ہے اس کے مثل نہ ہونے میں، لیکن حضور کے اوصاف میں مبالغہ نہیں، اس لئے کہ وہاں کمالِ جمال ہی تعبیر سے باہر ہے۔ مناوی نے لکھا ہے کہ ہر شخص بیا عقاد رکھنے کا مکلف ہے کہ حضور اقد س النافی کی جم مبارک جن اوصاف میں حضور اُلی اوصاف میں حضور اُلی اوصاف میں ہو سکتا۔ اور بیہ محض اعتقادی چیز جن اوصاف ہیں ہو سکتا۔ اور بیہ محض اعتقادی چیز نہیں ہو سکتا۔ اور بیہ محض اعتقادی چیز نہیں ہے، سیر، احادیث و تواری کی کتابیں اس سے لبریز ہیں کہ حق تعالی شانہ نے کمالاتِ باطنیہ کے ساتھ جمالِ ظاہری بھی علی الوجہ الاتم عطافرمایا تھا۔ حضرت عائش فرائی تھا تھی جائے دلوں کو کاٹ دیتیں۔ بالکل تج فرمایا۔ صحابہ فرائی سہیلیاں اگر حضور حضور النافی کے جرہ اُنور کو دکھے لیتیں تو ہاتھوں کے بجائے دلوں کو کاٹ دیتیں۔ بالکل تج فرمایا۔ صحابہ فرائی سہیلیاں اگر حضور حضور سالفائی کے عشق میں جس قدر غرق شے اس کا بچھ شائبہ دیکھنا ہو تو میرے رسالہ "حکایاتِ صحابہ "کا باب ۸ دیکھو۔

شُنُّ: بالرفع خبر مبتدأ محذوف، والشنن بالمثلثة كما في الشروح، وضبطه السيوطي بالمثناة الفوقية، وفسره الأصمعي كما سيأتي عند المصنف بغليظ الأصابع من الكفين والقدمين، وفسره ابن حجر: بغليظ الأصابع والراحة، وهو المتبادر قاله البيجوري. الكراديس: [هي رؤوس العظام، وقيل: مجمع العظام كالركبة والمنكب] جمع كردوس كعصفور: رأس العظم، وقيل: مجمع العظام كالركبة والمنكب. المسربة: [الشعر الدقيق الذي يبدأ من الصدر وينتهي إلى السرة]. تكفُّوًا: إما بالهمز فيهما فيقرأ المسربة في المسربة على كل فهو مصدر مؤكد، وقوله: كأنما إلخ مبالغة في المصدر بضم الفاء كتقدم تقدماً، أو بلا همز فيقرأ بكسرها كتسمي تسميا، وعلى كل فهو مصدر مؤكد، وقوله: كأنما إلخ مبالغة في جامع التكفؤ. وهو: الضمير للحسين أو ابنه محمد مختلف عند الشراح، وكتب الرجال يؤيد الأول وكذا يؤيده ما في جامع المصنف بلفظ: حدثنا أبو جعفر محمد بن الحسين بن أبي حليمة، وصفه به؛ لأن محمد بن الحسين أبا جعفر رجل آخر أيضاً في الرواة، كما يظهر من كتب الرجال، وهو أيضاً من هذه الطبقه، فنبه المصنف ليتميز عنه.

عن عمر بن عبد الله مولى غُفْرة قال: حدثني إبراهيم بن محمد – من ولد علي بن أبي طالب الله عن عمر بن عبد الله مولى غُفْرة قال: لم يكن رسول الله على بالطويل المُمَّغِط، ولا بالقصير المتردِّد، وكان رَبْعة من القوم، و لم يكن بالجعد القطِط، ولا بالسبط، كان جعدا رَجِلا، و لم المتردِّد، وكان رَبْعة من القوم، و لم يكن بالجعد القطِط، ولا بالسبط، كان جعدا رَجِلا، و لم المتنامي في القصر المناهي في القصر المناهي في القصر المناهي في القصر المناهي في المناه المناه في وكن المناه في وكن المناه في المناهي المناهي والكتد، المناهي والكتد، القطول عمر المناه المناه المناه والكتد،

إبراهيم بن محمد: هو ابن محمد ابن الحنفية - وهي أمة لعليّ بن أبي طالب المعمد من سبى بني حنيفة - وإبراهيم هذا لم يسمع من علي بظاهره، ولذا قال المصنف في جامعه بعد إيراد الحديث: إسناده ليس بمتصل. الممعط: [البائن الظاهر] بضم الميم وفتح الثانية مشددة وبكسر الغين المعجمة بعدها طاء مهملة، وأصله المنمغط، قلبت النون ميما وأدغمت في الميم، والمغط: مدّ شيء لين كذا في القاموس. وفي جامع الأصول: المحدثون يشدّدون الغين، أي مع تخفيف الميم الثانية، فهو اسم مفعول من التمغيط. رَجِلا: بكسر الجيم وقد يضمّ كما مرّسابقا.

بالُطَهَّم: [البادن كثير اللّحم أي: كثير البدن متفاحش السمن] الرواية فيه بلفظ اسم المفعول فقط. مشربّ: أي: بحمرة كما في رواية، هو بالتخفيف من الإشراب، وهو: خلط لون بلون، وفي نسخة بالتشديد من التشريب، وهو مبالغة في الإشراب. أدعج العينين: [شديد سواد العينين، وقيل: شديد بياضِ البياض وسواد السواد]. المشاش: بالضم بمعجمتين بينهما ألف، جمع مشاشة بالضم والتخفيف، وهي رؤوس العظام. والكند بمثناة فوقية تفتح وتكسر، مجتمع الكتفين، قاله المناوي.

أَجْرَد، ذومَسْرُبَة، شَشْن الكفّين والقدمين، إذا مشى تَقَلّع كأنما يَنْحطّ في صَبَب، وإذا التَفَت معاً، بين كتفيه حَاتَم النّبوة، وهو حاتم النّبيين، أجود الناس صدرا، وأصدق الناس لهجة، وألينهُم عَرِيْكَة، وأكرمهم عشيرة، من رآه بديهة هابه، ومن حَالطَه معرفة أحبّه، يقول العجة المؤلفة ولا بعده مثله على قول أبو عيسى هذا سمعت أبا جعفر محمد بن الحسين يقول: سمعت الأصمعي يقول في تفسير صفة النبي على المُمّعظ: الدَاهِب طُولاً،

بدن پر بال زیادہ ہوجاتے ہیں، حضور اقد س سی کی کے بدن پر خاص خاص حصوں کے علاوہ جیسے بازو پنڈلیاں وغیرہ، اِن کے علاوہ اور کہیں بال نہیں سے )آپ کے سینے سے ناف تک بالوں کی لکیر بھی، آپ کے ہاتھ اور قدم مبارک پُر گوشت سے ۔ جب آپ تشریف لے چلتے تو قد موں کو قوت سے اُٹھاتے گویا کہ پستی کی طرف چل رہے ہیں۔ جب آپ کی کی طرف توجہ فرماتے و پورے بدن کے ساتھ توجہ فرماتے (یعنی یہ کہ صرف گردن پھیر کرکسی کی طرف متوجہ نہیں ہوتے سے ، اس لئے کہ اس طرح دوسرے کے ساتھ لا پروائی ظاہر ہوتی ہے اور بعض او قات متکبرانہ حالت ہو جاتی ہے، بلکہ سینہ مبارک سمیت اس طرف توجہ فرماتے۔ بعض علاء نے اس کا مطلب سے بھی فرمایا ہے کہ جب آپ توجہ فرماتے تو تمام چرہ سے فرماتے، کن آگھوں سے نہیں ملاحظہ فرماتے سے، مگر یہ مطلب اچھا نہیں)آپ کے دونوں شانوں کے در میان مہر بوت سے فرماتے، کن آگھوں سے نہیں ملاحظہ فرماتے سے، مگر یہ مطلب اچھا نہیں)آپ کے دونوں شانوں کے در میان مہر بوت سے فرماتے، کن آگھوں سے نہیوں کے، آپ سب سے زیادہ تخی دل والے سے اور سب سے زیادہ تخی دل والے سے اور سب سے زیادہ تخی دل والے سے اور سب سے زیادہ تھی اور سب سے زیادہ تھی اور سب سے زیادہ تھی دل والے سے اور سب سے زیادہ تھی دل والے۔

أجرد: [قليل الشعر حيث لم يعمّ الشعر جميع حسده] أي: غير أشعر، وهو من يعم الشعر سائر بدنه فالأجرد خلافه، وليس المعنى أنه لم يكن على بدنه شعر؛ لأنه كث اللحية، طويل المسربة، وكان الشعر على مواضع من بدنه كما ترى، فالأجردية باعتبار أغلب المواضع. التفت معًا: [بجميع أجزائه حيث لا يلوي عنقه يمنة أو يسرة إذا نظر إلى الشيء].

فحة: [اللسان ومراده الكلام] عشيرة: عشيرة على وزن قبيلة ومعناه، وفي بعض النسخ: عشرة بكسر أولها وسكون ثانيها أي: صحبة، ويؤيده ما سينقله المصنف عن الأصمعي، وكلا المعنيين صحيح في حقه ﷺ؛ لأن قبيلته أشرف ومخالطته أكرم. ناعته: [أي: واصفه] الناعت اسم فاعل من نعت: إذا وصفه، قال الحافظ أبو موسى: النعت وصف الشيء بما فيه من حسن ماله الحليل، ولا يقال في المذموم إلّا بتكلّف متكلّف، فيقول نعت سوء، فأما الوصف فيقال فيهما، أي: في المحمود والمذموم.

قال: وسمعت أعرابيا يقول في كلامه: تَمغط في نُشَابَتِه أي: مدَّها مدًّا شديداً. والمتردد: الداحل بعضه في بعض قِصَراً. وأمّا القَطِط: فالشديد الجعودة. والرَّجِل: الذي في شعره حُجُونة، أي: تَثنّ قليلا. وأما المطهّم: فالبَادِن الكثير اللحم. والمكلّثم: المدوّر الوجه. والمُشرّبُ: الذي في بياضه حُمرة. والأدعَج: الشديد سَواد العين. والأهداب: الطويل الأشفار. والكَتِد: مجتمعة الكَتِفين، وهو الكاهل. والمَسرُبة: هو الشعر الدقيق الذي كأنّه قضيبٌ من الصدر إلى السرة. والشـــثن: الغليظ الأصابع من الكَفين والقدمين. والتقلّع: أن يمشي بقوة.

سب سے زیادہ نرم طبیعت والے تھے اور سب سے زیادہ شریف گھرانے والے تھے۔ (غرض آپ دل و زبان، طبیعت، خاندان، اوصاف ذاتی اور نسبی ہر چیز میں سب سے افضل تھے)آپ کو جو شخص یکا یک دیکھنا مرعُوب ہو جاتا تھا (یعنی آپ کا وقار اس قدر زیادہ تھا کہ اول وہد میں دیکھنے والا رعب کی وجہ سے ہیبت میں آجاتا تھا)اوّل تو جمال وخوبصورتی کے لئے بھی رعب ہوتا ہے۔

### شوق افزوں مانع عرض تمنّا دابِ محسن بار ہادل نے اُٹھائے ایسی لذت کے مزے

اس کے ساتھ جب کمالات کا اضافہ ہو تو پھر رعب کا کیا پوچھنا۔ اس کے علاوہ حضور اقد س النگائی کو جو مخصوص چیزیں عطا ہو کیں، ان میں رعب بھی اللہ کی طرف سے عطا کیا گیا) البتہ جو شخص پہچان کر میل جول کرتا تھا وہ (آپ کے اخلاقِ کریمہ و اوصافِ جمیلہ کا گھائل ہو کر) آپ کو محبوب بنا لیتا تھا۔ آپ کا حلیہ بیان کرنے والا صرف یہ کہہ سکتا ہے کہ میں نے حضورِ اکرم سلنگائی جیسا باجمال و باکمال نہ حضور سے پہلے دیکھانہ بعد میں دیکھا۔ (سلنگائی)

قال: أي الأصمعي، و وهم من زعم أن فاعله أبوجعفر، وأبعد من جوّز احتمال الرجوع إلى المصنّف قاله القاري، وهذا استدلال الأصمعي فيما قاله قبل. كلامه: يعني يقول الأعرابي في أثناء كلامه: تمغط فلان في نشابته، أي: مدّها، والنشابة بضم النون وتشديد الشين المعجمة وموحدة وبناء التأنيث، ودونها: السهم، وإضافة المدّ إليها مجاز؛ لأنها لا تمدّ، وإنّما بمد وتر القوس. واعترض على المصنف: بأنه ليس في الحديث لفظ "التمغط" حتى يتعرض له وإنما فيه لفظ "الانمغاط". وأجيب: بأنه من توضيح الشيء بتوضيح نظيره.

والصَّبَب: الحَدُور، تقول: انحدرنا في صَبوُبٍ وصَبَبٍ. وقوله: جَلِيلُ المُشَاشِ: يُريد رؤوس المناكب. والعِشرة: الصُّحبة، والعشير: الصّاحب. والبداهة: المفاجأة، يقال: بَدَهْتُه بأمر أي: فَجَأْتُه. حدثنا سفيان بن وكيع قال: حدثنا جُمَيْع بن عمير بن عبد الرحمن العِجْلِي إملاءً علينا من كتابه، قال: أخبرني رجل من بني تميم من ولد أبي هَالَة زوج خديجة يُكْنى أبا عبد الله، عن ابن لأبي هالة، عن الحسن بن علي هذه قال: سألت خالي هند

(2) حضرت حسن ولی فی فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے ماموں ہند بن ابی ہالہ سے حضور اکرم سی کی گئے کا کھلیے مبارک دریافت کیا،
اور وہ حضور الی کی کھیے مبارک کو بہت ہی کثرت اور وضاحت سے بیان کیا کرتے تھے۔ مجھے یہ خواہش ہوئی کہ وہ اُن
اوصافِ جمیلہ میں سے کچھ میرے سامنے بھی ذکر کریں تاکہ میں اُن کے بیان کو اپنے لئے ججت اور سند بناؤں، اور اُن
اوصافِ جمیلہ کو ذہن نشین کرنے اور ممکن ہو سکے تو اپنے اندر پیدا کرنے کی کوشش کروں (حضرت حسن ولی کی عمر حضور
اوصافِ جمیلہ کو ذہن نشین کرنے اور ممکن ہو سکے تو اپنے اندر پیدا کرنے کی کوشش کروں (حضرت حسن ولی کی کی عمر حضور
کے وصال کے وقت سات سال کی تھی، اس لئے حضور کے اوصافِ جمیلہ میں اپنی کم سنی کی وجہ سے تامل اور کمالِ تحقظ کا
موقع نہیں ملا تھا) ماموں جان نے حضور اکرم میں کھی بڑے رہے متعلق یہ فرمایا کہ آپ خود اپنی ذات وصفات کے
اعتبار سے بھی شاندار تھے اور دوسروں کی نظروں میں بھی بڑے رہے والے تھے، آپ کا چیرہ مبارک ماہ بدر کی طرح چمکتا تھا،

صبوب؛ أي: مكان منحدر، وهو بفتح الصاد المهملة وضمها أيضاً، ويقال: بالضم جمع صبب بفتحتين، ولم يدغم الصبب؛ لئلا يشتبه بالصب الذي بمعنى العاشق. عمير: بالتصغير فيهما على ما اختاره الحافظ ابن حجر في تقريبه، قال القاري: ووقع في نسخ الشمائل مكبراً، وكذا أورده المزي في تهذيبه، والذهبي في ميزانه وكذا في شفاء قاضي عياض على ما في بعض الحواشي، وكتبه في تهذيب التهذيب لفظ "عمر" بلا واو، وكذا في أكثر نسخ الشمائل، قال القاري في مواضع من شرحه: صوابه عمير. إملاءً: أي: إلقاء، وهو مصدر حدثنا من غير لفظه، أو تمييز، أو حال بمعنى: ممليا علينا، قاله المناوي، والإملاء: إلقاء المحدث على الكاتب ليكتب، والإملاء قد يكون من حفظه وقد يكون بالكتاب، وفيه زيادة الاحتياط، فقيده بذلك. ابن: اسمه هند كاسم أبيه واسم جده، فهذا ممن يوافق اسمه اسم أبيه وجده، كذا في الشروح، لكن المحدثين تكلموا على هذا الإسناد.

ابن أبي هالة – وكان وصَّافا – عن حِلْية رسول الله ﷺ، وأنا أشتهي أن يصف لي منها شيئاً أتعلّق به، فقال: كان رسول الله ﷺ فَخْماً مُفَخَّماً، يتلألأ وجهه تلألؤ القَمَر ليلة البدر، أطول من العظم الله علماً عند الناس [يضي، وبشرف] المَنعر، إن انفرقت عَقيْقَته فرق وإلا فلا، المَربُوع، وأقْصَرَ من المشَدَّب، عظيمَ الهامة، رَجلَ الشّعر، إن انفرقت عَقيْقَته فرق وإلا فلا، الربوع، وأقْصَرَ من المشَدَّب، عظيمَ الهامة، رَجلَ الشّعر، إن انفرقت عَقيْقَته فرق وإلا فلا،

آپ کا قد مبارک بالکل متوسط قد والے آدی ہے کی قدر طویل تھالیکن زیادہ لمبے قد والے سے پہت تھا، سر مبارک اعتدال کے ساتھ بڑا تھا، بال مبارک کسی قدر بل کھائے ہوئے تھے۔ اگر سر کے بالوں بیں اتفاقا خود مانگ نکل آتی تو مانگ رہنے ویتے ورنہ آپ خود مانگ نکل آتی تو مانگ رہنے ویتے ورنہ آپ خود مانگ نکل آتی تو مانگ رہنے کہ حضور اکرم سلکائیا کا قصداً مانگ نکانا روایات سے ثابت ہے، اس اشکال کے جواب بیں علاء یہ فرماتے ہیں کہ اس کو ابتدائے زمانہ پر حمل کیا جائے کہ اولا حضور سلکائیا کو ابتدائے زمانہ پر حمل کیا جائے کہ اولا حضور سلکائیا کو ابتدائے نمانہ پر حمل کیا عادتِ شریفہ مشرکین کی مخالفت اور اہل کتاب کی موافقت کی وجہ سے مانگ نہ نکالنے کی تھی، اس کے بعد پھر مانگ نکالنی عادتِ شروع فرما دی، اس لئے اچھا ترجمہ جس کو بعض علاء نے ترجیح دی ہے وہ یہ ہے کہ اگر بسہولت مانگ نکل آتی تو نکال لیتے شروع فرما دی، اس لئے اچھا ترجمہ جس کو بعض علاء نے ترجیح دی ہے وہ یہ ہے کہ اگر بسہولت مانگ نکل آتی تو نکال لیت شروع فرما دی، اس لئے انہاں کے بعد پھر مانگ میں حضور سلکائیا کے بال مبارک زیادہ ہوتے تھے تو کان کی لوسے متجاوز سے اور اگر کسی وجہ سے باسولت نہ نکالے بین عشور سلکائی کے بال مبارک زیادہ ہوتے تھے تو کان کی لوسے متجاوز موجو جو بال کر نگر نہایت چمکدار تھا اور بیشانی کشادہ۔ آپ کے ابرو خمدار، باریک اور گنجان تھے۔ دونوں ابروجدا جو ایک تھی جو غصہ کے وقت اُنجر جاتی تھی، جو جاتے تھے۔ آپ کارنگ نہایت چمکدار تھا اور بیشانی کشادہ۔ آپ کے ابرو خمدار، باریک اور گنجان تھے۔ وور ابرے سے ملے ہوئے نہیں تھے، ان دونوں کے در میان ایک رگ تھی جو غصہ کے وقت اُنجر جاتی تھی، جو غصہ کے وقت اُنجر جاتی تھی،

فخمًا: [عظيم في نفسه]. مفخمًا: [معظم في صدور الرجال]. أطول: من المربوع، أي: الحقيقي، فلا ينافي ما سبق من أنه على كان مربوعاً، وهذا دليل على أنه على كان مائلاً إلى الطول. المشذب: [البائن الطويل] على صيغة المفعول من التشذيب، أصله: النخلة الطويلة التي شذب عنها جريدها، أي: قطع. عقيقته: [شعر الرأس الذي على الناصية] أي: شعر رأسه، وأصل العقيقة الشعر الذي يكون على رأس المولود عند الولادة، وبه سميت الذبيحة عقيقة. قال القاري: العقيقة: الشعر الذي يولد عليه المولود قبل أن يحلق في اليوم السابع، فإذا حلق ونبت ثانيا فزال عنه اسم العقيقة، وربما سمّي الشعر عقيقة بعد الحلق أيضاً على المجاز، وبهذا جاء هذا الحديث؛ لئلا يلزم أن يكون شعره باقيا من حين ولادته؛ فإنه مستبعد جدا، اللهم الأ أن يقال: إنه من الكرامات الإلهية؛ لئلا يذبح باسم الآلهة الصناعية، وقد ورد أنه عق عن نفسه بعد النبوّة.

يجاوز شعرُه شَحْمَةَ أذنيه إذا هو وَفّره، أزهر اللَّون، واسع الجبين، أزجّ الحَوَاجب، سَوَابِغَ من غير السَّون من عنده المعرفة العضب، أَقْنَى العِرْنِين، له نور يعلُوه، يحسَبُه من لم يتأمّله أشمّ، كثّ اللّحية، سهل الحَدّين،

آپ کی ناک بلندی ماکل تھی اور اس پر ایک چک اور نور تھا، ابتداءً دیکھنے والا آپ کو بڑی ناک والا سجھتا، (لیکن غور سے معلوم ہوتا کہ حن و چک کی وجہ سے بلند معلوم ہوتی ہے ورنہ فی نفسہ زیادہ بلند نہیں ہے) آپ کی داڑھی مبارک بجر پور اور گنجان بالوں کی تھی، آ کھ کی پُتلی نہایت سیاہ تھی، رخبار مُبارک ہموار ملکے تھے، گوشت لگے ہوئے نہیں تھے، آپ کا دہن مبارک اعتدال کے ساتھ فراخ تھا (یعنی نگ منہ نہ تھا) آپ کے دندانِ مبارک باریک آبدار تھے اور اُن میں سے سامنے مبارک اعتدال کے ساتھ فراخ تھا (یعنی نگ منہ نہ تھا) آپ کے دندانِ مبارک باریک آبدار تھے اور اُن میں سے سامنے کے دانتوں میں ذرا ذرا فصل بھی تھا، سینے سے ناف تک بالوں کی ایک باریک لیر تھی، آپ کی گردن مبارک الی خوبصورت اور باریک تھی جیسا کہ مورتی کی گردن صاف تراشی ہوئی ہوتی ہے اور رنگ میں چاندی جیسی صاف اور خوبصورت تھی، آپ کے سب اعضا نہایت معتدل اور پُر گوشت تھے اور بدن گھا ہوا تھا۔ پیٹ اور سینہ مبارک ہموار تھا لیکن سینہ فراخ اور چوڑا تھا۔ آپ کے دونوں مونڈھوں کے در میان فدرے زیادہ فصل تھا، جوڑوں کی ہڈیاں قوی اور بڑی شخص تھیں (جو توت کی دلیل ہوتی ہے) کپڑااکارنے کی حالت میں آپ کا بدن روشن و چکدار نظر آتا تھا (یا یہ کہ بدن کا وہ حصہ بھی

وإلا: أي وإن لم تتفرق بنفسها فلا يفرقها بل يتركها على حالها، ثم استأنف بقوله: يجاوز شعره. أزج: [أي: استقواس الحاجبين أو دقة الحاجبين مع طول كما في القاموس، أو دقة الحاجبين مع سبوغهما الزجج بزاي وجيمين: دقة الحاجبين مع طول كما في الفائق، وإنما قال: "أزج الحواجب" دون مزجج الحواجب؛ لأن الزجج خلقة والتزجيج صنعة، والخلقة أشرف. قرن: [اقتران الحاجبين بحيث يلتقي طرفاهما]. يدره: من الإدرار على الرواية الصحيحة أي: يجعله الغضب ممتلئا قاله القاري، أي: يصير العرق ممتلئا غضباً كما يصير الضرع ممتلئا لبنا.

أقنى العونين: [أي: طويل الأنف مع دقة أرنبته، ومع حدب في وسطه] العرنين: قال المناوي: بكسر المهملة وسكون الرّاء وكسر النون الأولى: ما صلب من عظم الأنف أو كله أو ماتحت محتمع الحاجبين أو أوله. ضَلِيعَ الفم، مُفلَّج الأسنان، دقيق المَسْرُبة، كأنَّ عُنُقَه جِيدُ دُمية في صَفَاء الفضَّة، معتدل الخَلْق. الصورة الصورة الصورة المورة المورة المورة بين مُتَمَاسكُ، سَوَاءُ البطنُ والصدرُ، بَعيد مابين المنكبين، ضَخْم الكَرَاديس،

ناف اور سینہ کے در میان ایک لکیر کی طرح سے بالوں کی باریک دھاری تھی، اس لکیر کے علاوہ دونوں چھاتیاں اور پیٹ بالوں سے خالی تھا، البتہ دونوں باز واور کندھوں اور سینہ کے بالائی حصہ پر بال سے، آپ کی کلائیاں دراز تھیں اور ہھیلیاں فراخ، نیز ہھیلیاں اور دونوں قدم گداز پُر گوشت تھے۔ ہاتھ پاؤں کی انگلیاں تناسب کے ساتھ کمی تھیں۔ آپ کے تلوے قدرے گہرے سے اور قدم ہموار سے کہ پانی اُن کے صاف سھرا ہونے اور ان کی ملاست کی وجہ سے ان پر تھہرتا نہیں تھا فوراً ڈھل جاتا تھا۔ جب آپ چلتے تو توت سے قدم اُٹھاتے اور آگے کو جھک کر تشریف لے جاتے، قدم زمین پر آہتہ پڑتا زور سے نہیں پڑتا تھا۔ آپ چلتے تو توت سے قدم اُٹھاتے اور آگے کو جھک کر تشریف لے جاتے، قدم زمین پر آہتہ پڑتا زور سے نہیں پڑتا تھا۔ آپ تیز رفتار سے اور ذراکشادہ قدم رکھے، چھوٹے چھوٹے قدم نہیں رکھے تھے۔ جب آپ چلتے تو ایسا معلوم ہوتا گویا پہتی میں اُتر رہے ہیں۔ جب کسی طرف توجہ فرماتے تو پورے بدن سے پھر کر توجہ فرماتے۔ آپ کی نظر نیا معلوم ہوتا گویا پہتی میں اُتر رہے ہیں۔ جب کسی طرف زیادہ رہتی تھی۔ (اس میں یہ اشکال ہے کہ ابو داؤہ شریف میں روایت ہے کہ حضور شکھا آ سمان کی طرف اکثر دیکھا کرتے تھے، دونوں میں تطیق یہ ہے کہ عادت شریفہ تو زمین ہی کی طرف نگاہ رہتا تھا، اس کے اس کے انظار میں گاہ بگاہ آسان کی طرف بھی ملاحظہ فراتے تھے درنہ عام او قات میں عادت شریفہ نیجی نظر رہتا تھا، اس کے اس کے انظار میں گاہ بگاہ آسان کی طرف بھی ملاحظہ فراتے تھے درنہ عام او قات میں عادت شریفہ نیجی نظر رہنے کی تھی۔

ضليع الفم: [أي: عظيم الفم وواسعه؛ لأن سعته دليل على فصاحته.] مفلج الأسنان: [أي: ما بين أسنانه انفراج] مفلج بصيغة المفعول، والفلج: انفراج ما بين الثنايا، والظاهر اختصاص الانفراج بالثنايا، ويؤيده إضافته إلى الثنيتين في بعض الروايات، وما قاله العصام: إنه يحتمل الانفراج مطلقا يردّه أن المقام مقام المدح، وقد صرح جَمع من شرّاح الشفاء أن انفراج جميع الأسنان عيب. المسربة: بفتح الميم وسكون السين المهملة وضم الراء وتفتح: شعر ما بين الصدر والسرة. معتدل الخلق: [أي: معتدل الصورة الظاهرة بحيث أن أعضاءه متناسبة غير متنافرة]. بادن: [أي: سمين سمنًا معتدلاً] الرواية إلى ههنا بالنصب، ومن ههنا إلى آخر الحديث بالرفع، قاله القاري عن الحنفي، والمعنى: أنه علي كان سمينا معتدلاً، يعني لم يكن سميناً جداً ولا نحيفاً حداً. قاله البيجوري. متماسك: [أي: يمسك بعضه بعضًا من غير ارتعاش وارتعاد وإن كبر في العمر.] البطن: بإضافة السواء إلى البطن والصدر وبدون الإضافة، فيكونان مرفوعين على الفاعلية.

أنور المُتجرِّد، موصُول مابين اللَّبة والسُّرَّة بشعرٍ يجري كالحطِّ، عاري التَّديَّ بينِ والبطن مما سوى ذلك، أشعر الذّراعَين والمُنكبين وأعَالِي الصّدر، طويل الزّنْدَين، رَحْبُ الرّاحِة، شَشْن الكفيّن والقدمين، سَائِل الأطراف - أو قال: شَائل الأطراف - خُمْصَان الأَحْمَصَينِ، مَسيْحُ اللّهُ القَدَمين يَنْبو عَنْهُما المَاء، إذا زال زال قَلْعاً، يَخْطُو تكفيّاً، ويمشي هَوْنًا،

ادھر قاتل کی نظریں شرم سے اوپر نہیں اٹھیں اُدھر بھل کھڑا ہے ہاتھ پر میت لئے دل کی اُن عادتِ شریفہ عموماً کوشئہ چشم سے دیکھنے کی تھی (یعنی غایتِ شرم و حیا کی وجہ سے پوری آنکھ بھر کر نہیں دیکھتے تھے۔) چلنے میں صحابہ کو اپنے آگے کر دیتے تھے اور آپ پیچھے رہ جاتے، جس سے ملتے سلام کرنے میں خود ابتدا فرماتے۔ فائکہ ہی: حضور سلام کی پیچھے رہ جانا علاء نے اس کو تواضع پر حمل فرمایا ہے۔ لیکن بندہ ناچیز کے نزدیک اگر یہ حالتِ سفر پر محمول ہو توانسب ہے، اس لئے کہ حضور سلام کی عادتِ شریفہ یہ تھی کہ سفر میں پسماندگان اور ضعفاء کی خبر گیری کے لئے آپ پیچھے رہا کرتے تھے۔ یہ حدیث بہت طویل ہے جس میں حضور اکرم سلام کی کا حلیہ، اخلاق، عادات بھلہ انواع نہ کور ہیں۔ امام ترندی دلائے اس کا پچھے حظہ حضور سلام کی کی مناسبتوں سے اس کو کئی بابوں میں ذکر کیا ہے، چنانچہ اس کا پچھے حظہ حضور سلام کی تواضع کے ذکر میں آئے گا۔

أنور المتجرّد: [نيّر العضو المتحرد عن الشعر أو عن الثوب]. اللبَّة: [وسط الصدر، النقرة الّيّ فوق الصدر، أو موضع القلادة منه]. قال: "أو قال: شائل" شك من الراوي، "وسائل الأطراف" بالمهملة، أي: طويلها، "وشائل" بالمعجمة، قريب منه، من شالت الميزان: ارتفعت، أي: كان مرتفع الأطراف بلا انقباض ولا احديداب. سائل الأطراف: [أي: طويلها طولاً معتدلاً].

خصان الأخمصين: [أي: شديد تجافيهما عن الأرض، وهذه الشدة لا تخرجه عن حد الاعتدال] الأخمص من القدم موضع لايلصق بالأرض منها عند الوطي، والخمصان: المبالغ منه، أي: أن ذلك الموضع من أسفل قدميه شديد التجافي عن الأرض. مجمع البحار. وقال البيحوري: خمصان كعثمان، وبضمتين، وبفتح فسكون.

مسيح القدمين: [أي: أملسهما ومستويهما بلا تكسر ولا تشقق]. قلعًا: [انتزاع الشيء من أصله، أو تحويله عن محله، والمعنى: أنّه عليم إذا مشى رفع رحليه بقوّة كأنّه يقلع شيئًا من الأرض]بفتح القاف وسكون اللّام، أي: رفع رحله عن الأرض رفعا بائنا بقوة، لا كمن يمشي اختيالا قاله القاري، يعني: إذا زال عن موضعه وذهب ومشى رسول الله ﷺ رفع رحليه بقوة. هونًا: [الهون: الرفق واللين، أي: كان يمشي برفق ولين وتثبت].

فريْع المِشْية إذا مشى كأنما يَنْحط من صَبَب، وإذا التفت جميعاً، حَافِضُ الطرف، نظره إلى السّمآء، جُلُّ نظره المُلاَحَظة، يَسُوق أصحابه، ويبدأ من لقي بالسّلام. الأرض أكثرُ من نظره إلى السّمآء، جُلُّ نظره المُلاَحَظة، يَسُوق أصحابه، ويبدأ من لقي بالسّلام. حدثنا أبو موسى محمد بن المثنّى، حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن سِمَاكِ بن حرب قال: سمعت أحابر بن سمرة على يقول: كان رسول الله على ضَلِيع الفم، أشْكُلَ العَين، مَنْهُوس العَقِب، قال شعبة: قلت لسماك: ما ضَلِيع الفم؟ قال: عظيم الفَم، قلت: ما أَشْكُلُ العين؟ قال: طويل شَق الْعَين. قلت: ما مَنْهُوس العَقِب؟ قال: قليل لحم العَقِب. حدثنا هناد بن السريّ، حدثنا عَنْ بن القاسم، عن أشْعث - يعني ابن سوّار - عن أبي إسحاق، عن أحابر بن سَمُرة ها قال: عَلَيْ

(۱) جابر بن سرہ فلکٹی فرماتے ہیں کہ حضور اکرم سکی کی فراخ دہن تھے، آپ کی آنکھوں کی سفیدی ہیں سُرخ ڈورے پڑے ہوئے تھے، ایرای مبارک پر گوشت بہت کم تھا۔ فاکدہ: اہل عرب مرد کے لئے فراخ دہنی پیندیدہ سمجھتے ہیں، اور بعض لوگوں کے نزدیک اس جگہ فراخ دہنی سے فصاحت مراد ہے۔ آنکھوں کی تعریف میں جو ترجمہ کیا گیاوہ صحیح قول کے موافق لکھا گیا، ورنہ اس حدیث کے ترجمہ میں امام ترفدی والنسی کی اس حدیث کے ایک راوی سے فراخ چشم کا ترجمہ نقل کیا ہے، وہ اہل لغت کے نزدیک غلط ہے۔

خمار آلودہ آئکھوں پر ہزاروں میکدے قربان وہ قابل بے پئے ہی رات دن مخمور رہتا ہے (۹) حضرت جابر رہائے گئے ہی سے منقول ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ چاندنی رات میں حضور اقد س اللّٰہ کے اور کیھے رہا تھا،

ذريع: [واسع الخطوة]. يسوق أصحابه: [أي: يقدمهم بين يديه]. يبدأ: من البداءة، وفي بعض النسخ: يبدر بضم الدال والراء المهملتين، والمعنى متقارب. طويل: هذا التفسير حلت عنه كتب اللغة المتداولة، ومن ثَم جعله القاضي عياض وهما، والصواب ما اتفق عليه العلماء وجميع أصحاب الغريب: أن الشكلة حمرة في بياض العين. هناد: بتشديد النون، آخره دال مهملة، و"السري" بفتح السين المهملة المشددة، وكسر الراء المهملة، بعدها ياء مشددة. والحديث – على ما قاله النسائي – خطأ، وإنما هو مسند إلى البراء، وردد بأن البخاري صحح إسناده إلى البراء وجابر كليهما.

رأيت رسول الله على في ليلة إضحيانٍ وعليه حُلَّة حمراء، فجَعَلَتُ أنظر إليه وإلى القمر، فَلَهُو عندي أحسن من القمر. حدثنا سفيان بن وكيع، حدثنا حميد بن عبد الرحمن الرُّوَاسيّ، عن زهير، عن أبي إسحاق قال: سأل رجل البراء بن عازب: أكان وجه رسول الله على مثل السيف؟ قال: لا، بل مِثلَ القمر. حدثنا أبو داود المصاحفيّ سليمان بن سلم، حدثنا في المناف الله عن ا

حضور النَّحَاثِيُّ اس وقت سُرخ جوڑا زیب تن فرما تھے، میں مجھی چاند کو دیکھتا تھا اور مجھی آپ کو، بالآخر میں نے یہ ہی فیصلہ کیا کہ حضور اکرم ملٹ کیئی چاند ہے کہیں زیادہ جمیل و حسین اور منور ہیں۔

دیر وحرم میں روشنی شمس و قمرہے ہو تو کیا

(۱۰) ابو اسحاق کہتے ہیں کہ کسی شخص نے حضرت براء سے بوچھا کہ کیا حضور اقد س سی گیا کا چہرہ مبارک تلوار کی طرح شفاف تھا؟ انھوں نے کہا کہ نہیں بلکہ بدر کی طرح روش گولائی لئے ہوئے تھا۔ فاکدہ: تلوار کی تشبیہ میں یہ نقصان تھا کہ اس سے زیادہ طویل ہونے کا شبہ پیدا ہوتا تھا، نیز اس کی چک میں سفیدی غالب ہوتی ہے نورانیت نہیں۔ اس لئے حضرت براء شائی نے نے تلوار سے انکار کر کے چاند سے تشبیہ دی۔ یہ تشبیہات سب تقریبی ہیں ورنہ ایک چاند کیا ہزار چاند میں بھی حضور اقدس النائی جیسا نور نہیں ہوسکا۔ ایک عربی شاعر کہتا ہے کہ اگر تجھے مدوح کو عیب ہی لگانا ہے تو اسے چودھویں رات کے چاند سے تشبیہ دے دے، اس کے عیب لگانے کے لئے یہ ہی کافی ہے۔

ليلة إضحيان: [ليلة مقمرة من أولها إلى آخرها ولا غيم فيها] "ليلة" بالتنوين و"إضحيان" بكسر الهمزة، وسكون الضاد المعجمة، وكسر الحاء المهملة، وتخفيف التحتانية، آخره نون منونة، منصرف وإن كان فيه الألف والنون زائدتين، أي: ليلة مقمرة من أوّلها إلى آخرها. الرُّوَّاسيِّ: بضم الراء وفتح الهمزة آخره سين مهملة بعدها ياء منسوب لجده رؤاس، وهو الحارث بن كلاب بن ربيعة. وقيل: منسوب إلى بيع الرؤس، وهو غلط رواية ودراية.

مثل السيف: [أي: من الاستنارة والاستطالة]. المصاحفي: قال البيجوري: بفتح الميم وكسر الحاء، نسبة إلى المصاحف، لعلّه لكتابته لها أو بيعه، وكان القياس أن ينسب إلى المفرد، وهو مصحف بتثليث الميم. عن ''' أبي هريرة في قال: كان رسول الله في أبيض كأنما صِيْغَ من فِضّة، رَجِل الشَعْرِ. حَدِثنا قتيبة بن سعيد قال: أخبرنا الليث بن سعد، عن أبي الزبير، عن '' جابر بن عبد الله في أن رسول الله في قال: عُرِضَ علي الأنبياء، فإذا موسى على ضَرب من الرّجال كأنّه من رحال شَنُوعة، ورأيتُ عيسى بن مريم على فإذا أقرب مَنْ رأيت به شَبَهًا عُروة بن مسعود، نبية بي البين

(۱۱) ابو ہریرہ و خلی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النگی آیا اس قدر صاف شفاف حسین و خوبصورت سے گویا کہ چاندی سے آپ کا بدن ڈھالا گیا ہے۔ آپ کے بال مبارک قدرے خدار گھنگریالے سے فائدہ: سب سے پہلی روایت جو حضرت انس فیالی کی گرز چکی ہے، اس میں بالکل سفید رنگ کی نفی کی گئی تھی اس لئے اس حدیث سے یہ مراد نہیں کہ چاندی کی طرح سے بالکل سفید رنگ سفیدی سُرخی مائل تھی اور چک و حُسن غالب تھا۔

(۱۲) جابر بن عبد الله والله والله على الله والله والله الله والله والله

صيغ من فضة: [أي: لأنه كان يعلو بياضه النور والإشراق]. عرض عليّ: أي: في ليلة المعراج كما يدلّ عليه رواية البخاري، أو في المنام كما يدلّ عليه روايته الأخرى. ضرب: بفتح الضاد المعجمة وسكون الراء، أي: خفيف اللّحم و"من الرجال" صفة ضرب. قاله القاري. شنوءة: بفتح المعجمة وضمّ النون، ثم واو ساكنة، ثم همزة مفتوحة بعدها تاء، قبيلة من اليمن أو من قحطان، وهم متوسّطون بين الخفة والسمن. مويم: [بنت عمران، من ذرية سليمان، بينها وبينه أربعة وعشرون أبًا.]

عروة بن مسعود: [الثقفي لا الهزلي، الّذي أرسلته قريش يوم الحديبية، فعقد معه الصلح وهو كافر، ثم أسلم سنة تسع من الهجرة] أي: الثقفي لا الهذلي كما توهم، ولا يخفي عليك أن "أقرب" مبتدأ، حبره "عروة "و"مَنْ" موصولة، عائدها محذوف، أي: أقرب الذي رأيته، و"به" متعلق بـــ "شبها" المنصوب على أنه تمييز للنسبة وصلة القرب محذوفة أي إليه أو منه.

ورأيت إبراهيم علي فإذا أقرب مَنْ رأيت به شَبَها صاحبكم - يعني نفسه الكريمة - ورَأيت جبريل علي فإذا أقرب من رأيت به شَبَها دِحْيَة. حلثنا محمّد بن بشار وسفيان بن وكيع - الكلي واحد - قالا أخبرنا يزيد بن هارون، عن سعيد الجُريري قال: سمعت أبا الطفيل يقول: رأيت رسول الله علي وما بقي على وجه الأرض أحد رآه غيري. قلت: صِفْه لي، قال: عنين ويليم مليحاً مقصّداً، صلوات الله وسلامه عليه.

فائدہ: یہ حضور اقد س النظافی کا انبیا کو دیکھنا یا شبِ معراج میں ہوا ہے یا خواب کی حالت میں ہوا ہے۔ بخاری شریف میں دونوں طرح کی روایتی ہیں اور اس اختلاف میں کوئی اشکال نہیں ہے، اس لئے کہ ہو سکتا ہے کہ دونوں مرتبہ دیکھا ہو، نیز حضرت موسی علیا ہے اس کے ترجمہ میں اور حضرت موسی علیا ہے اس کے ترجمہ میں اور بھی اقوال فرمائے ہیں۔ ان تین انبیا کا ذکر اس لئے فرمایا کہ حضرت موسیٰ اور حضرت عسیٰ علیا الظافیات بی اسرائیل کے انبیاء میں سے تھے اور حضرت ابراہیم علی علاوہ ازیں کہ حضور النائی کے اجداد میں تھے جملہ عرب ان کو مانتے تھے۔ میں اب سعید جریری کہتے ہیں کہ میں نے ابوالطفیل ڈالٹی کو یہ کہتے ہوئے سُنا کہ حضور اقد س النائی کے دیکھنے والوں میں اب روئے زمین پر میرے سواکوئی نہیں رہا۔ میں نے اب الطفیل ڈالٹی کو یہ کہتے ہوئے سُنا کہ حضور اقد س النائی کے حلیہ بیان کیجئے۔ انھوں نے فرمایا کہ حضور اللے تھے۔

دحية: كسدرة وقديفتح أوله، معناه في الأصل: رئيس الجند، صحابي مشهور، وكان حبرئيل على يأتي غالباً على صورته؛ لأن عادة العرب قبل الإسلام إذا أرسلوا رسولا إلى ملك لا يرسلونه إلا مثل دحية في الجمال أو الفصاحة، فإنه كان بارعاً في الجمال حتى تضرب به الأمثال، قاله البيجوري. أبا الطفيل: عامر بن واثلة، كان من جماعة علي ومحبّيه، ولد عام الهجرة أو عام أحد، ومات سنة عشر ومائة على الصحيح على ما قاله البيجوري في شرح الشمائل، واختاره الحافظ في تقريبه فيصح حينئذ قوله: ما بقي على وجه الأرض أحد رآه غيري. مليحًا: [أي: أبيض مشرب بحمرة]. مقصداً: بتشديد الصاد المفتوحة على أنه اسم مفعول من باب التفعيل أي: متوسطا، يقال: رجل مقصد، أي: متوسط، كما يقال: رجل قصد أي: وسط، قال تعالى: ﴿وَعَلَى اللهِ قَصْدُ السَّبِيلِ ﴿ (النحل: ٩)

فائدہ: ابوالطفیل فیل فیل کی ہے۔ ان کی وفات ایک ہے۔ ان کی وفات ایک سودس ہجری میں ہوئی ہے۔ اس کی وفات ایک سودس ہجری میں ہوئی ہے۔ اس بنا پر انھوں نے کہا کہ اب میرے سواکوئی دیکھنے والا نہیں رہا۔ علماء فرماتے ہیں کہ روئے زمین کی قید اس لئے لگائی کہ آسان پر حضرت عیسی علی آپ کے دیکھنے والوں میں موجود تھے۔

(۱۳) ابن عباس کراتے ہیں کہ حضور اکرم سی آئی کے اگلے دانت کچھ کشادہ تھے، یعنی ان میں کسی قدر ریخیں تھیں گنجان نہ تھے۔ جب حضور اقدس سی آئی آگلم فرماتے توایک نور سا ظاہر ہوتا جو دانتوں کے درمیان سے نکلتا تھا۔ فاکدہ: علاء کے نزدیک مشہور یہ ہے کہ یہ تشبیہ ہے، حضور اقدس سی آئی آئے کے کلام کو جو دانتوں کے درمیان سے نکلتا تھا اس کو نور کے ساتھ تشبیہ دی ہے، لیکن علامہ مناوی کی رائے یہ ہے کہ کوئی حتی چیز تھی تشبیہ نہیں جو بطور معجزہ کے حضور اقدس سی کہ کوئی حتی جزتے تھی تشبیہ نہیں جو بطور معجزہ کے حضور اقدس سی کی کائی تھی۔ کے دانتوں کے درمیان سے نکلتی تھی۔

حیاہے سر جُھکا لیناادا ہے مسکرادینا صبیر کے بھی کتنا سہل ہے بجلی گرادینا الغرض مُلیهٔ مبارک میں ہر ہر چیز کمالِ مُسن کو پینچی ہوئی تھی۔ داور کان نگلہ دارد میں میں ہر ہر قبل مُسن تو بسیار میں میں ہمار توز داماں گلہ دارد

لعنى جيسے آپ جمالِ معنوى ميں منتها پر تھے، ايسے ہى جمالِ ظاہرى ميں بھى انتها پر تھے۔ اللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ بَقَدْدِ حُسْنِهِ وَجَمَالِهِ

الحزامي: بحاء مهملة مكسورة وزاي بعدها ألف فميم، نسبة إلى حده حزام، فإنه إبراهيم بن المنذر بن المغيرة بن عبد الله بن حالد بن حزام القرشي. أفلج: [فرحة بين الثنايا والرّباعيات]. الثنيتين: [تثنية ثنية بتشديد الياء]. كالنور: أي: يرى شيء أبيض له صفاء، يلمع كالنور، معجزة له على هكذا قالت الشرّاح، ولا مانع من ذلك، ولا يبعد عندي أن يكون هذا من كمال جماله، فمن يبلغ من الحسن أقصاه يظهر في كلامه لمعة، وهو مشاهد.

## بابُ ما جاء في خاتم النبُوَّة

حدثنا قتُيبة بن سعيد، قال: أخبرنا حاتم بن إسماعيل، عن الجَعْد بن عبد الرحمن قال: سمعت (المحمد راوي الشيعين وغيرهما السمائب بن يزيد يقول: ذهبت بي خالتي إلى رسول الله الله فقالت: يا رسول الله!

## باب۔ حضور اقد س طلقاً فیاکی مہر نبوّت کا بیان

فائدہ: یہ مضمون حضور اقد س النظائی کے علیہ شریف کے ذیل میں ہونے کی وجہ سے پہلے باب کا جزو ہونا چاہئے تھا گر شدتِ اہتمام کی وجہ سے اور نیز اس وجہ سے کہ یہ معجزہ اور علاماتِ نبوّت سے بھی ہے، اس کو علیحدہ ذکر کیا جاتا ہے۔ مہر نبوّت حضور اقد س النظائی کے بدن پر ولادت ہی کے وقت سے تھی جیسا کہ فتح الباری نے بواسطہ یعقوب بن حسن حضرت عائشہ فالنظائی کی حدیث سے نقل کیا ہے اور حضور کی وفات میں جب بعض صحابہ کو شک ہوا تو حضرت اساء فرائی کیا ہے اور حضور کی وفات میں جب بعض صحابہ کو شک ہوا تو حضرت اساء فرائی کیا ہے۔ اس کے نہ ہونے سے وصال پر استدلال کیا کہ اس وقت وہ نہیں رہی تھی، چنانچہ مناوی نے اس قصہ کو مفصل نقل کیا ہے۔ اس میں اختلاف ہے کہ اس پر (عمد رّسُولُ الله) کی اختلاف ہے کہ اس پر (عمد رّسُولُ الله) کی احتاج کہ اس پر (عمد مواتا ہے کہ اس پر (سو فانت المنصور) کھا ہوا تھا اور بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس پر (سو فانت المنصور) کھا ہوا تھا جس کا ترجمہ سے کہ تم جہال جاتے ہو جاتے گی۔ بعض اکا برکی رائے سے کہ سے روایتیں شبوت کے درجہ کو نہیں کپنجی ہیں۔ اس باب میں امام تر نہ کی والی بین نہیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) سائب بن بزید کہتے ہیں کہ مجھ کو میری خالہ حضور اقد س النگائیا کے پاس لے گئیں اور عرض کیا کہ یہ میرا بھانجا بیار ہے۔ حضور اقد س النگائیا نے میرے سر پر ہاتھ کھیرااور میرے لئے وعائے برکت فرمائی (بعض علاء کے نزدیک حضور النگائیا کاسر پر

خاتم: [أي: باب بيان ما ورد في شأنه من الأخبار، وإنما أفرده بباب مع أنه من جملة الخُلُق اهتمامًا بشأنه لتميزه عن غيره بكونه معجزة، وكونه علامة على أنه النبي الموعود به في آخر الزمان، الطابع الذي ختم به جبريل على حين شقً صدره الشريف، فإنه أتى به من الجنّة علامة به حينئذٍ، فظهر كما خاتم النبوة الذي هو قطعة لحم] هو بفتح التاء وكسرها، والكسر أشهر، وإضافته للنبوة؛ لكونه من آياتما.

إن ابن أختي وَجِعٌ، فمسح رسول الله ﷺ رأسي، ودعالي بالبركة، وتوضّأ، فشربتُ من وَضوءه، وقُمتُ خلْف ظهره، فنظرتُ إلى الخاتم الّذي بين كتفيه، فإذا هو مِثل زرّ الحَجَلَة.

ہتھ پھیرنااس بات کی دلیل ہے کہ ان کے سر میں کوئی تکلیف تھی۔ لیکن بندہ ضعیف کے نزدیک اچھا یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضور الشخیا کا اُن کے سر پر ہاتھ پھیرناشفقت کے لئے تھا،اس لئے کہ سنہ ۲ بجری میں ان کی ولادت ہے تو حضور اقد س الشخیا کے وصال کے وقت تک بھی ان کی عمر آٹھ نو سال سے زائد کی نہیں تھی، اس لئے یہ ہاتھ پھیرناشفقت کا تھا جیسے کہ بزرگوں کا معمول ہوتا ہے، اور علاج کے لئے حضور اقد س الشخیا نے وضو کا پانی پلوایا، جیسا کہ آگ آتا ہے یا کوئی اور تجویز فرمائی، بالخصوص جب کہ بخاری شریف کی روایت سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ ان کے پاؤں میں کوئی تکلیف تھی) اور حضور اکرم سی کوئی تکلیف تھی) اور حضور اکرم سی کھی نے وضو فرمایا تو میں نے حضور اقد س الشخیا کے وضو کا پانی پیا (حضور اقد س الشخیا کی کا یہ وضو ممکن ہے کہ اپنی حضور اکرم سے ہو لیکن ظاہر یہ ہے کہ ان کی دوااور پانی پلانے ہی کی غرض سے حضور الشخیا نے وضو فرمایا) میں اتفاقا یا قصدا حضور الشخیا کے یہ پشت کھڑ ا ہوا تو میں نے مہر نبوت دیکھی جو مسہری کی گھنڈیوں جیسی تھی (جو کبوتر کے بیضہ کی برابر جینوی شکل میں اس پردہ میں گی ہوئی ہوتی ہے جو مسہری پر لئکایا جاتا ہے۔ علاء اس لفظ کے ترجمہ میں مختف ہوئے ہیں، بیغوی شکل میں اس پردہ میں گی ہوئی ہوتی ہے جو مسہری پر لئکایا جاتا ہے۔ علاء اس لفظ کے ترجمہ میں مختف ہوئے ہیں،

وجع: [أي: ذو وجع، وهو يقع على كل مرض] بفتح الواو وكسر الجيم أي: ذو وجع، وكان ذلك الوجع في لحم قدمه؛ بدليل أنه وقع في البخاري في أكثر الروايات "وقع" بالقاف بدل الجيم، والوقع بالتحريك: هو وجع لحم القدم، قيل: يقتضي مسحه للأراسه أن مرضه كان برأسه، ودفع بأنه لا مانع من الجمع. قال العسقلاني: وفي بعض الروايات "وقع" بلفظ الماضي، قال ابن بطال: المعروف عندنا بفتح القاف والعين، فيحتمل أن يكون معناه: وقع في الأرض فوصل إلى ما حصل، قاله القاري. وأسي: خص الرأس بالمسح؛ لأنه مدار البقاء والصحة ومناط السلامة يدور على سلامة الدماغ، وبينه وبين الأعضاء الرئيسة ارتباط واشتراك، ولأنه أشرف أعضاء البدن. ومن أثر مسحه أن رأسه لم يزل أسود مع شيب ما سواه.

زر: [واحد الأزرار التي توضع في العرى التي تكون للخيمة] بتقديم الزاء المكسورة على الراء المهملة المشدّدة على ماصوّبه النووي، وقيل: بتقديم الراء المهملة. قيل: الأول أوفق بظاهر الحديث لكن الرواية لا تساعده، فعلى الأوّل "الزر" واحد الأزرار، و"الحجلة" بفتحتين، وقيل: بالضم أو بالكسر مع سكون الجيم، قبة صغيرة تعلق على السرير، وعلى الثاني "الرز": البيض، و"الحجلة": الطائر المعروف (القبحة) وزرها بيضها.]

جس کا میں نے یہ ترجمہ کیا ہے۔ بعض لوگوں نے اور طرح سے ترجمہ فرمایا ہے لیکن امام نووی والضیلیہ نے جو مسلم شریف کے مشہور شارح ہیں، انہوں نے ان ہی معنی کو ترجے دی ہے) فائدہ: اس حدیث میں اگر وضو کے پائی سے وضو کا بچا ہوا پائی مراد ہے تب تو کوئی اشکال واختلاف ہی نہیں، اور اگر وضو کا وہ پائی مراد ہے جو بدن سے دھو کر گرتا ہے جس کو ماءِ مستعمل کہ جبی بی کوئی اشکال اس جگہ اس لئے نہیں کہ حضور اقد س النظافی کی تو نفضلات تک بھی پاک ہیں پھر ماءِ مستعمل کا کیا ذکر۔

(۲) جابر بن سمرہ وظافی فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س النظافی کم مہر نبوت کو آپ کے دونوں مونڈھوں کے درمیان دیکھا جو سُرخ رسولی جیسی تھی اور مقدار میں کبوتر کے اندٹ جیسی تھی۔ فائدہ: مہر نبوت کی مقدار اور رنگ میں روایتیں پچھ مختلف ہیں۔ قرطبی نے ان میں اس برح سے نہوں کہ مونوں کے دونوں مونڈھوں کے درمیان دیکھا ہیں۔ قرطبی نے ان میں اس مونوں ہیں ہوتا۔ بندہ کے نزدیک یہ توجیہ نہیں کہ اس کے ایک وجہ نہیں ہوتا۔ بندہ کے نزدیک یہ توجیہ نیادہ مناسب ہوتی ہے جو تقریبی عالت ہوتی ہو ہی ہو اور تقریب کے اختلاف میں اشکال نہیں ہوتا۔ بندہ کے نزدیک یہ توجیہ نیادہ مناسب ہوتی ہوتی تو ہو نہیں کہ میں نے حضور اقد س النگائی ہے اس کو تت حضور اقد س النگائی کے اتنی قریب تھی کہ اگر عابی تو میں نہوت کو چوم لیتی۔ وہ مضمون سے کہ حضور اقد س النگائی سے معنور اقد میں معاذ کے حق میں یہ ارشاد فرمار ہوتھی کہ ان کی موت کی دوشی میں معاذ کے حق میں یہ ارشاد فرمار ہوتھی کہ ان کی موت کی دوشی میں جوم گیا۔

الطالقاني: بكسر الله وقد تفتح، نسبة إلى طالقان بلدة من بلاد قزوين. غُدة: [قطعة اللحم، أي: لحم يحدث بين الجلد واللحم يتحرك بالتحريك، أو كل قطعة لحم صلبة تحدث عن داء بين الجلد واللحم] بضم المعجمة وتشديد الدال المهملة، لحم يحدث بين الجلد واللحم يتحرك بالتحريك قاله المناوي، وكونه حمراء معناه: مائلة إلى الحمرة؛ لئلا ينافي رواية مسلم أنه كان على لون حسده رقم قاله القاري. رميثة: بضم الراء المهملة وفتح الميم وسكون الياء، صحابية لها حديثان: أحدهما هذا، والثاني في صلوة الضّحى، روته عن عائشة، خرج لها النسائي، قاله البيجوري وغيره.

- ولو أشاء أن أقبِّل الخَاتَم الذي بين كتفيه من قربه لَفَعَلْتُ - يقول لسعد بن معاذ يوم مات: [من أحَل قربه] "الهُتزِّله عرش الرحمن".

فاكده: اس مين اختلاف ہے كه عرش كى حركت كى كيا وجه اور كيا معنى مشہور قول يہ ہے جس كے موافق ترجمه لكھا كيا۔ بعض لوگوں کی رائے یہ ہے کہ عرش کے جھومنے سے مراد اہل عرش ہیں۔ بعض کی رائے ہے کہ عرش سے مراد سعد کا اپنا تخت ہے وغیرہ وغیرہ۔ مگر راجح قول اول ہی ہے۔ یہ سعد بن معاذ بڑے جلیل القدر صحابہ میں ہیں اُن کے اور بھی فضائل کتبِ حدیث میں آتے ہیں۔ ہجرت سے قبل نبی اکرم اللّٰ اللّٰ عضرت مصعب بن عمیر فاللّٰ کو تعلیم و تبلیغ کے لئے مدینہ طیبہ بھیجا تھا اُن کے ہاتھ پر یہ مسلمان ہوئے، اپنی برادری کے سردار تھے اس لئے ان کے مسلمان ہوتے ہی تمام خاندان اسی روز مسلمان ہوگیا، سب سے اول جس خاندان نے مدینہ منورہ میں اسلام قبول کیا وہ یہی خاندان ہے۔سنہ ۵ ہجری میں ان کا وصال سینتیں سال کی عمر میں ہوا۔ستر ہزار فرشتے اُن کے جنازہ کی نماز میں شریک ہوئے تھے لیکن باوجود ان سب کے حدیث شریف میں آتا ہے کہ قبر کی تھوڑی دیر کی تنگی ان کیلئے بھی پیش آئی۔ بڑی عبرت کی جگہ ہے، آدمی کو عذاب قبر سے کسی طرح غافل نہیں ہونا چاہئے، ہر وقت اس سے توبہ کرتے رہنا چاہئے۔ حضرت عثان ﷺ کا جب کسی قبر پر گزر ہوتا تواس قدر روتے کہ داڑ تھی مبارک تر ہوجاتی تھی، کسی نے عرض کیا کہ جنت اور دوزخ کا بھی تذکرہ ہوتا ہے اُس پر توآپ نہیں روتے اِس پر اس قدر روتے ہیں؟ توآپ نے ارشاد فرمایا کہ میں نے حضور ملک کیا ہے سُناہے کہ قبر آخرت کی منزلول میں سب سے پہلی منزل ہے جو اس سے نجات پالے اس کے لئے اس کے بعد کی ساری منزلیں سہل ہو جاتی ہیں اور جواس کے عذاب سے خلاصی نہ پاسکے اس کے لئے اس کے بعد کی منزلیں اور بھی زیادہ د شوار ہوتی ہیں۔

ولو أشاء: جملة معترضة بين الحال – وهو جملة يقول إلخ – وبين صاحبها – وهو رسول الله – والغرض منه على بيان قربها منه جداً تحقيقاً لسماعها، وعبرت بالمضارع إشارة إلى أن تلك الحال كالمشاهدة. ثم الحديث لايدل على حواز النظر إلى الأجنبية فلا حاجة إلى الجواب، ولو سلم فيمكن أن يأوّل بمثل أنه كان مخصوصاً له على. لسعد بن مُعاذ: [كان من عظماء الصحابة، شهد بدرا وثبت مع المصطفى على يوم أحد، ورُمي يوم الخندق في أكْحَله فلم يرقأ الدم حتى مات، ودفن بالبقيع، وشهد جنازته سبعون ألف ملك]. يوم مات: يحتمل أن يكون من قوله على، فهو ظرف لقوله: اهتز، والظاهر أنه من كلام رميثة، فظرف لقولها: يقول. اهتزّله عوش الرحمن.]

حدثنا أحمد بن عبدة الضبي، وعليّ بن حُجر، وغير واحد قالوا: أخبرنا عيسى بن يونس، عن بنت معمد وتشديد موحدة عمر بن عبد الله مولى غُفرَة قال: حدثني إبراهيم بن محمد من ولد علي بن أبي طالب على قال: كان علي على إذا وصف رسول الله على – فذكر الحديث بطُوله – وقال: بين كتفيه حاتَم النّبوة، وهو خاتَم النّبيين. حدثنا محمد بن بشّار أخبرنا أبو عاصم، أخبرنا عَزْرَة بن ثابت، حدثني علباء بن أحمر قال: حدثني عمرو بن أخطب الأنصاريّ قال:قال لي رسول الله على: يا أبا زيد! ادن منّي فامْسَحْ ظهري، فمسحت ظهره،

نیز میں نے حضور سے یہ بھی سُنا ہے کہ میں نے جتنے مناظر و کیھے ہیں قبر کا منظر سب سے زیادہ ہولناک پایا ۔ (منگوۃ) الکّہُمّ اَحْفَظْنَا مِنْهُ. امام ترندی والسُخِلِیہ کی غرض اس جگہ حضرت سعد والسُخِک کے قسہ سے نہیں بلکہ اس حدیث میں مہر نبوّت کا زکر آگیااس لئے انہوں نے ذکر فرما دیا، اور حضرت رُمیشہ کی غرض مہر نبوّت کے بیان کرنے سے اپنے قریب ہونے کا بیان ہے کہ میں بہت ہی قریب تھی جب کہ میں نے یہ مضمون سُنا، سُننے میں کسی قسم کی غلطی وغیرہ کا احتمال نہیں۔ ہے کہ میں بہت ہی قریب تھی جب کہ میں نے یہ مضمون سُنا، سُننے میں کہ حضرت علی والسُخِک جب حضور اقد س السُخَکِی کی صفت بیان کیا کرتے تو یہ یہ صفتیں بیان کرتے اور حدیث نہ کورہ سابق ذکر کی۔ منجملہ ان کے یہ بھی کہتے کہ حضور کے دونوں موندھوں کے در میان مہر نبوّت تھی اور آپ خاتم النبیین تھے۔ فائدہ: یہ حدیث پہلے باب میں مفصل گزر چکی ہے اس موندھوں کے در میان مہر نبوّت تھی اور آپ خاتم النبیین تھے۔ فائدہ: یہ حدیث پہلے باب میں مفصل گزر چکی ہے اس کے کیہاں مختصر طور سے اس کی طرف اشارہ کر دیا۔ اور چونکہ اس میں مہر نبوّت کا ذکر تھا اس لئے اس کو خاص طور سے ذکر دیا۔ یہ وہ کہتے یہاں مختصر طور سے اس کی طرف اشارہ کر دیا۔ اور چونکہ اس میں مہر نبوّت کا ذکر تھا اس لئے اس کو خاص طور سے ذکر دیا۔ یہ وہ کہتے یہ وہ بی حدیث ہے اس کی طرف اشارہ کر دیا۔ اور چونکہ اس میں مہر نبوّت کا ذکر تھا اس لئے اس کو خاص طور سے ذکر دیا۔ یہ وہ کے یہ کر دیا۔ یہ وہ بی حدیث ہے جو باب اول کے آٹھویں نمبر پر گزری ہے۔

بطوله: قال القاري والمناوي: تقدم الحديث بطوله في الباب الأول. علباء: بكسر العين المهملة وسكون اللام بعدها موحدة ومد. يا أبا زيد: هكذا في بعض النسخ بدون الهمزة، وفي بعضها بالهمزة، قال القاري: يكتب بغير ألف لكن يقرأ بها، قال ميرك: وقد يترك في اللفظ أيضاً تخفيفاً. والحديث أخرجه ابن سعد بهذا السند عن أبي زمعة بلفظ: قال: قال لي رسول الله ﷺ: يا أبازمعة! ادن مني، فامسح ظهري، فدنوت منه فمسحت ظهره، ثم وضعت أصابعي على خاتم فغمزتما، قلنا له: ما الخاتم؟ قال: شعر مجمتع عند كتفه. فقيل: يحتمل أن يكون أحد الطريقين وهمًا، وقيل: يحتمل أن يكون للحديث طريقان. = فوقعت أصابعي على الخاتم، قلت: وما الخاتم؟ قال: شَعْرَاتٌ مُجتَمِعاتٌ. حدثنا أبو عَمَّار الحسين بن حُرَيثِ أَبِي عَدَّ الله بن بُريدة به بن حسين بن واقد، حدّثني أبي، حدّثني عبد الله بن بُريدة الله بن بُريدة الله بن بُريدة الله على الله على الله بن بُريدة قال: سمعت أبي بُريدة (٢) يقول: جاء سلمان الفارسي إلى رسول الله على حين قدِم المدينة بمائدة بدل من لفظ أبي

(۵) علیاء ابن احمر کہتے ہیں کہ مجھ سے عمرو بن اخطب صحابی والنفی نے یہ قصر بیان کیا کہ ایک مرتبہ حضور اقدس النفی کیا نے مجھ سے کمر ملنے کے لئے ارشاد فرمایا، میں نے حضور النگائیا کی کمر ملنی شروع کی تو اتفاقاً میری انگلی مہر نبوّت پر لگ گئے۔علیاء کہتے ہیں کہ میں نے عمرو سے یو چھاکہ مہر نبوّت کیا چیز تھی؟ انہوں نے جواب دیا کہ چند بالوں کا مجموعہ تھا۔ فاكدہ: يديبلي روايات كے خلاف نہيں ہوئى اس كئے كہ اس كے اطراف ميں بال بھى تھے، انہوں نے صرف ان كاذكر كر ديا۔ (٢) بريدة بن الحصيب والنفخة فرمات بين كه حضور اقدس النفيّانية جب مدينه منوّره تشريف لائح تو حضرت سلمان فارسي والنفخة ا یک خوان لے کر آئے جس پر تازہ تھجوریں تھیں، اور حضور اکر م النگائی کی خدمت میں پیش کیا۔ حضور النگائی نے دریافت فرمایا کہ سلمان یہ کیسی تھجوریں ہیں؟ انہوں نے عرض کیا کہ آپ پر اور آپ کے ساتھیوں پر صدقہ ہیں۔ حضور النَّا اُکا نے ارشاد فرمایا کہ ہم لوگ صدقہ نہیں کھاتے اس لئے میرے ماس سے اُٹھالو۔ (اس میں علاء کا اختلاف ہے کہ "ہم لوگ" سے کیا مراد ہے۔ بعض کے نزدیک حضور اقدس النائی کی ذات اور جمع کے لفظ سے تشریفاً تعبیر فرمایا، اور بعض کے نزدیک جماعتِ انبیا مرادہے، اور بعض کے نزدیک حضور اور حضور کے وہ اقارب جن کو زکوۃ کا مال جائز نہیں، وہ مراد ہیں۔ بندہ ناچیز کے نزدیک بیہ تیسرا احمال راج ہے، اور علامہ مناوی کے اعتراضات جو اِس تیسری صورت میں ہیں زیادہ وقیع نہیں) ووسرے دن پھر ایا ہی واقعہ پیش آیاکہ سلمان تھجوروں کا طباق لائے اور حضورا قدس النَّا اللَّهُ کے سوال پر سلمان نے عرض کیا یا ر سول الله! بيه آپ كے لئے ہدىيہ ہے۔ حضور طلح ملكي آنے صحابہ سے ارشاد فرمايا كه ہاتھ برمھاؤ۔ (اور حضور اقدس للكَّمَا لِيَّا نے خود بھی نوش فرمایا، چنانچہ بیجوری نے اس کی تصریح کی ہے۔ حضرت سلمان خلافی کااس طرح پر دونوں دن لانا میہ حقیقت

= وذكر القاري في جمع الوسائل: حديث ابن سعد هذا بلفظ أبي رمثة، ثم قال: قال ميرك: والظاهرأن إحدى الروايتين وهم، ويرجح وهم، والمرجّح رواية الترمذي؛ لأنه أوثق من ابن سعد. وقال المناوي: قال العصام: يظهرأن إحدى الروايتين وهم، ويرجح رواية الترمذي؛ لأن عزرة حفيد أبي زيد فهو أعلم بحديثه.

مجتمِعات: [أي ذو شعرات مجتمعات.] بمائدة: هي حوان عليه طعام، وإلا فهو حوان لا مائدة، فهي من الأشياء التي تختلف أسماؤها باختلاف الأوصاف كالبستان، فإنه لايقال له: حديقة إلا إذا كان عليه حائط.

عليها رُطَب، فوضعَها بين يدي رسول الله على فقال: يا سلمان! ما هذا؟ فقال: صدقة عليك وعلى أصحابك، فقال: ادفعها فإنا لانأكل الصدقة،

میں حضور اقد س سنگائیا کے آقا بنانے کا امتحان تھا، اس لئے کہ سلمان شائی پُرانے زمانہ کے علاء میں سے۔ اڑھائی سو ہرس اور بعض کے قول پر ساڑھے تین سو ہرس کی ان کی عمر ہوئی ہے۔ انہوں نے حضور اقد س سنگائیا کی علامات میں جو پہلی کتب میں پڑھ رکھی تھیں، یہ بھی دیکھا تھا کہ وہ صدقہ نوش نہیں فرماتے اور ہدیہ قبول فرماتے ہیں اور آپ کے دونوں مونڈھوں کے درمیان مہر نبوّت ہے۔ پہلی دونوں علامتیں دیکھنے کے بعد) پھر حضور اقد س سنگائیا کی پُشت پر مہر نبوّت دیکھی تو مسلمان ہوگئیا نے اُن کو خریدا (مجاز آخریدا کے لفظ سے ہوگئے (سلمان شائی اس وقت یہودِ بنی قریظہ کے غلام بنے ہوئے تھے) حضور طائی کیا نے اُن کو خریدا (مجاز آخریدا کے لفظ سے تعمیر کر دیا ورنہ حقیقت میں انہوں نے سلمان کو مکاتب بنایا تھا۔ مکاتب بنایا اس کو کہتے ہیں کہ آقا غلام سے یہ معاملہ کرے کہ اتنی مقدار جو آپس میں طے ہوجائے، کما کر دیدو پھر تم آزاد ہو۔ اور بدلِ کتابت بہت سے دراہم قرار پائے) اور نیز یہ کہ دخرت سلمان شائی شائی اُن کی خبر گیری کریں۔ حضرت سلمان شائی شائ کی خبر گیری کریں۔

عليهارطب: لا يخالف ما رواه أحمد والبزار بسند جيد عن سلمان: فاحتطبت حطبا فبعته فصنعت به طعاماً، فأتيت به النبي الله وما رواه الطبراني: فاشتريت لحم جزور بدرهم، ثم طبخته فجعلته قصعة من ثريد فاحتملتها على عاتقي؛ لاحتمال تعدّد الواقعة، أو أن المائدة كانت مشتملة على كلها. قلت: إن كان لفظ "فآمن به" في جميع الروايات فالظاهر هو الثاني.

عليك: قبل: في التعبير بــ على "ههنا، و"اللام فيما" سيأتي إشارة إلى الفرق بين الصدقة والهدية بأن المقصود من الصدقة الترحم، ومن الهدية الإكرام. ادفعها: أي: فرقها بنفسك على مستحقيها، وفي نسخة: "ارفعها" بالراء، وعليها عامة الشرّاح، قال البيجوري: ظاهره أنه أمره برفعها مطلقا و لم يأكل منها أصحابه، ووجّهه بعضهم بأن المتصدق تصدق به عليه وعليهم، وحصّته لم تخرج عن ملك المتصدق وهي غير متميزة، لكن المعروف في كتب السير وهو الصحيح كما قاله الولي العراقي أنه قال لأصحابه: كلوا وأمسك. رواه أحمد والطبراني بطرق عديدة، وحمل هذا الحديث على أن المراد: ارفعها عتي لا مطلقا، فلا ينافي أن أصحابه أكلوه، لكن بعد أن جعلها سلمان صدقة عليهم كذا قال العصام، وتعقبه المنافي بأنه لا دليل في الحديث على هذه البعدية، فالأولى أن يقال: إن من خصائصه التصرف في مال الغير. وقال القاري: أغرب العصام، ووجه غرابته لا يخفى؛ لأن فيه وفي أمثاله يكتفي بالعلم بالمرضى. قلت: ولا إشكال على رواية "ادفعها" بالدال، أي قال له: فرقها أنت وقال لأصحابه: كلوا. الصدقة: قال القاري: الصدقة: منحة بمنحها المانح طلباً لثواب الآخرة وتكون من الأعلى على الأدنى، ففيه نوع من رؤية تذلّل الأخذ والترحم عليه، والهدية: منيحة يطلب علم المتحبّب إلى الآخذ والتقرب إليه، فمفهوم الصدقة مشعر بأنه لا يليق بالنبي في.

قال: فرفعها، فجاء الغد بمثله، فوضعه بين يدي رسول الله على، فقال: ما هذا يا سلمان؟ فقال: هدية لك، فقال رسول الله على ظهر رسول الله على هدية لك، فقال رسول الله على على ظهر رسول الله على الله على على على على على الله على

پس حضوراقد سی مختی نے اپنے وستِ مبارک سے وہ درخت لگائے، حضور کا معجرہ تھا کہ سب درخت ای سال پھل لے آئے گرایک درخت نہ پھلا۔ شخیق سے معلوم ہوا کہ وہ حضرت عرف کا لگایا ہوا تھا حضورِاقد سی مختی کے وستِ مبارک کا نہ تھا، حضور نے اس کو ثکالا اور دوبارہ اپنے دستِ مبارک سے لگایا۔ حضور کا دوسر المعجرہ یہ ہوا کہ بے موسم درخت لگایا بھی ای سال پھل لے آیا۔ فاکدہ: اس حدیث میں علاء نے بہت ی علمی شخقیات فرمائی ہیں۔ مثلاً یہ کہ جب سلمان غلام سے تو اُن کا صدقہ اور ہدیہ جائز تھایا نہیں، نیز ہدیہ اور صدقہ میں فرق کیا کیا ہیں وغیرہ وغیرہ، طویل بحثین ہونے کی وجہ ساختارا آئرک کر دی گئیں، البتہ اس حدیث سے حضور کا ایک خاص معمول معام موا کہ ہدایا ہیں خدام و حضار کو شریک فرمایا کرتے تھے اور یہ حضور کا خاص معمول تھا، ہزاروں واقعات حدیث کی کتابوں میں اس معمول کے نہ کور ہیں، اس مضمون میں حضور کا ایک ارشاد بھی نقل کیا جاتا ہے کہ حضور نے ارشاد فرمایا ہے (الحدایا مشتر کہ) ہدیے جو دیے جاتے ہیں وہ پاس بیشے والوں میں مشتر کہ ہوتے ہیں۔ محدثانہ حیثیت سے اس حدیث کے الفاظ میں اختلاف ہے اور کلام بھی ہے لیعنی ضعیف ہے مگر مضمون کے اعتبار سے واقعات سے تائید ہوتی ہے۔ یہ بات کہ کس قیم کے ہدیے مراد ہیں اور پاس بیشنے والوں سے کون مراد ہیں، ناور پاس بیشنے والوں سے کون مراد ہیں، نام سرار کی ساز کیا تا بیس تعباری نذر ہے۔ ہوں، تعبار کی نظم کیا کا بیس تعباری نذر ہے۔ ہوں تعبار کیا میں مشتر کہ تائیوں طرف کے ایک کوئی شخص ہدیہ لایا ایک پاس بیشنے والے نے عرض کیا المدایا مشتر کہ تائیوں نے ذریا یا کہ شرک کے خواہل نہیں، ہم تو وحدت پند کرتے ہیں، یہ سر تمہاری نذر ہے۔

 فآمن به. وكان لليهود، فاشتراه رسول الله على بكذا وكذا درهما، على أن يَغرِس لهم نخيلا، فيعمل سلمان فيه، حتى تُطْعم، فغَرَس رسول الله على الله الله على الله الله الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على ال

وہ مقدار میں اتنا تھا کہ ان صاحب سے اُٹھ بھی نہ سکا تواپنے ایک خادم کو حکم دیا کہ بیران کے گھر پہنچا دو۔ اس نے پہنچا دیا۔ اسی طرح ایک مرتبہ امام ابو یوسف والشیعلیہ کی مجلس میں واقعہ پیش آیا کہ کچھ نقدی مدید پیش کیا گیا، حاضرین میں سے کسی نے عرض کیا الهدایا مشتر کة انھول نے ارشاد فرمایا که اس سے خاص قتم کے ہدایا مراد ہیں، اور به فرماکر خادم سے ارشاد فرمایا کہ اس کو اٹھا کر رکھ دو۔ علماء نے لکھا ہے کہ دونوں واقع اپنی اپنی جگہ پر نہایت ہی موزوں ہیں۔ ایک زاہد صوفی کے وہی مناسب تھاجوانھوں نے کیااور ایک فقیہ کے یہی مناسب تھا۔ اور یہ سچ ہے امام ابو یوسف النبیطیہ فقہ کے مشہور امام ہیں، اگر وہ ایبانه کرتے توایک شرعی مسئلہ بن جاتا کہ ہدایا میں شرکت ضروری ہو جاتی اور اُمت کو دِقّت ہوتی۔ ہمارے حضرت شاہ ولی اللہ صاحب والشيكية نے ایك كتاب اپني مبشّرات اور منامات میں لکھی، اس میں بہت سے عجیب واقعات ہیں، منجمله أن كے اپنے والد صاحب والنبيليك كابيه واقعه بھى لكھاكه ايك مرتبه ابتدائي زمانه ميں مجھے شوق ہواكه ہميشه روزه ركھاكروں، أس كے بعد علاء کے اختلاف کی وجہ سے مجھے تر دّو ہوا۔ خواب میں نبی اکرم سٹھ کیا گیا کی زیارت ہوئی، حضور نے ایک روٹی مرحمت فرمائی، حضرت صديق اكبر والنفخة بهى تشريف فرما تھ، انھول نے فرمایا: الهدایا مشتركة میں نے وہ روئی سامنے كر دى انھول نے ایک مکرا اس میں سے لے لیا، پھر حضرت عمر والنفون نے فرمایا: الهدایا مشتر کة میں نے ان کے سامنے بھی پیش کر دی انھوں نے بھی ایک مکڑااس میں سے لے لیا، پھر حضرت عثمان ظلفتہ نے فرمایا الهدایا مشتر کة میں نے عرض کیا کہ اگر اس كوآب بى حضرات نے تقسيم فرماليا توإس فقير كے لئے كيا بيج گا-

فآمن به: [مفرّع على مجموع ما سبق من الآيات الثلاث، فلما تمت الآيات وكملت العلامات آمن به.]
وكان لليهود: [أي: والحال أنّه كان رقيقا لليهود (يهود بني قريظة) ولعله كان مشتركا بين جمع منهم، أو كان لواحد منهم]
فاشتراه: أي: تسبب في كتابة اليهود لأمره بذلك فتحوز بالشراء، وقصّة كتابته مشهورة وكان كتابته على شيئين: كذا
وكذا درهما، واختلفت الروايات في تعيينها، وعلى غرس النّحل المذكور. درهما: [في بعض الروايات أنّه أربعون أوقية، قيل:
من فضة، وقيل: من ذهب] على أن يغسرس: [أي مع أن يغرس، فكاتبوه على شيئين: الأواقي المذكورة، وغرس النخل مع العمل فيه حتى يطلع.] حتى تطعم: [أي حتى يثمر، حتى تؤكل ثمرته.]

حضرت سلمان فارسی ﷺ جلیل القدر صحابہ میں ہیں، حدیث میں آیا ہے کہ جب قرآن شریف کی آیت ﴿وَإِنْ تَتُولُواْ يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴿ (محمد: ٣٨) (سوره محمد) نازل ہوئی، جس كا ترجمہ يہ ہے كہ اگر تم (ايمان لانے سے )روگردانی کروگے تو الله عَلَیْن مجہاری جگہ ایک دوسری قوم کو لے آئے گاجو تم جیسی نہ ہوگی۔ صحابہ نے عرض كيا يارسول الله! وه كون لوگ ہوں كے جو ہمارى جگه آئيں كے ؟ حضور اقدس ملكا الله عضرت سلمان كے كندھے پر ہاتھ مار کر ارشاد فرمایا کہ یہ اور اس کی قوم۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ حضور منتی نے ایک مرتبہ ارشاد فرمایا کہ اُس ذات کی قتم جس کے قبضہ میں میری جان ہے اگر ایمان ثریّا پر معلق ہوتا تو فارس کے کچھ لوگ اُس کو وہاں سے بھی لے لیتے۔ علماء نے لکھا ہے کہ یہ حضرت امام اعظم ابو حنیفہ والسی علیہ کی شان میں بشارت ہے۔حضرت سلمان فارسی طالنی خود اینے ایمان لانے کا مفصل قصہ نقل فرماتے ہیں جو حدیث کی کتابوں میں مذکور ہے، اور اس میں اُن علامات کا بھی ذکر ہے جن كا انہوں نے امتحان ليا۔ وہ فرماتے ہيں كه: ميں صوبہ اصبهان ميں ايك جگه كارہنے والا ہوں جس كا نام "جے" تھا، ميرا باپ اس جگہ کا چود هری اور سر دار تھا، اور مجھ سے بہت ہی زیادہ اس کو محبت تھی، میں نے اینے قدیم مذہب مجوسیت میں ا تنی زیادہ کو شش کی کہ میں آتشکدہ کا محافظ بن گیا، مجھے باپ نے ایک مرتبہ اپنی جائیداد کی طرف بھیجا، راستہ میں میر اگزر نصاریٰ کے گرجے پر ہوا، میں سیر کے لئے اس میں چلا گیا، میں نے ان کو نماز پڑھتے دیکھا تو مجھے وہ پیندآ گئی اور اس دین کو پیند کرنے لگا، شام تک میں وہیں رہا، ان سے میں نے دریافت کیا کہ اس دین کا مرکز کہاں ہے؟ انھوں نے کہا ملک شام میں ہے۔ رات کو میں گھر واپس آیا، گھر والوں نے پوچھا کہ تو تمام دن کہاں رہا؟ میں نے تمام قصر سُنایا، باپ نے کہا کہ بیٹا وہ دین اچھا نہیں ہے، تیرااور تیرے بڑوں کا جو دین ہے وہی بہتر ہے۔

میں نے کہا ہر گز نہیں وہی دین بہتر ہے۔ باپ کو میری طرف سے خدشہ ہوگیا کہ کہیں چلانہ جائے اس لئے میرے پاؤں میں ایک بیٹری ڈالدی اور گھر میں قید کر دیا، میں نے ان عیسائیوں کے پاس کہلا بھیجا کہ جب شام سے سوداگر لوگ جوا کثر آتے رہتے سے ، آئیں تو مجھے اطلاع کرادی، جب وہ سوداگر واپس جانے لگے سے ، آئیں تو مجھے اطلاع کرادی، جب وہ سوداگر واپس جانے لگے تو میں نے اپنے پاؤں کی بیٹری کاٹ دی اور بھاگ کر اُن کے ساتھ شام چلاگیا، وہاں پہنچ کر میں نے تحقیق کی کہ اس مذہب کا سب سے زیادہ ماہر کون ہے؟ لوگوں نے بتایا کہ گرجا میں فلاں پشپ ہے۔ میں اس کے پاس گیا اور اس سے کہا کہ مجھے تمہارے دین میں داخل ہونے کی رغبت ہے اور تمہاری خدمت میں رہنا چاہتا ہوں، اُس نے منظور کر لیا۔ میں اس کے پاس رہنے لگا،

لیکن وہ کچھ اچھاآ دمی نہ نکلا۔ لوگوں کو صدقہ کی ترغیب دیتااور جو کچھ جمع ہوتااس کو اپنے خزانہ میں رکھ لیتا، غریبوں کو کچھ نہ دیتا۔ وہ مرگیااس کی جگہ دوسرے شخص کو بٹھایا گیاوہ اس سے بہتر تھااور دنیا سے بے رغبت تھا۔ میں اس کی خدمت میں رہنے لگا اور اس سے مجھے محبت ہو گئی۔ بالآخر وہ بھی مرنے لگا تومیں نے اس سے اوچھا کہ مجھے کسی کے پاس رہنے کی وصیّت کر دو۔ اس نے کہاکہ میرے طریقہ پر صرف ایک شخص دُنیامیں ہے اُس کے سواکوئی نہیں ہے، وہ "موصل" میں رہتاہے، تواس کے پاس چلے جانا۔ میں اس کے مرنے کے بعد موصل چلا گیااور اس سے جاکر اپناقضہ سُنایا، اس نے اپنی خدمت میں رکھ لیا، وہ بھی بہترین آ دمی تھا۔ آخر اس کی بھی وفات ہونے گلی تو میں نے اس سے پوچھا کہ اب میں کہاں جاؤں؟ اُس نے کہا فلاں شخص کے پاس "نسيبين" ميں چلے جانا۔ ميں اس كے ياس چلا گيااور اس سے اپناقضہ سنايا، اس نے اپنے پاس ركھ ليا۔ وہ بھی اچھاآ دمی تھا۔ جب اس کے مرنے کا وقت آیا تو میں نے اُس سے پوچھا کہ اب میں کہاں جاؤں؟ اُس نے کہا" غموریا" میں فلاں شخص کے پاس چلے جانا۔ میں وہاں چلا گیا اور اس کے پاس اس طرح رہنے لگا، وہاں میں نے کچھ کمائی کا دھندا بھی کیا جس سے میرے پاس چند گائیں اور کچھ بکریاں جمع ہو گئیں۔ جب اس کی وفات کا وقت قریب آیا تو میں نے اس سے یو چھا کہ اب میں کہاں جاؤں؟ اس نے کہا کہ اب خدا کی قتم! کوئی شخص اس طریقہ کا جس پر ہم لوگ ہیں، عالم نہیں رہا، البتہ نبی آخر الزمان کے پیدا ہونے کا زمانہ قریب آگیا، جو دین ابراہیمی پر ہو نگے، عرب میں پیدا ہو نگے، اور ان کی ججرت کی جگہ ایسی زمین ہے جہاں کھجوروں کی پیداوار بکثرت ہے اور اس کے دونوں جانب کنکریلی زمین ہے، وہ ہدیہ نوش فرمائیں گے اور صدقہ نہیں کھائیں گے، اُن کے وونوں شانوں کے در میان مہر نبوت ہوگی (بید اُن کی علامات ہیں اسی وجہ سے حضرت سلمان فالنفی نے اُن علامات کی شخقیق کی تھی) پس اگر تجھ سے ہوسکے تو اِس سر زمین پر پہنچ جانا۔ اُس کے انقال کے بعد قبیلہ بنو کلب کے چند تاجروں کا وہاں گزر ہوا، میں نے اُن سے کہا کہ اگر تم مجھے اپنے ساتھ عرب لے چلو تو اس کے بدلے میں یہ گائیں اور بکریاں تمہاری نذر ہیں، انھوں نے قبول کر لیا اور مجھے وادی القریٰ (یعنی ملّه مکرمہ) لے آئے اور وہ گائے اور بکریاں میں نے ان کو دیدیں، لیکن انھوں نے مجھ پریہ ظلم کیا کہ مجھے ملّہ مکر مد میں اپناغلام ظاہر کیا اور مجھے نیج دیا۔ بنو قریظہ کے ایک یہودی نے مجھے خرید لیا اور اینے ساتھ اپنے وطن مدینہ طیبہ لے آیا۔ مدینہ طیبہ کو دیکھتے ہی میں نے ان علامتوں سے جو مجھے غموریا کے ساتھی (یادری) نے بتائی تھیں، پیچان لیا کہ یہی وہ جگہ ہے۔ میں وہاں رہتارہا کہ اتنے میں حضور اقدس النافیا مکہ سے ہجرت فرماکر مدینہ طیّبہ تشریف لے گئے۔ حضور اس وقت تک قباہی میں تشریف فرما تھے۔ میں نے حضور کی خبر سن کر جو کچھ میرے یاس تھا وہ لے جاکر پیش کیا اور عرض کیا کہ بیہ صدقہ کا مال ہے۔ حضور نے خود تناول نہیں فرمایا، صحابہ (فقرا)

النَّخل إلَّا نخلة واحدة، غَرَسَها عمر الله فحملت النخل من عَامِها ولم تَحمِل نخلة، فقال رسول الله! أنا غرستها، فقال رسول الله! أنا غرستها،

سے کہا کہ تم کھالو۔ میں نے اپنے ول میں کہا ایک علامت تو بوری نکلی، پھر میں مدینہ واپس آگیا اور کچھ جمع کیا کہ اس دوران میں حضور بھی مدینہ منورہ پہنچ گئے، میں نے کچھ (کھجوریں اور کھانا وغیرہ) پیش کیا اور عرض کیا کہ یہ ہدیہ ہے۔ حضور نے اس میں سے تناول فرمایا۔ میں نے اپنے دل میں کہا کہ بیہ دوسری علامت بھی پُوری ہو گئی۔ اُس کے بعد میں ایک مرتبہ حاضرِ خدمت ہوااس وقت حضور اقدس النگائيا (ايك صحابي كے جنازہ ميں شركت كى وجہ سے) بقيع ميں تشريف فرما تھے، ميں نے سلام کیا اور پشت کی طرف گھومنے لگا، آپ سمجھ گئے اور اپنی چادر مبارک کمرسے ہٹا دی۔ میں نے مہر نبوت کو دیکھا، میں جوش میں اس پر جھک گیا، اس کو چوم رہا تھا اور رو رہا تھا۔ حضور ملنگائیائے نے فرمایا سامنے آؤ۔ میں سامنے حاضر ہوا اور حاضر ہو کر سارا قصد سُنایا۔ اُس کے بعد میں اپنی غلامی کے مشاغل میں پھنسارہا۔ ایک مر تبد حضور النَّی کیا نے فرمایا کہ تم این آ قاسے مکاتب کا معاملہ کر لو۔ میں نے اس سے معاملہ کر لیااس نے دو چیزیں بدل کتابت قرار دیں: ایک بید کہ چالیس اوقیہ نقذ سونا (ایک اوقیہ حالیس درہم کا ہوتا ہے اور ایک درہم تقریباً تین سے حار ماشہ کا)دوسری سے کہ تین سو درخت تھجور کے لگاؤں اور ان کی پرورش کروں یہاں تک کہ کھانے کے قابل ہوجائیں۔ چنانچہ حضور اقدس النَّحَافِيُّم نے اپنے وستِ مبارک سے لگائے جس کا قصم شاکل میں موجود ہے اور اتفاق سے کسی جگہ سے سونا حضور اقدس النہائي کے پاس آگیا، حضور نے حضرت سلمان کو مرحمت فرما دیا که اس کو جاکر اینی بدل کتابت میں دے دو۔ انھوں نے عرض کیا کہ حضور! یہ کیا کافی ہوگا وہ بہت زیادہ مقدار ہے۔ حضور النَّيْ اَنْ اَرشاد فرمایا حق تعالی مَلْ اَللهُ اسی سے عجب نہیں پورا فرما دیں، چنانچہ میں لے گیا اور اس میں سے وزن کرکے حالیس اوقیہ سونا اس کو تول دیا (جمع الفوائد) اس قصہ سے یہ بھی معلوم ہو گیا کہ شائل کی روایت میں حضور اقد س النا کے کا حضرت سلمان کو خریدنا اس لحاظ سے کہا گیا کہ ان کا بدل کتابت حضور ہی نے ادا فرمایا، اینے وستِ مبارک سے درخت لگائے اور خود ہی این یاس سے وہ سونا عطافرمایا جو بدل میں قرار پایا تھا۔

عمو: قيل: إن قصّة غرس عمر وعدم حملها من عامها غير منقولة إلا عند الترمذي، وليس فيما سواه من إخبار سلمان. فحملت النخل من عامها: [أي: أثمرت من عامها الذي غُرست فيه على خلاف المعتاد استعجالا لتخليص سلمان من الرقّ.] نخلة: [على سنن ما هو المتعارف.] النخلة: [الذي منعها من الحمل مع صواحباتها.] فنرعها رسول الله على الدورقي، عن أبي نضرة قال: سألت أبا سعيد الخدري عن حاتم الوَضَّاح، أخبرنا أبو عقيل الدورقي، عن أبي نضرة قال: سألت أبا سعيد الخدري عن حاتم رسول الله على حاتم النبوة - فقال: كأن في ظهره بضْعَةً نَاشِزَةً. حدثنا أبو الأشعث أحمد بن المقدام العجلي البصري، أخبرنا حمّاد بن زيد، أخبرنا عاصم الأحول، عن عبد الله بن سرو الدين المقدام العجلي البصري، أخبرنا حمّاد بن زيد، أخبرنا عاصم الأحول، عن عبد الله بن سرو الدين المقدام المعلى المن أصحابه،

حضرت سلمان رفی گئے کہتے ہیں کہ دس سے زیادہ آ قاؤل کی غلامی میں وہ رہے ہیں۔ غزوۂ خندق میں انھیں کے مشورہ سے خندق کھروائی گئی ورنہ عرب میں اس سے پہلے خندق کا دستور نہ تھانہ لوگ خندق کو جانتے تھے۔

(4) ابو نفر ق کہتے ہیں کہ میں نے ابو سعید خدری فیلنٹی سے حضور اکرم ملٹی کیا گئی کی مہر نبوّت کے بارے میں بوچھا تو انھوں نے بیہ بتلایا کہ آپ کی پشت پر ایک گوشت کا اُبھرا ہو مکڑا تھا۔

(۸) عبداللہ بن سرجس کہتے ہیں کہ میں حضور اقد س النگائی کی خدمت میں حاضر ہوا۔ حضور النگائی کے پاس اُس وقت مجمع تھا، میں نے اِس طرح حضور کے پس پشت چگر لگایا (راوی نے اس جگہ غالبًا چکر لگاکر فعلی صورت بیان کی) حضور النگائی میرا منشا سمجھ گئے اور اپنی پشت مبارک سے چادر اُتار دی۔ میں نے مہر نبوّت کی جگہ کو آپ کے دونوں شانوں کے در میان مشی کے ہم شکل دیکھا جس کے چاروں طرف بِل شخے جو گویا مسّوں کے برابر معلوم ہوتے تھے۔ پھر میں حضور النگائی کے سامنے آیا اور میں نے عرض کیا کہ اللہ تعالی آپ کی مغفرت فرما دی، جیسا کہ سورہ فتح میں اللہ بَا اللہ کا ارشاد ہے: لیغفولك اللہ ما تقدم من ذنبك) حضور النگائی نے فرمایا! اللہ تیری بھی مغفرت فرمائے۔

فغرسها: [في غير الوقت المعلوم لغرس النخل، فهذه معجزة.] أبو عقيل: بفتح العين المهملة وكسر ثانيه. والدورقي: نسبة لدورق، بفتح الدال المهملة وسكون الواو، بلدة بفارس. أبي نضرة: بفتح نون وسكون ضاد معجمة على الصحيح، ومن ضبطه بموحدة فمهملة ساكنة فقد غلط، واسمه المنذر بن مالك.

بضعة: بالنصب على أنه خبر كان، واسمه ضمير إلى الخاتم. وهو بفتح الباء وقد تكسر، قطعة لحم، و الناشزة: المرتفعة. ناشزةً: [مرتفعة، والمقصود قطعة لحم مرتفعة في أعلى الظهر.] سرجس: كنرجس، وقيل: كجعفر منع عن الصرف؛ للعلمية والعجمة، قاله البيجوري. لوگوں نے مجھ سے کہا کہ حضور ملن کی نے تیرے لئے دعائے مغفرت فرمائی؟ میں نے کہا ہاں اور تم سب کے لئے بھی، اس لئے کہ اللہ مِنْ کَاللَّهُ نے تیم فرمایا ہے کہ: اے محمد (النَّفَائِيُّ)! مغفرت کی دعا کرواپنے لئے بھی اور مومن مردوں اور مومن عور توں کے لئے کہ اللہ مِنْ کاللَّهُ نے بھی (اس لئے حضور توسب ہی کے لئے دعائے مغفرت فرما چکے ہیں)

مثل الجمع: [مثل جمع الكف، وهذه هيئة الخاتم بعد جمع الأصابع، ويفهم من ذلك أن فيه خطوطا كما في الأصابع المجموعة] مثل الجمع بضم الميم، وحوّز الكسائي كسرها، هو: هيئة بعد جمع الأصابع. وخِيلَان جمع خال؛ هي: نقط تضرب إلى السواد. وثآليل كمصا بيح، جمع ثؤلول كعصفور: خراج صغير نحو الحمِّصة يظهر على الجسد، له نتوء واستدارة.

حولها خيلان: [أي حول الخاتم فقط، تضرب إلى السواد وتسمى شامات.] يا رسول الله: [شكر للنعمة التي صنعها النبي على معه.] القوم: فقيل: المراد بالقوم الصحابة، فقائل هذا القول هو عبد الله وهو الظاهر، وقيل: الذين يحدثهم عبد الله بن سرحس، فقائل هذا الكلام هو عاصم الأحول، قاله القاري. ثم تلا: يعني امتثالا لهذه الآية؛ لأنه لا يمكن أن الله تعالى أمره بشيء و لم يمتثله النبي على هذا. وأدعيته على في الاستغفار للأمّة معروفة.

#### بابُ ما جاء في شُعْر رسول الله ﷺ

حدثنا علي بن حُجر، أخبرنا إسماعيل بن إبراهيم، عن حُميد، عن أنس بن مالك السويل قال: كان شعرُ رسول الله على إلى نصف أذنيه. حدثنا هناد بن السري، أخبرنا عبد الرحمن بن أبي الزناد، عن هِشَام بن عُروة، عن أبيه، عن عائشة عن قالت: كنت أغتسل أنا ورسول الله على من إناء واحد،

#### باب حضور اکرم الفائل کے سر مبارک کے بالوں کا بیان

فائدہ: حضور اکرم منگائی کے پنٹھوں کی مقدار میں مختف روایات وارد ہوئی ہیں، جیبا کہ پہلے بھی گزر چکا اور ان میں پچھ تعارض نہیں، اس لئے کہ بال بڑھنے والی چیز ہے، ایک زمانہ میں اگر کان کی لو تک تھے تو دوسرے زمانہ میں اس سے زائد، اس لئے کہ حضور منگائی کا سر منڈانا چند مر تبہ ثابت ہے، تو جس نے قریب کا زمانہ نقل کیا اس نے چھوٹے بال نقل کئے اور جس نے بال منڈے ہوئے عرصہ ہوجانے کے وقت کو نقل کیا اس نے زیادہ بال نقل کئے۔ بعض علاء نے اِس طرح پر بھی جس نے بال منڈے ہوئے عرصہ ہوجانے کے وقت کو نقل کیا اس نے زیادہ بال نقل کئے۔ بعض علاء نے اِس طرح پر بھی جمع فرمایا ہے کہ سر مُبارک کے اگلے حصہ کے بال نصف کانوں تک پہنچ جاتے تھے اور وسطِ سر کے اس سے بنچ تک اور اخیر سرکے مونڈھوں کے قریب تک۔

اس باب میں امام تر مدی والسطیل نے آٹھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

- (۱) حضرت انس خِالنَّحَةِ فرماتے ہیں کہ حضور اکرم النَّحَاقِیَا کے بال نصف کانوں تک تھے۔

باب: [أي: باب بيان ما ورد في مقداره طولا وكثرة، وغير ذلك من الأحبار.] شعر: [هوما ينبت على الجسم، ليس من الصوف ولا وبر.] فيه روايتان، وفتح العين أفصح والسكون أشهر، واحدهما شعرة. حجر: بضم الحاء المهملة وسكون الجيم. نصف أذنيه: أي: في بعض الأحيان. قال البيجوري: وفي شرح المصابيح: لم يحلق البي الله في سنى الهجرة إلا في عام الحديبية وعمرة القضاء وحجة الوداع، ولم يقصر شعره إلا مرة واحدة كما في الصحيحين. السويّ: بتشديد النون، وقوله: "السري" بفتح السين المهملة وكسر الراء وتشديد التحتانية. عن أبيه: [أي: عروة بن الزبير، وهو أحد الفقهاء المدينة السبعة.] كنت أغتسل: أفادت الحكاية الماضية بصيغة المضارع استحضاراً للصورة، وإشارة إلى تكراره واستمراره أي: اغتسلت معه متكرراً.

وكان له شعر فوق الجُمّة و دون الوَفْرَةِ. حدثنا أحمد بن مَنيع، أخبرنا أبو قَطَن، حدّثنا شعبة، من الله عن البراء بن عازب الله عن الله عن البراء بن عازب الله عن الل

یعنی نہ زیادہ لیے تھے نہ چھوٹے، بلکہ متوسط درجہ کے تھے۔ فاکدہ: اس صدیث سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ ہر دو حضرات نظے نہاتے تھے۔ اس لئے کہ حضرت عائفہ فلی خانود ہی فرماتی ہیں کہ میں نے حضور اقد س سلی گئی محل سر اور حضور سلی کئی صور تیں ایس کہ ممکن ہیں کہ میرا محل شرم بھی نہیں دیکھا، نیز برتن کے ایک ہونے سے بھی اس پر مجبت نہیں، اس کی گئی صور تیں ایس ممکن ہیں کہ عنسل بھی ہوجائے اور دوسرے کے سامنے نگا بھی نہ ہونا پڑے، نیز اس صدیث سے عورت اور مرد کا ایک برتن سے اکھے نہانا ابت ہوتا ہے۔ علاء کا امام نووی کے قول کے موافق اس صورت کے جواز پر اجماع ہے۔ دوسری صورت یہ ہم کہ مرد پہلے عنسل کرے اس کے بیچ ہوئے پانی سے عورت عنسل کر لے، یہ بھی بالا تفاق سب کے نزدیک جائز ہے۔ تیسری صورت اس کا عکس ہے کہ عورت پہلے نہائے مرد اس کے بیچ ہوئے سے نہائے، یہ صورت دخنیہ، شافعیہ، مالکیہ سب حضرات کے نزدیک جائز ہے، حنابلہ اس کو جائز نہیں بتلاتے، البتہ اگر عورت کے عنسل کے وقت مرد وہاں موجود ہو تو وہ بھی جائز فرماتے ہیں، اُن حضرات کا استدلال اور جمہور کی طرف سے اس کا جواب علی بحث ہونے کی وجہ سے یہاں سے بھی جائز فرماتے ہیں، اُن حضرات کا استدلال اور جمہور کی طرف سے اس کا جواب علی بحث ہونے کی وجہ سے یہاں سے مرک کر دیے گئے، مخصراً عربی حاشیہ میں ذکر کے گئے۔ لیکن جب ایک معتمد امام کا خلاف ہے اور صدیث میں بھی اس کی مراخت آئی ہے توائی میں احتیاط اولی ہے۔

#### (٣) حضرت براء خالی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس النا کی متوسط القامہ (در میانے قد) تھے،آپ کے دونوں شانوں کا در میان

الجمة إلى: بضم الجيم وتشديد الميم: ما وصل من شعر الرأس إلى المنكبين. والوفرة: ما لم يصل إليهما. واللمة: ما حاوز شحمة الأذن، سواء وصل إلى المنكبين أو لا، وقيل: إنما بين الجمة والوفرة، فعلى هذا ترتيبها "ولج" أي: الوفرة، ثم اللمة، ثم الجمة. وهذه الثلاثة قد اضطرب أقوال أهل اللغة في تفسيرها، وأقرب ما وفق به أن فيها لغات، كما يظهر من القاموس والجمع، وأيامًا كان فالغرض: أن شعره على كان وسطا، لا أطول ولا أقصر. ثم في الحديث دليل على حواز فضل المرأة كما قال به الثلاثة، خلافًا للحنابلة، إذ قالوا: لا يجوز فضلها إلا أن تستعمل بمحضره؛ لرواية نحي عن فضل المرأة، وأحيب عنها: بالضعف، أو أن المراد بالفضل المستعمل، أو غير ذلك، كما بسط في بذل المجهود في حلّ أبي داود. البراء: تقدّم حديثه مفصلاً في الباب الأول، وأعاده هناك مختصراً للترجمة فيه.

بُعَيد ماين المَنْكِبين، وكانت جُمَّته تضرب شَحْمة أذنيه. حدثنا محمد بن بشّار، أخبرنا وَهْبُ بن جَرِير بن حَازم، حدّثني أبي، عن عن قتادة قال: قلت لأنس: كيف كان شعر رسول الله على ؟ قال: لم يكن بالجَعْد ولا بالسَبْطِ، كان يسبلغ شَعرُه شَحْمة أذنيه. حدثنا محمد بن يحيى بن أبي عُمَر المكي، أخبرنا سفيان بن عيينة، عن ابن أبي نَجِيح، عن مجاهد، عن أمّ هانئ بنت أبي طالب المكي، أخبرنا سفيان بن عيينة، عن ابن أبي نَجِيح، عن محاهد، عن أمّ هانئ بنت أبي طالب قالت: قدم رسول الله على علينا مكّة قَدْمةً وله أربع عُدائر. حدثنا سويد بن نصر، حدّثنا عبد الله بن المُبارك، عن مَعْمر، عن ثابت البُنَانيّ عن أنس هذه أن شعر رسول الله على كان إلى أنصاف أذنيه.

وسیع تھا، آپ کے بال کانوں کی لوتک ہوتے تھے۔ فائدہ: یہ حدیث عُلیہ شریف میں مفصل گذر بھی چکی ہے، بالوں کے ذکر کی وجہ سے یہاں پھراس کو مخضراً ذکر کر دیا گیا۔

(٣) قادہ وہ الک پچیدہ نہ بالکل کھے ہوئے بلکہ تھوڑی ہی پچید گی اور گھنگریالہ بن لئے ہوئے تھے جو کانوں کی لوتک پہنچتے تھے۔
فرمایا کہ نہ بالکل پچیدہ نہ بالکل کھے ہوئے بلکہ تھوڑی ہی پچید گی اور گھنگریالہ بن لئے ہوئے تھے جو کانوں کی لوتک پہنچتے تھے۔
(۵) ام ہانی فرائی ہیں کہ حضور اقد س الٹھ کی ججرت کے بعد ایک مرتبہ مگہ مکر مہ تشریف لائے تو آپ کے بال چار حصہ مینڈ ھیوں کے طور پر ہو رہے تھے۔ فاکدہ: مشہور قول کے موافق ہجرت کے بعد حضور اکر م الٹھ کی مگہ مکر مہ میں تشریف آوری چار میں سنہ آٹھ ہجری، پھر ای سفر میں تشریف آوری چار مرتبہ ہوئی: اوّل عمرة القصا میں جو سنہ سات ہجری میں تھا، پھر فرقی کہ میں سنہ آٹھ ہجری، پھر ای سفر میں عمرة العجرائیۃ کے لئے، پھر سنہ دس ہجری میں جج کے لئے۔ یہ تشریف آوری جس کا اس حدیث شریف میں ذکر ہے بیجوری کے قول کے موافق فرقی کہ کے وقت ہوئی اور یہی مظاہر حق میں لکھا ہے، بعض علاء نے اور او قات بھی تحریر فرمائے ہیں۔
مردوں کے لئے عورتوں کی طرح سے مینڈ ھیاں مکروہ ہیں۔ اس حدیث میں مینڈ ھیوں سے وہی مراد لی جا کیں جس میں تشبہ نہ ہو کہ تشبہ کی حضور نے خود ہی ممانعت فرمائی ہے۔

(۲) حضرت انس فِلْ فَيْنَ ہے روایت ہے کہ حضور اکر م النَّا کِیاً کے بال نصف کانوں تک ہوتے تھے۔

غدائو: [جمع غديرة وهي الضفيرة، وكل من الغديرة والضفيرة بمعنى الذؤابة، وهي الخُصلة من الشعر إذا كانت مرسلة.]

حدثنا سُويْد بن نصر، أخبرنا عبد الله بن المُبَارَكِ، عن يونس بن يزيد، عن الزهريّ، أخبرنا عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله عن ابن عباس عبد أن رسول الله عن كان يَسْدُلُ وَوَابِانَ شَعْرَه، وكان المُشْرِكُون يُفرِّقُون رؤوسَهم، وكانَ أهل الكتاب يسدِلُون رُؤُوسهم، وكان شعرَه، وكان المُشْرِكُون يُفرِّقون رؤوسَهم، وكان أهل الكتاب يسدِلُون رؤوسهم، وكان يحمد يحبُّ موافقة أهل الكتب فيما لم يؤمر فيه بشيء، ثم فرق رسُول الله على رأسه. حدثنا محمد المنه الدين معدي، عن إبراهيم بن نافع المكي، عن ابن أبي نجيح، عن من بشار، أخبرنا عبد الرحمن بن مهديّ، عن إبراهيم بن نافع المكي، عن ابن أبي نجيح، عن مُجاهد، عن الله عن

(2) حضرت ابن عباس فیلی فی فرماتے ہیں کہ حضور ملی اولاً بالوں کو بغیر مانگ نکالے ویسے ہی چھوڑ دیا کرتے ہے، اور اس کی وجہ یہ تھی کہ مشرکین مانگ نکالا کرتے ہے اور اہل کتاب نہیں نکالتے تھے۔ حضور اقد س ملی کی ابتداء اُن امور میں جن میں کوئی تھم نازل نہیں ہوتا تھا اہل کتاب کی موافقت کو پہند فرماتے تھے، لیکن اس کے بعد یہ تھم منسوخ ہوگیا اس لئے حضور اقد س ملی کی خالفت اہل کتاب فرمانے گے۔

(٨) ام بانی فیلطفتها فرماتی بین که میں نے حضور اکرم منطقی کو چار گیسوؤں والا دیکھا۔ فاکدہ: بظاہر یہ حدیث وہی حدیث ہے جو پہلے گزر چکی ہے۔

يَسدِل: [يرسل شعره حول رأسه، وقيل: على الجبين.] يحب: قيل: كان ذلك لتمسك أولئك ببقايا شرائع الرُّسُل، وهؤلآء وثنيون لا مستند لهم إلا ما وجدوا عليه آبائهم، وقيل: كان ذلك ايتلافاً لقلوبهم كما تألفهم باستقبال قبلتهم لكن غلبت عليهم الشقوة؛ فكلما ازداد تأليفاً ازدادوا نفوراً، وقال بعضهم: إن تلك المحبة كانت قبل اشتهار الإسلام وقوته، فلما فتحت مكة واستقر الأمر أحب مخالفتهم وأمر بمخالفتهم، كما في صبغ الشيب، وصوم السبت وعاشوراء، وغير ذلك من الأحكام. فَرق: [أي: ألقى شعره إلى جانب رأسه] قالوا: الفرق سنة؛ لأنه الذي رجع إليه رسول الله على والظاهر أنه رجع بوحي؛ لقوله: "ما لم يؤمر" وقال القاضي عياض: نسخ السدل فلا يجوز فعله، قال: ويحتمل جواز الفرق لا وجوبه. قال ابن حجر: والذي يتجه أن حمل جواز السدل حيث لم يقصد به التشبه بالنساء، وإلا حرم من غير نزاع، ويؤيد جواز السدل ما روي أن من الصحابة من يسدل، ومنهم من يفرق، و لم يُعِب بعضهم على بعض، فلو كان الفرق واجباً لما سدلوا، وقال القرطي: إنه مستحب، وهو قول مالك والجمهور. قاله القاري.

## باب ما جاء في ترجُّل رسول الله على

حدثنا إسحاق بن موسى الأنصاري، حدّثنا معن بن عيسى، حدّثنا مالك بن أنس، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة على قالت: كنت أُرَجِّلُ رأس رسول الله الله وأنا حائض. حدثنا يوسف بن عيسى، أخبرنا وكيع، أخبرنا الربيع بن صبيح، عن يزيد بن أبان هو الرَّقَاشِي، عن أنس بن مالك قال: كان رسول الله على يكثِر دهن رأسه وتسريح لِحْيته،

### باب حضور اقدس للنُكُلِيمَ ك بالول ميس كنگھا كرنے كا بيان

فاكدہ: بالوں میں تنگھا كرنا مستحب ہے، حضور اللَّيُ آئے اس كى ترغیب بھى فرمائى ہے اور خود بھى اپنے بالوں میں كنگھا كيا كرتے تھے۔ امام ترمذى والسُعِيلِہ نے اس باب میں پانچ حدیثیں ذكر فرمائى ہیں۔

- (۱) حضرت عائشہ فیلی خیا فرماتی ہیں کہ میں حضور اقد س اللی فیک کے بالوں میں کنگھا کرتی تھی حالا تکہ میں حائفہ ہوتی تھی۔ فاکدہ: اس حدیث سے علماء نے یہ مسئلہ ثابت فرمایا ہے کہ حائفنہ کو حالتِ حیض میں مردکی خدمت کرنا جائز ہے، حیض سے اس میں کوئی کمی نہیں آتی، صحبت وغیرہ البتہ ناجائز ہے۔
- (۲) حضرت انس بھان فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س سی ایک سر مبارک پر اکثر تیل کا استعال فرماتے تھے، اوراپی داڑھی مبارک بیں اکثر کنگھی کیا کرتے تھے، اوراپنے سر مبارک پر ایک کپڑا ڈال لیا کرتے تھے جو تیل کے کثرتِ استعال سے ایسا ہوتا تھا جیسے تیلی کا کپڑا ہو۔

ترجل: الترجل والترجيل: تسريح الشعر وتحسينه كما في النهاية، وفي المشارق: رحل شعره إذا مشطه بماء أو دهن ليلين، ويرسل الثائر ويمد المنقبض. قال الحافظ ابن حجر نقلا عن ابن بطال: هو من باب النظافة، وقد ندب الشارع إليه بقوله: النظافة من الدين، وقال تعالى: ﴿ حُلُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلَّ مَسْجِلٍ ﴿ (الأعراف: ٣١) ولأن الظاهر عنوان الباطن. أبان: بفتح الهمزة وتخفيف الموحدة كسحاب، وقيل: بكسر الأول وتشديد الثاني، غير منصرف عند الأكثر، وصرفه بعضهم حتى قال: من لم يصرف "أبان" فهو أتان. الوقاشي: بفتح الراء وخفة قاف وشين معجمعه، نسبة إلى رقاش بنت ضبيعة، كذا في المغني قاله القاري، وقال المناوي: نسبة إلى بنت قيس بن ثعلبة بن عكاية، أو إلى أولادها. دهن رأسه: [أي: يكثر دهن رأسه بالزيت.]

فاكدہ: لعنى تيل سے چونكہ كپڑے خراب ہوجاتے ہيں جو حضور انور طلق كيا كى نظافت كے خلاف ہے اس لئے اس كى حفاظت كيلئے حضور للن كيا كيا ہے حضور للن كيا كيا كہ اس كے اللہ عمامہ وغيرہ خراب نہ ہو۔

(٣) حضرت عائشہ فلط عنافہ اللہ عنی ہیں کہ حضور سل اللہ وضو کرنے میں، کنگھی کرنے میں، جوتا پہننے میں (غرض ہر امر میں) دائیں کو مقدم رکھتے تھے، لیعنی پہلے دائیں جانب کنگھا کرتے پھر بائیں جانب۔ فائکدہ: ان تین چیزوں کی جو حدیث میں ذکر کی گئی ہیں پچھ قید نہیں، بلکہ حضور اقد س اللہ اللہ ہی ہر چیز کا دائیں سے ابتدا کرنا پند فرماتے تھے اسی وجہ سے ترجمہ میں ہر چیز کا اضافہ کر دیا۔ اور اس کا اصل قاعدہ یہ ہے کہ: جس چیز کا وجود زینت اور شرافت ہے اس کے پہننے میں دایاں مقدم ہوتا ہے جسے کہٹرا، جوتا اور نکالے میں بایاں مقدم۔ اور جس چیز کا وجود زینت نہیں اس کے کرنے میں بایاں مقدم کرنا چاہئے جسے بیت الخلا جانا کہ اس میں جاتے وقت بایاں پاؤں مقدم ہونا چاہئے اور نکلتے وقت دایاں، بر خلاف مجد کے کہ اس کا قیام شرافت بیت الخلا جانا کہ اس میں جاتے وقت دایاں پاؤں اول داخل کرنا چاہئے اور نکلتے وقت بایاں پاؤں اول نکالنا چاہئے۔

القناع: [خرقة توضع على الرأس حين استعمال الدهن؛ لتقي العمامة منه.] ثوبه: المراد بذاك الثوب القناع، لا مطلق الثوب، فلا ينافي نظافته على وقال الجزري: الربيع بن صبيح كان عابدا لكنه ضعيف في الحديث، وقال ابن حبان: كان عابداً، ولم يكن الحديث من صناعته، فوقع في حديثه المناكير، قيل: ومن مناكيره في هذا الحديث: كان ثوبه ثوب زيّات، لكن قال القاري والمناوي: له شواهد، وذكرا شواهده بعِدة طرق. أبو الأحوص: بحاء وصاد مهملتين، قيل: اسمه عون بن مالك، والمشهور سلام بن سليم بتخفيف اللّام في الأول والتصغير في الثاني كما ضبطه القاري، قال المناوي: سلام ككلام. إن كان: مخففة من الثقيلة؛ بدليل اللّام الفارقة بين المخففة والنافية، وضمير الشأن بعدها محذوف. حسان: صبغة مبالغة من الحسن فيصرف؛ لأن نونه حينئذٍ أصلية، فان كان من الحسّ بتشديد السين فلا يصرف؛ للعلمية وزيادة الألف والنون، ونظيره ما قيل لبعض: انصرف عفان؟ قال: نعم إن هجَوتَه، لا إن مدَحْتَه، يعني لأنه على الأول من العفونة، وعلى الثاني من العفة.

عن عبد الله بن مُغفّل في قال: لهى رَسُول الله على عن التَّرجُّل إلّا غِبًّا. حدثنا الحسن بن معمدة هذا عبد السلام بن حَرْب، عن يزيد بن أبي خالد، عن أبي العلاء الأودي، عبد المسلام بن حَرْب، عن يزيد بن أبي خالد، عن أبي العلاء الأودين مصب مهملات محسنة المساد معمد بن عبد الرحمن، عن رجل من أصحاب النبي على أن النبي على كان يترَجَّل غِبًا.

(٣) عبدالله بن مغفل فِلْلِنْكُوْ فرماتے ہیں كه حضور اقد س لِنْكَائِيمَ كَنْكُهي كرنے كو منع فرماتے تھے مگر گاہے گاہے۔

فاكدہ: قاضى عياض والفيعليه فرماتے ہيں كه گاہے گاہے ہے مراد تيسرا دن ہے۔ ابو داؤد شريف ميں ايك حديث ميں حضور اكرم طفي في ہے۔ بھى روزانه كنگھاكرنے كى ممانعت وارد ہوئى ہے۔ علاء نے لكھاہے كه بير ممانعت جب ہے جب كوئى ضرورت اس كى مقتضى نه ہو، ورنه كچھ مضائقة نہيں ہے۔

(۵) حمید بن عبد الرحمٰن ایک صحابی سے نقل کرتے ہیں کہ حضور ملٹی گاہے گاہے گاہے کنگھی کیا کرتے تھے۔

إِلَّا غِبًّا: بمعجمة مكسورة وموحدة مشدّدة، ورود الإبل الماء يوماً وتركه يوماً، ثم استعمل في فعل الشيء حينا وتركه حينا، والمراد نهى دوام التسريح. قال ابن العربي: موالاته تصنّع، وتركه تدنّس، وإغبابه سنّة.

عن رجل: لم يسم، وإبمام الصحابي لا يضرّ لِعَدَالتِهم. واختلف في اسمه فقيل: هو الحكم بن عمرو، وقيل: عبد الله بن سرجس، وقيل: عبد الله بن مغفّل.

#### باب ما جاء في شَيْب رسول الله ﷺ

#### باب حضور اقدس للفَيْلَةُ كے سفید بال آجانے كا ذكر

فاكده: اس باب مين امام ترمذى والشيعلية في أخو حديثين ذكر فرمائي مين-

(۱) قادة کہتے ہیں کہ میں نے حضرت انس فیلٹی سے پوچھا کہ حضور اقدس سی کی نصاب کیا کرتے سے ؟ انھوں نے فرمایا کہ حضور اقد سی کی گئے کے صرف حضور اللہ کی نوبت آتی۔ سفیدی حضور اقد سی کی کی خصاب کی نوبت آتی۔ سفیدی حضور اقد سی کی کی خرف حرف دونوں کنپٹیوں میں تھوڑی سی تھی البتہ حضرت ابو بمر صدیق فیلٹی حنا اور کتم سے خضاب فرمایا کرتے ہے۔ فاکدہ: کتم ایک گھاس ہے جس سے خضاب کیا جاتا ہے۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ صرف کتم کا خضاب سیاہ ہوتا ہے اور مہندی کے ساتھ ملاکر شرخ ہوتا ہے، اور بعض لوگ کہتے ہیں کہ صرف کتم کا خضاب سیاہ ہوتا ہے ملاکر اسیابی ہو جاتا ہے۔ سرخ ہوتا ہے، اور بعض لوگ کہتے ہیں کہ صرف کتم کا خضاب سبز ہوتا ہے اور مہندی کے ساتھ ملاکر اسیابی ہو جاتا ہے۔

شيب إلخ: هو ابيضاض الشعر المسود كما في المصباح، ويطلق على بياض الشعر والشعر الأبيض أيضاً. قال البيحوري تبعا للمناوي: إنما أخره عن الترجّل؛ لأن الترجل عمل يقتدى به فيه بخلاف الشيب، وقدم الشعر عليهما؛ لأنهما من عوارض الشعر. أبو داود: الطيالسي، وهمام بهاء مفتوحة ثم ميم مشدّدة، ابن يجيى العوذي. هل خضّب: [أي: هل غيّر بياض رأسه ولحيته ولوّنه بالحناء ونحوه؟ الخضب كالحضاب بمعنى: تلوين الشعر بحمرة]. صدغيه: [تثنية صدغ، وهو ما بين لحاظ العين إلى أصل الأذن، ويسمى الشعر الذي تدلى على هذا الموضع.

والكتم: قال القاري: بفتحتين، والتاء مخففة، وقال أبوعبيد: بتشديد التاء، والمشهور التخفيف. واختلفوا في تفسيره: ففي بعض كتب اللغة: هو ورق يشبه ورق الأس يصبغ به، وفي المهذب: هو الوسمة، وفي الصحاح: هو نبت يخلط مع الوسمة للخضاب، وفي النهاية: يشبه أن يكون معنى الحديث: خضب بكل منهما منفرداً عن الآخر، فإن الخضاب بهما يجعل الشعر أسود، وقد صح النهي عن السواد، فالواو بمعنى أو. وقال العسقلاني: الكتم الصِرف يوجب سوادًا مائلا إلى الحمرة، والحناء توجب الحمرة، فاستعمالهما يوجب مابين السواد والحمرة، قالوا: وعلى أصله، وفي المغرب عن الأزهري: الكتم: نبت فيه حمرة، ومنه حديث أبي بكر هيد: كان يخضب بالحناء والكتم، وقال الجزري: قد حرب الحناء والكتم جميعاً فلم يسود، بل يغير صفرة الحناء وحمرةما إلى الخضرة.

حدثنا إسحاق بن منصور ويحيى بن موسى قالا: حدثنا عبد الرزاق، عن معمر، عن ثابت، عن أنس بن مالك عليه قال: ما عَدَدْتُ في رأس رسول الله الله الله عشرة شعرة بيضاء. حدثنا محمد بن المثنى، أخبرنا أبو داود، أخبرنا شعبة، عن سِماك بن حَرْب بن الميز او ستنوس قال: سمعت جابر بن سَمُرة، يُسأل عن شيب رسول الله عليه،

ملاعلی قاری والسطید کہتے ہیں کہ غلبہ کا عتبار ہوتا ہے، اگر غلبہ کتم کا ہوتا ہے تو خضاب سیاہ ہوجاتا ہے اور اگر غلبہ مہندی کا ہوتا ہے تو خضاب کی ممانعت احادیث سے ثابت ہے۔ تو سُرخ الغرض خضاب دونوں سے جائز ہے گر سیاہ نہیں ہونا چاہئے اس لئے کہ سیاہ خضاب کی ممانعت احادیث سے ثابت ہے۔ (۲) حضرت انس خلافی فرماتے ہیں کہ میں نے حضور شلطی کے سر مبارک اور داڑھی شریف میں چودہ سے زائد سفید بال نہیں گئے۔ فائدہ: حضور شلطی کے سفید بال بہت ہی کم سے لیے لیکن ان کی تعداد میں اختلاف ہے، اس روایت سے چودہ معلوم ہوتے ہیں، بعض روایات سے سر ہ، اٹھارہ اور بعض سے تقریباً ہیں معلوم ہوتے ہیں۔ یہ پچھ ایسا اختلاف نہیں مختلف زمانوں پر بھی محمل کی جاستی ہیں۔ سفید بالوں کی قلت سب میں مقصود ہے۔ پر بھی محمول ہو سے بار والی کے بارے میں سوال کیا تو انھوں نے فرمایا کہ جب حضور اقد س شکھ کے تھے وہ وہ محسوس نہیں ہوتے تھے ورنہ پچھ سفیدی کہیں کہیں محسوس ہوتی تھی۔ قوہ محسوس اقد سی بال جیکنے لگتے تھے اس لئے بالوں کی سفیدی کہیں کہیں محبوس ہوتی تھی۔ وہ جاتے تھے اس لئے بالوں کی سفیدی کہیں کہیں کہیں کہیں محبوس ہوتی تھی۔ وہ جاتے تھے اس لئے بالوں کی سفیدی کہیں کہیں کہیں کہیں محبوس ہوتی تھی۔ وہ جاتے تھے اس لئے بالوں کی صفیدی کہیں کہیں کہیں کہیں کہیں جو بال جم جاتے تھے تو سفید بال اپنی قلت کی وجہ سے مستور ہوجاتے تھے، اور جاتے تھے۔ اس لئے بالوں کی وجہ سے مستور ہوجاتے تھے، اور کے ہو سفید بال اپنی قلت کی وجہ سے مستور ہوجاتے تھے، اور کے ہو سفید بال اپنی قلت کی وجہ سے مستور ہوجاتے تھے، اور کے ہوباتے تھے۔ وہ سفید بال اپنی قلت کی وجہ سے مستور ہوجاتے تھے، اور ہوباتے تھے۔ وہ سے کہ تیل کی وجہ سے خاہم ہوجاتے تھے۔

أربع عشرة: بفتح الجزئين للتركيب، والشين ساكنة، قال الحنفي: هذا لا ينافي ما صدر عنه في صدر الكتاب: ليس في رأسه ولحيته عشرون شعرة بيضاء؛ لأن هذا السلب عام، قال المناوي: ولا ينافي حديث ابن عمر الآتي: إنما كان شيبه نحوا من عشرين؛ لأن الأربع عشرة نحواً من العشرين؛ لكونحا أكثر من نصفها، نعم روى البيهقي عن أنس نفسه: ما كان في رأسه ولحيته إلاسبع عشرة أو ثمان عشرة شعرة بيضاء، وجمع باحتلاف الأزمان، وبأن الأول إخبار عن عن عده، والثاني إخبار عن الواقع.

(۴) ابن عمر طلط فرماتے ہیں کہ حضور اقد س الفائل کے سفید بال تقریباً ہیں تھے۔ فائدہ: یہ پہلے گذر چاکہ یہ روایت اوروں کے بچھ خلاف نہیں۔

(۵) ابن عباس و النه اتب بوڑھے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق و النہ کے عرض کیا کہ یارسول اللہ ا آپ بوڑھے ہوگئے (اس کی کیا وجہ ؟ حالانکہ آپ کا اعتدال اس کا مقتضی تھا کہ آپ جوان ہی رہتے، یا آپ کی عمر شریف کا مقتضیٰ یہ تھا کہ آپ اس وقت تک جوان ہوت صورہ ہود، سورہ واقعہ، سورہ مرسلات، سورہ عمی بیشاء لون، سورہ اذالشمس کورت، ان سور توں نہیں، ان کے علاوہ سورہ حاقہ، سورہ قارعہ، سورہ غاشیہ وغیرہ کا بھی ذکر آیا سور توں نے بوڑھا بنادیا۔ فاکدہ: ان سور توں کی قید نہیں، ان کے علاوہ سورہ حاقہ، سورہ قارعہ، سورہ غاشیہ وغیرہ کا انجام وغیرہ ہے۔ مقصود وہ سب سور تیں ہیں جن میں دہشت اثر امور کا ذکر ہے۔ جیسے قیامت، جہنم، صور، شقی لوگوں کا انجام وغیرہ وغیرہ داسی لئے ایک حدیث شریف میں آیا ہے کہ حضور اقد س النہ ان کے ارشاد فرمایا کہ جوامور میں جانتا ہوں اگر تمہیں معلوم ہوجاتے تو ہنا بہت ہی کم کر دیتے اور اکثر او قات روتے رہا کرتے، حتی کہ بیبیوں کے پاس جانا بھی چھوڑ دیتے۔ (او کھا قال)

دهن: قال المناوي عن القسطلاني: كذا وقع في أصل سماعنا من الثلاثي المجرد، وكذا قوله: لم يدهن، وفي بعض النسخ: ادهن من الافتعال، وعلى التقديرين يكون رأسه مفعولاً، لكن في المغرب: دهن رأسه إذا طلاه بالدهن، وادهن من غير ذكر المفعول، وادهن شاربه خطأ. وأطال الكلام فيه القاري في جمع الوسائل. لم يرمنه: قال القاري والمناوي وغيرهما: لم يرمنه؛ لالتباس بياضه بلمعان الشعر من الدهن، والأوجه عندي ما قال الطيبي: إنه عند الادهان كان يجمع شعره، ويضم بعضه إلى بعض، وكانت الشعرات البيض من قلتها لا تبين، فإذا شعث رأسه ظهرت.

الكِندي: بكسر الكاف نسبة لكندة، محلة بالكوفة، لا القبيلة كما توهم، قاله البيجوري تبعاً للمناوي. قلت: قال السمعاني في الأنساب: نسبة إلى كندة: قبيلة مشهورة باليمن، وعد منها رجالا ليس هذا منه، وقال القاري: منسوب إلى كندة: قبيلة من قبائل العرب، ومحلة بالكوفة.

قال: قال أبو بكر: يا رسول الله! قد شِبت، قال: "شَيَّبتني هُود، والواقعة، والمرسلات، وعم يتساءلون، وإذا الشمس كُورت". حدثنا سفيان بن وكيع، أخبرنا محمد بن بشر، عن عليّ بن صالح، عن أبي إسحاق، عن أبي جُحيفة قال: قالوا: يا رسول الله! نراك قد شِبْتَ. قال: شيبتني هود وأخواتها. حدثنا عليّ بن حُجر، أنبأنا شعيب بن صَفوان، عن عبد الملك بن عُمير،

شرح سنة میں لکھا ہے کہ ایک صاحب کو حضور سنگانی کی خواب میں زیارت ہوئی، انھوں نے پوچھا: یار سول اللہ! مجھے یہ حدیث کپنچی کہ آپ نے ارشاد فرمایا ہے کہ سورہ ہود نے مجھے بوڑھا بنادیا، کیا بات ہے؟ حضور سنگی نے ارشاد فرمایا اس میں ایک آیت ہے، حوالت تقیم کما اُمرٹ کا افوری) یعنی دین پر ایسے متقیم رہو جیسا کہ تھم ہے، اور ظاہر ہے کہ تھم کے موافق پوری استقامت بہت ہی مشکل امر ہے۔ اس لئے صوفیاء نے لکھا ہے کہ استقامت ہزار کرامتوں سے افضل ہے۔ اس لئے صوفیاء نے لکھا ہے کہ استقامت ہزار کرامتوں سے افضل ہے۔ اس لئے صوفیاء نے بین، لوگوں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! آپ پر پچھ ضُعف وغیرہ اثر براھا ہے کا محسوس ہونے لگا۔ حضور طبی فی فیر ماتے ہیں، لوگوں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! آپ پر پچھ ضُعف حدیث میں آیا ہے کہ حضور اقد س سنگانی نے ارشاد فرمایا کہ مجھے سورہ ہود جیسی سورتوں نے ضعیف کر دیا۔ فاکدہ: ایک حدیث میں آیا ہے کہ حضور اقد س سنگانی دولت کدہ سے تشریف لارہے تھاور داڑھی مبارک پر ہاتھ پھیر رہے تھے، حضرت ابو بکر خلافی خضرت عمرض کیا: یارسول اللہ! میرے ماں باپ آپ پر برطایا آگیا اور یہ کہہ کر رونے گئے، آنسو جاری ہورہے تھے۔

قد شبت: [أي: قد ظهر فيك الشيب، ومراده: السؤال عن السبب المقتضي للشيب، مع أن مزاجه اعتدلت فيه الطبائع، واعتدالها يستلزم عدم الشيب] بكسر الشين المعجمة وسكون الموحدة وتاء الخطاب، أي: ظهر فيك آثار الشيب من الثقل وضعف البدن قبل أوانه، وهو لا ينافي ما سبق من نفي الشيب؛ لأن القصد به نفي احتياجه إلى الخضاب. شيبتني: النسبة مجازية؛ لكونها سببا من باب: أنبت الربيع البقل، والمعنى: ما في هذه السور من أحوال القيامة وأهوالها. قال التوربشتي: يريد أن اهتمامي بما في هذه السور من أهوال يوم القيامة والمثلات النوازل بالأمم السابقة أخذ مني ما أخذه حتى شِبْت قبل أوان المشيب، قال المناوي: زاد الطبراني في رواية: والحاقة، وزاد ابن مردويه في أخرى: وهل أتاك حديث الغاشية، زاد ابن سعيد في أخرى: والقارعة، وسأل سائل، وفي أخرى: واقتربت الساعة. أبي جحيفة: بضم جيم ثم حاء مهملة مصغراً هو وهب السوايء يجبه على هي وجعله على بيت المال وسماه وهب الخير.

#### عن إياد بن لقيط العِجْليّ، عن "أبي رِمْثة التيميّ - تيم الرِّباب - قال: أتيت النبي عليٌّ ومعي ابن لي،

حضور نے فرمایا سورہ ہود جیسی سورتوں نے مجھے بوڑھا کر دیا۔ زمخشری رالٹیجلیہ کہتے ہیں میں نے ایک کتاب میں دیکھا ہے کہ ایک شخص شام کے وقت بالکل سیاہ بال جوان تھا، ایک ہی رات میں بالکل سفید ہوگیا، لوگوں نے بوچھا تواس نے کہا کہ میں نے رات قیامت کا منظر دیکھا ہے کہ لوگ زنجیروں سے تھینچ کر جہنم میں ڈالے جارہے ہیں، اس کی دہشت مجھ پر پچھ ایسی غالب ہوئی کہ اس نے ایک ہی رات میں مجھے اس حالت پر پہنچادیا۔ اللہ اکبر۔

(2) ابورمشہ تیمی و اللّی فی فرماتے ہیں کہ میں اپنے بیٹے کو ساتھ لئے ہوئے حضور اقد س اللّی فیکی کی خدمت میں حاضر ہوا۔

لوگوں نے مجھے حضور اللّی فیکی ہوا ہیں، غالبًا یہ پہلے سے پہچانے نہ ہو نگے ) میں نے حضور اللّی فیکی کو دیکھا تو مجھے معاً یہ کہنا پڑا کہ واقعی یہ اللہ کے سچے نبی ہیں، اس وقت حضور نے دو سبز کیڑے پہن رکھے تھے (یعنی حضور کی لنگی بھی سبز تھی اور چادر بھی سبز ) اور آپ کے چند بالوں پر کچھ برساپے کے آثار غالب ہوگئے تھے لیکن وہ بال سُرخ تھے۔ فائدہ: چہرہ انور پر جو آثار ہیں۔ و و قار اور انوارِ نبوت تھے ان کو دیکھ کر بے اختیار آدمی کی زبان سے اس قتم کے الفاظ نکل جاتے تھے کہ بیشک یہ اللہ کے رسول ہیں، بلا شبہ یہ شخص حجوثا نہیں ہو سکتا و غیرہ و غیرہ و

إياد: بكسر الهمزة وتخفيف المثناة التحتية ثم دال مهملة، ولقيط بفتح اللام وكسر القاف كبديع، وأخرجه المصنف في جامعه برواية عبيد الله عن إياد وقال: غريب، لا نعرفه إلامن حديث عبيد الله. تيم الرباب: منصوب بتقدير: أعني، وقال القاري: مجرور في أصل سماعنا، واحترز به عن تيم قريش قبيلة من بكر. والرباب: بكسر الراء وتخفيف الموحدتين، وضبطه الحافظ في شرح البخاري بفتح الراء، وهم خمس قبائل: ذبة، وثور، وعكل، وتيم، وعدي، غمسوا أيديهم في رب، وهو ثفل السمن، وتحالفوا عليها فصاروا يدًا واحدة.

ابن لي: اضطربت روايات أبي رمثة في أن إتيانه عند النبي الله كان مع ابنه كما في رواية الشمائل، أو مع أبيه كما في روايات أبي داود؛ إذ روي عنه قال: انطلقت مع أبي نحو النبي الله فإذا هو ذو وفرة، بما ردع حناء، وعليه بردان أخضران، وفي رواية: قال له أبي: أرني هذا الذي بظهرك فإني رجل طبيب، وفي أخرى: قال له الله من هذا؟ قال: ابني قال: لا يجني عليك ولا تجني عليه. وبكلا السياقين أخرجه أحمد بطرق عديدة، في بعضها: أن الكلام في الطب والولد كله كان مع والد أبي رمثة، وفي أخرى: أنه كان مع أبي رمثة بنفسه، ووجه القاري في جمع الوسائل بالتعدد، إذ قال: والظاهر المغايرة بينهما بأن رواية الترمذي تكون عن الأب ورواية أبي داود والنسائي عن الابن، وحينئذ لا تنافي بينهما.

قال: فأريته، فقلت لمّا رأيته: هذا نبيّ الله، وعليه ثوبان أخضران، وله شَعَر، وقد علاه الشيب، وشيبه أحمر. حدثنا أحمد بن منيع، أخبرنا سُريج بن النعمان، أخبرنا حماد بن سَلَمة، عن سِمَاك المهاب ا

متعدد حضرات صحابہ ہے اس قتم کے الفاظ ابتدائی نظر میں حدیث کی کتابوں میں نقل کیے گئے ہیں۔ حدیثِ بالا میں حضور القرائی کے سرخ بالوں کا بھی ذکر ہے۔ اس میں علاء کا اختلاف ہے کہ حضور الفرائی کے خضاب فرمایا یا نہیں۔ بعض خضاب کے قائل ہیں، وہ اس سرخی کو خضاب پر محمول فرماتے ہیں اور بعض لوگ قائل نہیں وہ فرماتے ہیں کہ بال جب سفید ہوتا ہے تو اکثر مرتبہ اول سرخ ہوتا ہے، یہ سُرخی اصلی تھی خضاب کی نہیں تھی۔ خضاب کا بیان مستقل دوسرے باب میں آنے والا ہے۔ اکثر مرتبہ اول سرخ ہوتا ہے، یہ سُرخی اصلی تھی خضاب کی نہیں تھی۔ خضاب کا بیان مستقل دوسرے باب میں آنے والا ہے۔ (۸) حضرت جابر خلی ہے کسی نے پوچھا کہ حضور سلوگی کے سر مُبارک میں سفید بال تھے؟ انھوں نے کہا کہ صرف چند بال مانگ پر تھے جو تیل لگانے کی حالت میں ظاہر نہیں ہوتے تھے۔ فائد ہ: یہ روایت بظاہر اس روایت کے کچھ خلاف ہے جو حضرت انس خلی تھے تھے اور بیل مانگ میں ان کا ذکر نہ تھے جو بلوں میں مستور ہوجاتے تھے اور تیل نہ ملنے کے وقت ظاہر ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ میں مستور ہوجاتے تھے اور تیل نہ ملئے کے وقت خابھ میں کی کی کانے کی مضائقہ نہیں۔

فاريته: بالبناء للمحهول أي: أراني وعرّفني بعض الحاضرين رسول الله ﷺ، ويحتمل أن يكون بالبناء للفاعل، أي أريت ابني رسول الله ﷺ، والأول أوحه. وشيبه أحمر: [أي: والشعر الأبيض منه مصبوغ بالحمرة بناء على ثبوت الخضب منه ﷺ. ويحتمل أن المراد: أن شعره الأبيض يخالطه حمرة في أطرافه، لأن العادة أن الشعر إذا قرب شيبه احمرٌ ثم ابيضّ.]

# باب ما جاء في خضاب رسول الله عليات

حدثنا أحمد بن منيع، أخبرنا هشيم، أخبرنا عبد المَلك بن عُمير، عن إياد بن لَقِيط قال: أخبرني الله الله على الله عليه، قال: ورَأيت الشيب أحمر.

#### باب حضور اقدس النُّمُ لَيْمُ كَا خضاب فرمانے كا ذكر

فائدہ: اس بارے میں مختف روایتیں ہیں، امام ترفدی والشیطیہ نے ان میں سے چار حدیثیں اس باب میں ذکر فرمائی ہیں۔ ان میں روایاتِ مختلفہ کی بناء پر علاء میں بھی اختلاف ہوا ہے کہ حضور الشیکی نے خضاب فرمایا یا نہیں۔ اکثر حضرات کے نزدیک امام ترفدی والشیکی کا میلان خضاب نہ کرنے کی طرف ہے، حنفیہ بھی اسی طرف مائل ہیں، چنانچہ دُرِّ مختار میں اس کی تصر سے کی ہے کہ حضور الشیکی کا خضاب نہ کرنازیادہ صبح ہے اور علامہ شامی والشیکی نے اس کی یہی وجہ بتلائی ہے کہ حضور الشیکی کی ہے کہ حضور الشیکی کی اس کے علیہ حضور الشیکی کی اس کے داڑھی اور سر مبارک میں بخاری وغیرہ کی روایت کے موافق سترہ بال سفید سے۔ اور یجوری شافعی شارح شائل اس کے قائل ہوئے ہیں کہ حضور الشیکی نے تھے۔ اور یجوری شافعی شارح شائل اس کے قائل ہوئے ہیں کہ حضور الشیکی نے تبھی بھی خضاب فرمایا اور اکثر نہیں کیا۔

خضاب: مصدر بمعنى التلوين كما في عامة الشروح، وزعم ابن حجرأنه بعيد، واستقرب قول القاموس: الخضاب ككتاب، ما يخضب به، أي: يلون به، وليس كما زعم؛ إذ المبوب به إنما هو بيان تلوين شعره، لا بيان عين ما يلونه؛ لأنه ليس فيه إلاحديث واحد ومعظم ما في الباب الأول. اشهد به: قال ميرك: يروى بصيغة الأمر من الثلاثي الجرد، أي: كن شاهداً على اعترافي بأنه ابني، وفي بعض النسخ بصيغة المتكلم من المجرد أيضاً، أي: أعترف بذلك، قال القاري: فقول الحنفي: روي على صيغة المضارع وعلى صيغة الأمر أيضاً بناء على زعمه أو على وهمه من عدم الفرق بين الرواية والنسخة، والعجب أنه قدم النسخة على الرواية. قلت: وعامة من ضبط من شراح الحديث بصيغة الأمر.

لا يجني عليك ولا تجني عليه: [أي: بل حنايته عليه وحنايتك عليك، ولا تؤاخذ بذنبه ولا يؤاخذ هو بذنبك؛ لأن الشرع أبطل قاعدة الجاهلية، قال تعالى: ﴿وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِّزْرَ أُخْرَى﴾ (الأنعام:١٦٤) ] الشيب أحمر: وفي رواية الحاكم: وشيبه أحمر، مخضوب بالحناء.

قال أبو عيسى: هذا أحسن شيء رُوي في هذا الباب وأفسره، لأنّ الروايات الصحيحة أن النبي الله الشيب.

مسئلہ: علاء حنفیہ کے نزدیک خضاب مستحب ہے، لیکن مشہور قول کے موافق سیاہ خضاب مکروہ ہے، اور علاء شافعیہ کے نزدیک خضاب مرام ہے۔

(۱) ابورمثہ کہتے ہیں کہ میں حضور اقد س منٹی آگے کی خدمت میں اپنے ایک لڑے کو ساتھ لے کر حاضر ہوا تو حضور منٹی آگے نے فرمایا کہ فرمایا کہ کیا تیرا یہ بیٹا ہے؟ انھوں نے عرض کیا کہ ہاں حضرت! یہ میرابیٹا ہے آپ اس کے گواہ رہیں۔ حضور منٹی آگے فرمایا کہ اس کی جنایت کا بدلہ تھے پر نہیں اور تیری جنایت کا بدلہ اس پر نہیں (فائدہ میں اس کی وضاحت آئے گی) ابور مشہ کہتے ہیں کہ اس وقت میں نے حضور منٹی آگے تھے ہیں کہ خضاب کے بارے میں یہ حدیث اس وقت میں نے حضور منٹی آگے تھے ہیں کہ خضاب کے بارے میں یہ حدیث سب سے زیادہ صحیح اور واضح ہے۔ فائدہ: زمانۂ جا ہلیت کا دستور تھا کہ بیٹا باپ کے جرم میں ماخوذ ہو جاتا تھا۔ ابور مشہ نے اس قاعدہ کی بناء پر یہ عرض کیا تھا کہ اگر کبھی اس امر کی ضرورت پیش آئے تو آپ اس کے گواہ رہیں کہ واقعی یہ میرابیٹا ہے۔

وأبو رمثة: اسمه رفاعة بن يَعْرِبِيّ التيميّ. حدثنا سفيان بن وكيع، أخبرنا أبي، عن شريك، عن عُمان بن مَوْهَبٍ، قال: سُئِل أبو أهررية: هل خضب رسول الله على ؟ قال: نعم. قال أبو عيسى وروى أبو عوانة هذا الحديث عن عثمان بن عبد الله بن مَوهَبٍ، فقال: عن أم سلمة. حدثنا إبراهيم بن هارون، أنبأنا النضر بن زُرَارَة، عن أبي جَنَابٍ، عن إياد بن لَقِيط، عن الجَهْدَمَةِ امرأة بشير بن الخَصَاصِيَة، قالت: أنا رأيت رسول الله على يخرج من بيته، ينفض رأسه، وقد اغتسل، وبرأسه رَدْع،

حضور النَّامَانِيَّ نِ زَمَانَهُ جَالِمِيت كَى اس رسم كورد فرمات ہوئے يہ ارشاد فرمايا كه اسلام كايد قاعدہ نہيں كه "كوئى كرے اور كوئى محرے" ﴿ وَلا تَوْدُ وَاذِرَةٌ وِزْدَ أُخْرَى ﴾ (الأنعام: ١٦٤) كوئى شخص دوسرے كے بوجھ كاذمه دار نہيں۔

(٢) ابوہریرہ فیلنٹی سے کسی مخص نے یو جھاکہ حضور ملکی آئے نے خصاب کیا؟ انھوں نے کہاکہ ہال کیا۔

(٣) جهدمہ جو بشیر بن خصاصیہ کی بیوی ہیں، وہ فرماتی ہیں کہ میں نے حضور اقد س النگائی کو مکان سے باہر تشریف لاتے ہوئ و یکھا کہ حضور نے عسل فرما رکھا تھا۔ ہوئے و یکھا کہ حضور نے عسل فرما رکھا تھا۔

يشربي: قال القاري: نسبة إلى يثرب، وهو من أسماء الجاهلية للمدينة، والتيمي نسبة إلى قبيلة تيم، واختلف فيه، فقيل: هكذا، وقيل: التميمي بميمين كما في التهذيب وغيره، اختلف في اسمه أيضا على أقوال. عثمان: منسوب إلى جده؛ لأنه عثمان بن عبد الله بن موهب بكسر الهاء أو بفتحها قولان للعلماء، ورجح شراح الشمائل فتحها. قال أبو عيسى: يعني أن أبا عوانة جعل الحديث من مسانيد أم سلمة بدل أبي هريرة، والغرض بيان الاختلاف بين شريك وأبي عوانة تلميذي عثمان، وحقق القاري: أن ما وقع فيه من شريك وهم، والصواب رواية أبي عوانة، يعني كونها من مسانيد أم سلمة، فتأمل.

أبو جناب: بحيم مفتوحة فنون كسحاب، هو يحيى بن أبي حية الكلبي، كذا في الشروح وكتب الرجال، فما في النسخ من غيره غلط. الجهذمة: بفتح الحيم وسكون الهاء وفتح الذال المعجمة بعدها ميم، امرأة بشير بفتح أوله كبديع، وقال المناوي: جهذمة صحابية، غيّر النبي هي اسمها فسماها ليلي، وبشير سماه به النبي هي تغييرًا لاسمه زحما. الخصاصية: بفتح المعجمة وبصادين مهملتين وتخفيف التحتية، والتشديد لحن، كذا نقل عن صاحب القاموس رداً على ابن الأثير، وتعقبه شراح الشمائل: بأن اللحن إذا كان الخصاصية مصدراً، أما إذا كان الخصاصة بمعنى الفقر والياء للنسبة فلا مانع، لكنهم جزموا بأن الرواية بالتخفيق.

- أو قال: رَدْغٌ - من حنّاء، شكَّ في هذا الشيخ. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أخبرنا عمرو بن عاصم، أخبرنا حماد بن سلَمَة، أخبرنا حميدٌ، عن أنس هذه قال: رأيت شَعْر رسول الله على مخضوبا. قال حماد: وأخبرنا عبد الله بن محمّد بن عقيلٍ قال: رأيت شَعْر رسول الله على عند أنس بن مالك مخضوبا.

(٣) حضرت انس و النظافية فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس النظافیة کے بالوں کو خضاب کیا ہوا دیکھا۔ فاکدہ: حضور اقد س النظافیة کے خضاب میں مختلف روایت ہیں ایک خاص اشکال ہے وہ اقد س النظافیة کے خضاب میں مختلف روایت ہیں جیسا کہ مفصل گزر چکا ہے، لیکن اس روایت میں ایک خاص اشکال ہے وہ بیا کہ اس سے پہلے باب کی سب سے پہلی حدیث میں خود حضرت انس والنظی سے خضاب کی نفی مذکور ہو چکی ہے لیکن دونوں روایتیں اگر صحیح مان کی جائیں تو مختلف او قات پر محمول ہو سکتی ہیں۔

أو قال: يعني شك شيخي إبراهيم في هذا اللفظ في أنه أسمعه من شيخه بالعين المهملة أو بالغين المعجمة، لكن قال القسطلاني: اتفق المحققون على أن الردغ بالمعجمة غلط في هذا الموضع؛ لإطباق أهل اللغة على أنه بالمهملة لطخ من زعفران. قال الحافظ: هو بمهملة: الصبغ، وبمعجمة: الطين الكثير، وقال السيوطي: ضبطوه في كتب اللغة بمهملات. ردغ: [الردغ: هو تغيير اللون بالصبغ من حناء أو غيره.] الشيخ: أي: شيخ المصنف، وفي نسخة: الشك هو لإبراهيم بن هارون. مخضوباً: قال القاري: قد مر في الأحاديث الصحيحة عن أنس أنه هي لم يخضب، فلعله أراد بالنفي أكثر أحواله، وبالإثبات إن صح عنه الأقل، ويجوز أحدهما على الحقيقة والآخر على المجاز.

# باب ما جاء في كُحل رسول الله ﷺ

حدثنا محمّد بن حميد الرَّازي، أنبأنا أبو داود الطيالسي، عن عَبَّاد بن منصور، عن عِكْرمَة، عن '' ابن عباس هُما أن النبي ﷺ قال: اِكتَحِلُوا بالإثمد، فإنه يجلو الْبَصَرَ، ويُنْبِت الشعر.

#### باب حضور اقدس النُفُرُيُّةُ كَ سُر مه كابيان

فاكدہ: سُرمه آنكھ ميں ڈالنامستحب ہے، آدمی كو چاہئے كه ثواب كى نيت سے سُرمه ڈالے كه اس ميں آنكھ كو فائدہ چنچنے ك علاوہ اتباع كا ثواب بھى ہے۔ امام ترفذى رالليكيليہ نے اس باب ميں پانچ حديثيں ذكر فرمائى ہيں۔

(۱) ابن عباس وظلفی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س الفی کیا نے ارشاد فرمایا کہ اثد کا سر مہ آئکھوں میں ڈالا کرو، اس لئے کہ وہ آئکھ کی روشنی کو بھی تیز کرتا ہے اور بلکیں بھی زیادہ اگاتا ہے۔ حضرت ابن عباس وظافی کیے بھی کہتے تھے کہ حضور الفی کیا گئے کے باس ایک سر مہ دانی تھی جس میں سے تین تین سلائی ہر رات آئکھوں میں ڈالا کرتے تھے۔

فائکدہ: اثد ایک خاص سرمہ کا نام ہے جو سیاہ سرخی مائل ہوتا ہے، بلادِ مشرقیہ میں پیدا ہوتا ہے، بعض اکابر اس سے اصفہانی سرمہ مراد ہتلاتے ہیں اور بعض نے تو تیا ہتلا یا ہے۔ علماء فرماتے ہیں کہ اس سے مراد ہتلاتے ہیں اور بعض نے تو تیا ہتلا یا ہے۔ علماء فرماتے ہیں کہ اس سے مراد تندرست آتھوں والے اور وہ لوگ ہیں جن کو موافق آ جائے ورنہ مریض آ تکھ اس سے زیادہ دکھنے لگتی ہے۔ سرمہ کا سوتے وقت ڈالنازیادہ مفید ہے کہ آتکھ میں در یک باقی بھی رہتا ہے اور مسامات میں سرایت اس وقت زیادہ کرتا ہے۔ سلائی کے بارے میں بھی مختلف روایتیں ہیں، بعض روایات میں دونوں آتکھ میں تین وارد ہوئی ہیں جیسیا کہ ابھی گذرا ہے، اور بعض روایات میں دائیں آتکھ میں تین اور ہوئی ہیں جیسا کہ ابھی گذرا ہے، اور بعض روایات میں دائیں آتکھ میں تیہ ایسا۔ اور بائیں میں دووارد ہوئی ہیں۔ یہ مختلف او قات پر محمول ہیں کہ بعض مر تبہ حضور سائی ایسا فرماتے سے اور بعض مر تبہ ایسا۔

الكحل: بالضم: كل ما يوضع في العين للاستشفاء، وبالفتح: جعل الكحل في العين، قال القسطلاني: المسموع من الرواة الضم، وإن كان للفتح وجه بحسب المعنى. الوازي: نسبة إلى الري، مدينة كبيرة مشهورة من بلاد الديلم، وزادوا الزاي في النسب إليها. بالإثمد: [كحل معدي معروف، ومعدنه بالمشرق، وهو أسود يضرب إلى حمرة.] وينبت الشعر: [أي: يقوي طبقات شعر العينين التي هي الأهداب.] الشعو: بفتح العين للازدواج وهو الرواية.

وزعم أن النبي على كانت له مُكْحُلَة يكتحل منها كُلَّ ليلة، ثلاثةً في هذه، وثلاثةً في هذه. حدثنا عبد الله بن موسى، أخبرنا إسرائيل، عن عبد الله بن موسى، أخبرنا إسرائيل، عن عبد الله بن منصور. ح وحدثنا عليّ بن حُجْر، حدثنا يزيد بن هارون، أنبأنا عَبَّاد بن منصور، عن عِكْرِمة، عن ابن عباس على قال: كان النبي على يكتحل قبل أن يَنام بالإثمد ثلاثا في كلّ عين.

حافظ ابن حجر اور ملاعلی قاری ﷺ وغیرہ حضرات نے پہلی صورت کو راجح فرمایا ہے، چنانچہ نبی اکرم منگی ﷺ ہے بھی متعدد احادیث میں یہی صورت نقل کی گئی ہے، جبیباآ ئندہ روایات میں آرہا ہے۔

(۲) ابن عباس فیل فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد سلط فیل سونے سے قبل ہر آنکھ میں تین سلائی اثد کے سُرمہ کی ڈالاکرتے تھے، اور ایک روایت میں ابن عباس فیل فی سے منقول ہے کہ حضور اکرم لیک فیل کی سایک سُرمہ دانی تھی جس سے سونے کے وقت تین تین سلائی آنکھ میں ڈالاکرتے تھے۔

وزعم: [المراد بالزعم هنا مجرد القول، وإن كان أكثر ما يستعمل في الشك، وقيل: المراد هنا: القول المحقق] أي ابن عباس كما يفهم من رواية ابن ماجه، ويصرح به الروايات الآتية، وقيل: محمد. و"الزعم" قد يطلق على القول المحقق وإنكان أكثر ما يستعمل فيما يشك فيه، فإن كان الضمير لابن عباس فالمراد به: القول المحقق، وإن كان لحمد على ماجوزه بعضهم فالزعم على معناه المتبادر، فإشارة إلى ضعفه بإسقاط الوسائط بينه وبين النبي على لكن فيه أنه لو كان القائل ابن عباس لقيل: "وإن النبي الله ولم يكن لذكر "زعم" فائدة، إلا أن يقال: إنه أتى لطول الفصل، كما يقع إعادة "قال" في كثير من العبارات، وإيماء إلى أن الأول مرفوع والثاني موقوف، والأول قولي والثاني فعلى، وأما قول العصام: الأوجه نسبة الزعم إلى ابن حميد، ويؤيده نسبة هذا القول في الحديث الثاني إلى يزيد بن هارون، فغير صحيح؛ لأن المراد بقول المصنف في الحديث الآتي: قال يزيد في حديثه، أي: حديثه الذي يرويه عن ابن عباس، لا أنه في حديث نفسه، والمقصود المغايرة اللفظية من الرواة قاله القاري، وحزم البيجوري أيضاً: أن فاعل "زعم" ابن عباس، وقال المناوي: زعم، أي: محمد بن حميد كما هو المتبادر من لفظ الزعم؛ إذ أكثر إطلاقه على ما يشك، وتطرق الشك ههنا من حيث أنه لم يسنده، أو الضمير لا بن عباس كما أفهمته رواية ابن ماجه، فالمراد بالزعم مجرد القول.

مكحلة: [وهي آلة الكحل، وهي: ما يوضع فيه الكحل] بضم الأول والثالث، وكان القياس الكسر؛ إذ هو اسم آلة، فهو من النوادر. ثلاثة في هذه: [أي: ثلاثة متواليات في اليمنى وثلاثة في اليسرى.] الصبيّاح: بفتح الصاد المهملة وتشديد الموحدة. ح: هذه علامة التحويل من سند إلى سند آخر، فإنهم يكتبون عند الانتقال من سند إلى آخر لفظ "ح" روماً للاختصار، وهي في كتب المتأخرين أكثر من كتب المتقدمين. ثم هي مختصرة من التحويل، أو من الحائل، أو من صح، أو من الحديث أقوال للعلماء، وأيضاً هل ينطق بها مفردة ثم يمر في قراءته، أو ينطق بلفظ ما رمز بها له، أو لا ينطق بها أصلاً، ثلاثة أقوال لأهل الأصول، والجمهور على الأول. وملتقى السندين ههنا عبّاد بن منصور.

وقال يزيد بن هارون في حديثه: إن النبي على كانت له مُكْحُلَة يكتَحِل منها عند النوم ثلاثًا في كل عين. حدثنا أحمد بن منيع، أنبأنا محمد بن يزيد، عن محمد بن إسحاق، عن محمد بن المنكدر، عن حابر — هو ابن عبد الله – قال: قال رسول الله على: عليكم بالإثمد عند النوم، فإنه يجلو البصر، ويُنبِت الشَّعر. حدثنا قتية بن سعيد، قال: أخبرنا بِشْرُ بن المُفَضَّل، عن عبد الله بن عثمان بن خُثيم، عن سعيد بن جُبير، عن أبن عباس هما قال: قال رسول الله على: إنّ خير أكحا لكم الإثمد، يجلو البصر، ويُنبِت الشعر. حدثنا إبراهيم بن المستمر البصري، حدثنا أبو عاصم، عن عثمان بن عبد الملك، عن سالم، عن "ابن عمر هما قال: قال رسول الله على: عليكم بالإثمد، فإنه يجلو البصر، وينبت الشعر.

(٣) حضرت جابر طلطی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النگائی نے ارشاد فرمایا کہ اثد کا سُر مہ ضرور ڈالا کرو، وہ نگاہ کو روشن بھی کرتا ہے اور بلکیں بھی خوب اگاتا ہے۔

(4) ابن عباس خل فی خوراتے ہیں کہ حضور اقد س النا فی نے یہ ارشاد فرمایا کہ تمہارے سب سُر موں میں سُر مہ اٹھ بہترین سُر مہ ہے، آکھ کو بھی روشی پہنچاتا ہے اور پلکیں بھی اگاتا ہے۔ فاکدہ: اس حدیث کے راویوں میں بشر بن مفضل کے متعلق علاء نے لکھا ہے کہ ان کا معمول چار سور کعات نفل روزانہ پڑھنے کا تھا اور ایک دن افطار اور ایک دن روزہ، یہ دائی معمول تھا۔ علاء نے لکھا ہے کہ ان کا معمول چار بھی حضور اقد س النا کے سے یہی نقل کیا کہ اٹھ ضرور ڈالا کرو، وہ نگاہ کو بھی روشن کرتا ہے اور پلیس بھی اگاتا ہے۔ فاکدہ: ان سب روایتوں میں اٹھ کی ترغیب ہے لیکن ان سے وہی آئھیں مراد ہیں جن کو موافق آ جائے ورنہ بعض عوارض کی وجہ سے بعض لوگوں کو یہ سُر مہ موافق نہیں آ تا جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے۔ علاء نے ان ارشادات اور معمولات کی وجہ سے لکھا ہے کہ سُر مہ ڈالنا سنت ہے اور خاص اٹھ کا سُر مہ افضل ہے، لہذا اگر اٹھ کے علاوہ کو کی اور سر مہ ڈالے تب بھی سنت ادا ہوجائے گی البتہ فضیلت اس کے لئے ہے۔

وقال يزيد إلخ: ليس بمعلق ولا مرسل كما توهم، بل هذا بيان اختلاف الرواة في رواية ابن عباس، فهو موصول بالإسناد السابق. وقد أخرج المؤلف في الجامع طريق يزيد بن هارون عن علي بن حجر بالإسناد المذكور، وبهذا تبين بطلان قول عصام فيما سبق من الكلام، قاله القاري. عند النوم: [لأنه حينئذ أدخل وأنفع.] خثيم: بخاء معجمة فمثلثة مصغراً، كذا ضبطه المناوي والبيجوري، فما في النسخ "خيثم" غلط، وكذا سعيد بن جبير بجيم مضمومة فموحدة مفتوحة وسكون ياء كما في المغني. المستمرز: بصيغة اسم الفاعل من الاستمرار.

# بَابُ مَا جَاء فِي لِباس رسُول الله عَلَيْكُ

حدثنا محمد بن حميد الرازي، أنبأنا الفضل بن موسى وأبو تُمَيلةً وزيد بن حُبَابٍ، عن عبد المؤمن ابن خالد، عن عبد الله بن بُريدة، عن أم سلمة قالت: كان أحب الثياب إلى رسول الله القميص. حدثنا علي بن حُجو، حدثنا الفضل بن موسى، عن عبد المؤمن بن خالد، عن عبد الله بن بُريدة، عن أم سلمة قالت: كان أحب الثياب إلى رسول الله القميص.

### باب حضور اقدس للنُعَافِيمَ کے لِبَاس کا ذکر

فائدہ: اس باب میں مصنف والنے کیے ہے ہولہ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔ لباس کے بارے میں علاء فرماتے ہیں کہ آدمی کا لباس کوئی واجب ہوتا ہے، کوئی مستحب، کوئی حرام، کوئی مکروہ اور کوئی مباح۔ آدمی کو لباس کے وقت اہتمام سے مندوبات کی طرف رغبت اور مکروہات سے اجتناب ہونا چاہئے۔ واجب وہ مقدارِ لباس ہے جس سے ستر عورت کیا جائے۔ اور مندوب وہ ہے جس کے پہننے کی شریعت میں ترغیب آئی ہو، جیسے عمدہ کپڑا عید، بقر عید کے لئے اور سفید کپڑا جعہ کے لئے۔ مکروہ وہ ہے جس کے نہینے کی شریعت میں ترغیب آئی ہو، جیسے غنی کے لئے ہمیشہ پھٹے پُرانے کپڑے پہننا۔ حرام وہ ہے جس کے پہننے کی ممانعت آئی ہو، جیسے مرد کے لئے رہیشی کپڑا بلا عذر پہننا۔

(۲۰۱) حضرت ام سلمہ فالطح بَا ہے منقول ہے کہ حضور اقد س النا کیا سب کپڑوں میں کرتے کو زیادہ پیند فرماتے تھے۔

لباس: [ما يستر الجسم.] أبو تميلة: بالمثناة الفوقانية مصغراً، ووهم من قال بالمثلثة. هو يجيى بن واضح الأنصاري، أخرج حديثه الستة. حُباب: بمهملة وموحدتين بينهما ألف كتراب، أبو الحسين العكلي الخراساني. عبد المؤمن: يعني أن الفضل وأبا تميلة وزيداً كلهم يروون عن عبد المؤمن، وعبد المؤمن ليس له عند المصنف إلّا هذا الحديث. أحب: [لأنه أستر للبدن من غيره وأخف على البدن.] القميص: المشهور في الرواية أن لفظ "أحب" اسم لـ "كان" فيكون مرفوعاً، و"القميص" خبره، فيكون منصوباً، وروي عكسه أيضاً. قال البيحوري: القميص: اسم لما يلبس من المخيط الذي له كمّان وجيب، يلبس تحت الثياب، ولا يكون من صوف، كذا في القاموس، ماخوذ من التقمّص بمعنى التقلّب؛ لتقلب الإنسان فيه، وقيل: باسم الجلدة التي هي غلاف القلب، فإن اسمها القميص. علي بن حجو: لم يختلف متن الرّواية في هذه الأحاديث الثلاثة، وإنّما كرّرها؛ لاختلاف السند من مبدأه، وفي الطريق الثالث زيادة لفظ "يلبسه".

حدثنا زياد بن أيوب البغدادي، حدثنا أبو تُميَلة، عن عبد المؤمن بن خالد، عن عبد الله بن بُريدة، عن عبد الله بن بُريدة، عن أمه، عن أم سَلَمة قالت: كان أحب الثياب إلى رسول الله على يلبسه القميص.

فاكده: حضور اقدس النَّفَايَةِ كَ كُرت كو زياده پيند فرماني كي وجوه علاء نے مختلف تحرير فرمائي ہيں، بعض كہتے ہيں كه اس سے بدن اچھی طرح ڈھانکا جاتا ہے بخلاف کنگی وغیرہ کے،اس لئے وہ پیند تھا۔ بعض کہتے ہیں کہ کم قیمت ہونے اور بدن پر بوجھ نہ ہونے کی وجہ سے بخلاف حادر وغیرہ کے۔ بعض کی رائے ہے کہ اس سے تکبر نہیں پیدا ہوتا ہر خلاف بعض اور کپڑوں کے۔ بندۂ ناچیز کے نزدیک اس کی وجہ بظاہر یہ ہے کہ گرتے میں ستر عورت بھی اچھی طرح سے ہوجانا ہے اور ساتھ ہی ساتھ تجمل اور زینت بھی اچھی ہوجاتی ہے، برخلاف اور کپڑوں کے کہ اُن سے یا تجمل میں کمی رہے گی جیسے کنگی، یاستر عورت میں جیسے حادر۔اس باب کی آ مھویں حدیث بظاہر اس حدیث کے مخالف ہے،اس کے ساتھ تطبیق اُسی جگہ ذکر کی جائے گی۔ (۳) ایسے ہی ام سلمہ فطلط نُجا کے بعض لوگوں نے بیہ بھی نقل کیا ہے کہ حضور اقد س کٹٹی کیا کو پیننے کے لئے سب کیڑوں میں سے کُرتا زیادہ پیند تھا۔ فاکدہ: کلا علی قاری والنی لیے نے دمیاطی سے نقل کیا ہے کہ حضور اقدس ملن کیا گا کرتا سوت کا بنا ہوا تھا جو زیادہ لمبابھی نہ تھا اور اس کی آسٹین بھی زیادہ لمبی نہ تھی۔ پیجوری نے لکھا ہے کہ حضور ملٹھ کیا کے پاس صرف ایک ہی كُرتاتھا۔ اور حضرت عائشہ فیلیفجہا ہے نقل كيا ہے كہ حضور النفائية كا معمول صبح كے كھانے ميں سے شام كے لئے بياكر ركھنے کا نہ تھا، نہ شام کے کھانے میں سے صبح کے لئے بچانے کا تھا، اور کوئی کپڑا کُرتا یا جاور یا لنگی یا جُوتا دو عدونہ تھے۔ مناوی نے حضرت ابن عباس وظل فحف الله عناس علی کیا ہے کہ حضور کا کرتا زیادہ لمبانہ ہوتا تھا، نہ اس کی آستینیس کمبی ہوتی تھیں۔ دوسری حدیث میں حضرت ابن عباس طلخ عنی است نقل کیاہے کہ حضور کا کرتا مخنوں سے او نیا ہوتا تھا۔ علامہ شامی والسعیاب نے لکھا ہے کہ نصف ینڈلی تک ہونا جاہئے۔

زياد: بكسر زاي فمثناة تحتية كعماد. البغدادي: نسبة إلى البلد المشهور وهو مدينة السلام، قيل في وجه تسميته: أن "بغ" اسم لصنم لأهل المشرق، و"داد" بمعنى العطية، أي: عطية صنم بغ، ولذا كره ذاك الاسم بعض العلماء. أمّه: قال الزين العراقي: يحتاج الحال إلى معرفتها، ولم أرمن ترجمها. قال المناوي: وهكذا سكت عن حالها غير واحد من شرّاح الشمائل، ولم يذكرها الحافظ في المبهمات ولا الكني، وذكر في مشائخ ابن بريدة أباه دون أمه.

قال أبو عيسى: هكذا قال زياد بن أيوب في حديثه: عن عبد الله بن بُريدة، عن أمه، عن أم سَلَمة، وهكذا رَوى غيرُ واحدٍ عن أبي تُمَيلَة مثل رواية زياد بن أيوب، وأبو تُمَيلة يزيد في هذا الحديث "عن أمه" وهو أصح. حدثنا عبد الله بن محمد بن الحَجَّاج،

(م) حضرت اساء ضلط می استین کا پہونے سے نیچا ہوناوار دہوا ہے۔ علاء نے ان دونوں روایتوں کو چند طریق سے جمع کیا ہے اولاً یہ کے خلاف ہے جس میں آستین کا پہونے سے نیچا ہوناوار دہوا ہے۔ علاء نے ان دونوں روایتوں کو چند طریق سے جمع کیا ہے اولاً یہ کہ تعد دِاو قات پر حمل کی جائیں کہ بھی الی ہوتی تھیں اور بھی اس طرح۔ دوم یہ کہ آستین جس وقت میں شکری ہوتی تھی تو پہنچ تک اور جس وقت کہ سید ھی ہوتی تھی تو پہنچ سے نیچ تک بھی ہوجاتی تھی۔ بعض لوگوں نے دونوں روایتوں کو شخینہ پہنچ تک اور جس وقت کہ سید ھی ہوتی تھی تو پہنچ سے مولانا خلیل احمد صاحب واللے بیل کے بذل المجبود میں تحریر فرمایا ہے کہ پہونچ تک کی روایات افضلیت پر محمول ہیں اور زیادہ کی روایت بیانِ جواز پر۔ علامہ جزری واللے بیا نے لکھا ہے کہ کرتے کی آستین میں سنت یہ ہے کہ پہونچ تک ہواور کرتے کے علاوہ چو غہرہ میں نیچ تک، لیکن انگیوں سے متجاوز نہ ہو۔

قال أبو عيسى: غرض المصنف بهذا الكلام: أن عبد المؤمن روى عنه الفضل بن موسى وزيد بن حباب فقالا: عن عبد الله بن بريدة عن أم سلمة، ولم يذكرا واسطة أم بريدة، وروى عنه أبو تميلة أيضاً، لكن اختلف عليه في إسناده، فروى عنه ابن حميد بدون ذكر الواسطة، وروى عنه زياد بن أيوب بواسطة الأم، وتابع زياداً على هذه الزيادة غير واحد، فالراجح وجود الواسطة في هذه الرواية، وحكى المصنف في جامعه عن البخاري: أن حديث ابن بريدة عن أمه عن أمه" ليس مفعول "يزيد" وإنما أتى وأبو تُتميلة: قال البيجوري: الذي قرّره العصام أن قوله: "وهو أصح" مفعول "يزيد" فقوله: "عن أمه" ليس مفعول "يزيد" وإنما أتى به تعييناً لمحل الزيادة، والمعنى على هذا: أن أبا تميلة يزيد في هذا الحديث لفظ "وهو أصح" ومحل هذه الزيادة بعد قوله: "عن أمه"، وقرّر بعضهم: أن المزيد هو قوله: "عن أمه" وجعل قوله: "وهو أصح" من كلام الترمذي، والمعنى على هذا: أن أبا تميلة يزيد في هذا الإسناد الذي فيه إسقاطها، وهذا التقرير هو المتبادر، لكن أورد عليه: أن قوله: "وأبو تميلة يزيد" إلح معلوم مما سبق، فهو زيادة لا فائدة فيها، واعتذر عنه: بأنه تأكيد لما سبق. قلت: واختار القاري والمناوي أيضاً ما قرره العصام، والظاهر عندي الثاني، وما أوردوا عليه من: أنه تكرار لا فائدة فيه، غير صحيح؛ لأنه لم يعرف مما سبق أن الزيادة من أبي تميلة، أو من الرواة عنه، ولذا قال المصنف في الجامع: وروى بعضهم هذا الحديث عن أبي تميلة، عن عبد المؤمن، عن عبد الله بن بريدة عن أمه، عن أم سلمة، وسمعت محمد بن إسماعيل قال: حديث ابن بريدة عن أمه عن أم سلمة أصح، وإنما يذكر فيه أبو تميلة عن أمه. فهذا قوله: "إنما يذكر أبو تميلة يزيد" لا فرق بينهما.

حدثنا مُعَاذ بن هشام، حدثني أبي، عن بُدَيل العُقَيليّ، عن شهر بن حَوْشَب، عن أسماء بنت عن سهر بن حَوْشَب، عن أسماء بنت يزيد قالت: كان كُمُّ قميص رسول الله ﷺ إلى الرّسغ. حدثنا أبو عمّار الحسين بن حُريث، أحبرنا أبو نعيم، أخبرنا زهير، عن عُروة بن عبد الله بن قُشَير، عن معاوية بن قُرّة، عن أبيه قال: قال: أتيت رسول الله ﷺ في رهط من مُزينة لنبايعه، وإنّ قميصَه لَمُطلَقٌ - أو قال:

(۵) قُرَّة بن ایاس فیل فی فرماتے ہیں کہ میں حضور اقد س فیلی کی خدمت میں قبیلہ مزینہ کی ایک جماعت کے ساتھ بیعت کے لئے حاضر ہواتو حضور النو فیلی کے گرتے کا تکمہ کھلا ہوا تھا، میں نے آپ کے گریبان میں ہاتھ ڈال کر تبرکاً مہر نبوّت کو جھوا۔ فاکدہ: ان کی حاضری جس وقت ہوئی تو نبی اکرم فیلی کی گریبان کھلا ہوا تھا، اسی حالت میں ان کو زیارت ہوئی۔ محبت کا لازمہ ہے کہ محبوب کی ہر ادادل میں گھپ جائے۔ عروہ جو اس حدیث کے راوی ہیں، وہ کہتے ہیں کہ میں نے معاویہ کو اور ان کے بیٹ کو کہمی بھی گریبان کی گھنڈی لگائے نہیں دیکھا، گرمی ہو یا سر دی ہمیشہ ان کی گھنڈیاں کھی رہتی تھیں۔ان حضرات کے اسی عشق کی بدولت آج نبی کریم فیلی گیا کی ایک ایک ایک ایک ایک االمت کے پاس محفوظ ہے۔ جزاھم اللہ عنا وعن سائر الأمة أحسن الجزاء.

بديل: بدال مهملة مصغراً، هو ابن ميسرة كما في نسخة. والعقيلي مصغراً، نسبة إلى عقيل بن كعب بن عامر. كم الله ومخرجها من القميص والثوب. الرسغ: [مفصل ما بين الكف والساعد من الإنسان] بضم الراء وسكون السين أو الصاد لغتان، ثم غين معجمة، وهو: مفصل ما بين الكف والساعد، والحكمة فيه: أنه إن حاوز اليد منع لابسه سرعة الحركة والبطش، وإن قصر عن الرسغ تأذي الساعد بالحر والبرد.

قشير: بقاف وشين معجمة مصغراً، وكذلك "الحسين" و"حريث" و"نعيم وزهير" كلهم مصغرون، و"قرة" بضم القاف وتشديد الراء. رهط: [اسم جمع، لا واحد له من لفظه، وهو من ثلاثة إلى عشرة أو إلى أربعين، ويطلق على مطلق القوم.] مزينة: [بالتصغير، قبيلة من مُضر، وأصله اسم امرأة] بضم ميم وفتح زاء وسكون تحتية، قبيلة معروفة من مضر. قاري. مسماة باسم إحدى جدتهم، والجار والمجرور صفة لـ "رهط". لنبايعه: أي على الإسلام، وهو متعلق بقوله: "أتيت".

أو قال: قال حنفي": الشك من معاوية أو ممن دونه، وتعقبه العصام فقال: الشك من معاوية، ومن قال: منه أو ممن دونه، فقد ارتاب، وتبعه ابن حجر، وردهما ميرك بقوله: الشك من شيخ الترمذي، وحققه القاري لروايات: منها ما أخرجه ابن سعد وابن ماجة عن أبي نعيم بهذا السند بغير شك.

زِرِ قميصه مُطْلَقٌ – قال: فَأدخلت يدي في جيب قميصه، فمَسِسْت الخاتم. حدثنا عبد بن حُمَيْد، حدثنا محمد بن الفَضْل، أخبرنا حماد بن سَلَمة، عن حبيب بن الشَّهيد، عن الحسن، عن أنس بن مالك عله أن النبي على خرج، وهو متكئ على أسامة بن زيد، عليه ثوب قِطْري، قد تَوَشَّح به، فصلى بهم، فصلى بهم، وقال عبد بن حميد: قال محمد بن الفضل: سأليني يجيى بن مَعين عن هذا الحديث التوضع قلاده در محردن المكتن المناسسة المناسة المناسسة الم

(۱) حضرت انس فیلنگی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فیلنگی حضرت اسامہ پر سہارا لگائے ہوئے مکان سے تشریف لائے، اس وقت حضور اقد س فیلنگی پر ایک یمنی منقش کپڑا تھا جس میں حضور اقد س فیلنگی لیٹے ہوئے تھے، پس حضور فیلنگی نے باہر تشریف لاکر صحابہ کو نماز پڑھائی۔ فاکدہ: یہ قصہ حضور اقد س فیلنگی کی بیاری کا ہے چنانچہ دار قطنی نے اس کی تصریح کی ہے، اس لئے حضور فیلنگی نے نے حضرت اسامہ فیلنگی پر سہارالگار کھا تھا، اور غالب ہیہ ہے کہ مرض الوفات کا قصہ ہے کہ اس قتم کے واقعات اس میں پیش آئے ہیں۔ حضور اقد س فیلنگی کے کسی چیز پر فیک لگانے کے باب میں بھی یہ حدیث آئے گی۔ اس حدیث کی سند کے متعلق ایک عجیب قضہ امام ترین واضعیل نے نقل فرمایا ہے جس سے حضرات محد ثین واضعیل ہم حدیث کے ساتھ شدّتِ اشتیاق اور ان کی نگاہ میں وُنیا کی بے بہاقی معلوم ہوتی ہے۔ محمہ بن الفضل کہتے ہیں کہ سجی بن معین (جو علم حدیث کے بڑے جلیل القدر امام ہیں، حتی کہ بعض علاء نے لکھا ہے کہ اضوں نے دس لاکھ حدیثیں اپنیا تھ سے کھی ہیں) نے بیٹھتے ہی اس حدیث القدر امام ہیں، حتی کہ بعض علاء نے لکھا ہے کہ اضوں نے دس لاکھ حدیثیں اپنیا تھ سے کھی ہیں) نے بیٹھتے ہی اس حدیث کو مجھ سے دریافت کیا، میں نے بُنانا شر وع کیا تو وہ فرمانے لگے کہ کاش! پنی کتاب سے سُناتے تاکہ زیادہ قابل اطمینان ہوتی۔

مُتّكئ: [الاعتماد على الغير لضعف الإنسان من مرض أو غيره] اسم فاعل من الاتكاء، وفي نسخة: "متوكّئ" من التوكأ، وكلاهما بمعنى واحد وهو: الاعتماد، قاله القاري. واختلف في إسناد هذا الحديث كما يأتي في باب اتكائه في في التوكأ، وكلاهما بمعنى واحد وهو الطاء بعدها راء ثم ياء النسب، نسبة إلى القطر بالكسر، وهو نوع من البرود اليمنية، يتخذ من قطن، وفيه حمرة وأعلام مع خشونة، أو نوع من حلل جياد، يحمل من بلد بالبحرين اسمها قطر بفتحتين، فكسرت القاف وسكنت الطاء على خلاف القياس، وقال الحافظ ابن حجر: ثياب من غليظ القطن ونحوه.

قد توشّح به: [أي: وضعه فوق عاتقيه، أو اضطبع به كالمحرم، أو خالف بين طرفيه وربطهما بعنقه.] لو كان: إن كان للشرط فجوابه محذوف، أي: لكان أحسن؛ لما فيه من زيادة التثبت، وإن كان للتمني فلا يحتاج إلى الجواب. فقَبض على ثوبي، ثم قال: أمِلّه عليّ، فإني أخاف أن لا ألقاك، قال: فأمليتُه عليه، ثم أخرجت كتابي فقرأت عليه. حدثنا سُويد بن نصر، أخبرنا عبد الله بن المبارك، عن سعيد بن إياس الجُريريّ، عن أبي نضرة عن به أبي سعيد الخدريّ في قال: كان رسول الله على إذا استُتَجَدّ ثوبا سمّاه باسمه عمامة، أو قميصاً،

محمد بن فضل کہتے ہیں کہ میں کتاب لینے کے لئے اندر جانے لگا تو یحی بن معین رفی فیٹ نے میرا کپڑا پکڑ لیااور یہ کہنے گئے کہ پہلے مجھے حفظ ہی لکھاتے جاؤ موت حیات کا پچھ اعتبار نہیں، ممکن ہے کہ میں پھر مل سکوں نہ مل سکوں، کتاب دیکھ کر دوبارہ منا دینا۔ محمد بن فضل کہتے ہیں کہ اول میں نے حفظ سُنائی اور پھر کتاب لاکر دوبارہ دیکھ کر سُنائی۔ الله اکبر! ان کو طرفین کی حیات کا اس قدر بھی اطمینان نہیں تھا کہ اندر سے کتاب لانے تک زیست کا یقین ہو اور حدیث کا شخف کہ اس کے فوت ہو جانے کا بعید خطرہ بھی گوارہ نہ ہوا۔

(2) ابو سعید خدری ولی فی فرماتے ہیں کہ جب حضور اقد س ملک آیا کوئی کپڑا پہنتے تو اظہارِ مسرّت کے طور پر اس کا نام لیت، مثلا اللہ تعالیٰ نے یہ کرتا مرحمت فرمایا، ایسے ہی عمامہ چاور وغیرہ، پھرید دعا پڑھتے: اللّٰهُمّ لَكَ الْحَمْدُ كَمَا كَسَوْتَعَيْهِ، اَسْأَلُكَ

فقبض على ثوبي: [أي: ضمّ عليه أصابعه، ومنه مقبض السيف، وغرضه من ذلك: منعه من دحول الدار؛ لشدة حرصه على حصول الفائدة حشية فوتها.] أمِله: بلام مشددة مفتوحة مع كسر الميم من الإملال، وهو بمعنى: الإملاء، أو بسكون الميم وكسر اللام المحففة من الإملاء، يقال: أمللت الكتاب وأمليته إذا ألقيته على الكاتب ليكتب، [وفي نسخة: أملِلْه بلامين.] والمعنى حدثني بالإملاء أوّلا قبل أن تجيء بالكتاب، وفيه كمال التحريض على تحصيل العلم.

أبي نضرة: بنون مفتوحة وضاد معجمة ساكنة، وتقدم في باب الخاتم فارجع اليه. استجد: أي: لبس ثوبا جديداً، وقوله: سماه باسمه، زاد في بعض النسخ: عمامة أو قميصاً أو رداءً أو غيرها، أي: يقول: "هذه عمامة" مثلا، وتعقب: بأن كلامه عليم تصان عن الخلو عن الفائدة، وهذه لا فائدة فيه، وأجيب: بأن القصد إظهار النعمة، أو يقول: "كساني الله هذا القميص" مثلا. قلت: والأوجه عندي ما قال المظهر: أنه بيان لضمير "كسوتنيه"، أي: يقول في القميص مثلاً: اللهم لك الحمد كما كسوتني هذا القميص، وكذا في غير القميص من العمامة وغيره، ويؤيده لفظ جمع الفوائد: إذا استجد ثوبا قال: اللهم لك الحمد أنت كسوتني هذا، ويسميه باسمه إما قميصا وإما عمامة، الحديث. لكن فيه أنه روى الحديث عن أبي داود والترمذي، ولفظهما في أصليهما مثل الشمائل، فتأمل. سمّاه باسمه: [أي: يقول: هذا ثوب، وهذه عمامة إلى غير ذلك، أو يسمّيه باسم يميزه عن غيره.]

أو رداءً ،ثم يقول: اللهم لكَ الحَمْدُ كَمَا كَسَوْتَنيْهِ، أَسْأَلُكَ خَيْرَهُ وَخَيْرَمَا صُنعَ لَه، وأَعُوذُبكَ مِنْ شَرّه وَ وَخَيْرَمَا صُنعَ لَه، وأَعُوذُبكَ مِنْ شَرّه وَشَرّمَا صُنعَ لَه. حدثنا هشام بن يونس الكوفي، أنبأنا القاسم بن مالك المزني، عن الجُريرِي، عن من التكبروالعيد، المنافذة المخدري، عن النبي على نخوه.

عَیْرہ وَ عَیْرہ مَا صَعْع لَدُواعُو دَبِكَ مَنْ شَرِّہ و وَسَرِ مَا صَعْع لَدُ ترجمہ: اے اللہ! تیرے ہی لئے تمام تحریفیں ہیں اور اس کیڑے کے بہنائے پر تیراہی شکر ہے، یا اللہ تجھ ہی ہے اس کیڑے کی بھالئی چاہتا ہوں (کہ خراب نہ ہو ضائع نہ ہو) اور ان مقاصد کی بھالئی اور خوبی چاہتا ہوں جن کے لئے یہ کیڑا بنایا گیا۔ ہورے کی جھالئی چاہتا ہوں جن کے لئے یہ کیڑا بنایا گیا۔ کیڑے کی بھالئی بُرائی تو ظاہر ہے اور جس چیز کے لئے بنایا ان چیز وں کے شرسے پناہ مانگتا ہوں جن کے لئے یہ کیڑا بنایا گیا۔ کیڑے کی بھالئی بُرائی تو ظاہر ہے اور جس چیز کے لئے بنایا گیا۔ کیڑے کی بھالئی بُرائی تو ظاہر ہے اور جس چیز کے لئے بنایا استعال استعال ہو، عُجب و تکبر وغیرہ پیدا کر سے استعال استعال ہو، عُجب و تکبر وغیرہ پیدا کر ہے۔

(۸) حضرت انس خلاف فرماتے ہیں کہ حضور اکرم شکی کو بمنی مفض چادر کیڑوں میں زیادہ پندیدہ تھی۔ فاکدہ: یہ حدیث بظاہر باب کی کہلی حدیث کے مخالف ہے جس میں کرتے کا سب سے زیادہ پندیدہ ہونا بیان کیا گیا ہے۔ علاء نے اس کی مختف توجبہیں فرمائی ہیں، سب سے زیادہ پند تھا اور اوڑھنے کے کیڑوں میں چادر۔ بعض لوگوں نے ہوت کے لخاظ سے اس حدیث کو تبین نے کے کیڑوں کی سب قسموں میں کرتا زیادہ پند تھا اور اوڑھنے کے کیڑوں میں چادر۔ بعض لوگوں نے ہوت کے لخاظ سے اس حدیث کو اقسام لباس پر حمل کیا ہے کہ کیڑوں کی سب قسموں میں کرتا زیادہ پند تھا اور اوڑھنے کے کیڑوں میں پہلے کہ کیڑوں کی سب قسموں میں کرتا زیادہ پند تھا ور کار نگ پند تھا۔ بعض نے کہا ہے کہ یہ چادری سبز رنگ کیند تھا۔ بعض نے کہا ہے کہ یہ چادری سبز رنگ کی ہوتی تھیں۔ اور مقصود یہ کہ رنگ کے لخاظ سے منتقش چادر کار نگ پند تھا۔ بعض نے کہا ہے کہ یہ چادری سبز رنگ کا ہوگا۔

كما كسوتنيه: الكاف للتعليل، أي: لك الحمد على كسوتك لي إياه، أو للتشبيه في الاختصاص، أي: الحمد مختص بك كاختصاص الكسوة. خيره: [في ذاته، وهو بقاؤه ونقاؤه.] وخير ما صنع: [أي: والخير الذي صنع لأجله من التقوي به على الطاعة وصرفه فيما فيه رضاك، نظراً لصلاح نية صانعه.] شرة: [في ذاته، وهو ضد الخير في ذاته.] وشرما صنع: [نظراً لفساد نية صانعه.] حدثنا: هكذا ذكر المصنف هذا السند بعد الأول في الجامع أيضاً، والظاهر عندي أن غرضه تقوية الاتصال؛ فإن أبا داود ذكر عدة من أرسله.

(۹) ابو جحیفہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اکر م النگائی کو سُرخ جوڑا پہنے ہوئے دیکھا۔ حضور اکر م النگائی کی دونوں پنڈلیوں کی چک گویا اب میرے سامنے ہے، سفیان جو اس حدیث کے راوی ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ میں جہاں تک سمجھتا ہوں وہ سُرخ جوڑا منقش جوڑا تھا۔ فاکدہ: یہ قصہ حجتہ الوداع کا ہے، جیسا کہ بخاری وغیرہ کی روایت میں بالتصریح موجود ہے۔ سفیان اس روایت کی مراد میں منقش جوڑا اس لئے بتلاتے ہیں کہ سرخ کیڑے کی ممانعت آئی ہے، اس وجہ سے علاء کا اس میں اختلاف ہے، چنانی ہوں اس میں مختلف اقوال ہیں۔ سب سے پہلے باب میں بھی گزر چکا ہے کہ اس میں تفصیل ہے جو کیڑے کی تعیین کے بعد علاء سے شخصی ہے۔ حضرت قطب ارشاد مولانا گنگو، می والنہ بیا ہے تاوی میں بکشرت یہ مضمون ہے کہ سرخ رنگ مرد کے لئے فتوی کی رُوسے جائز ہے تقوی کے لحاظ سے ترک کرنا اولی ہے کہ علی میں مختلف فیہ ہے۔

يلبسه: الضمير لـ "أحب الثياب"، وفي نسخ: يلبسها، فالضمير إلى الثياب، والجملة حال على ما قاله المناوي، وصفة لأحب، أو الثياب، على ما قاله القاري. الحبرة: [برد يماني من قطن محبّر، أي: مزيّن محسّن، والظاهر أنه إنما أحبّها للينها، وحسن انسجام صنعتها، وموافقتها لجسده الشريف] بالنصب خبر "كان"، و"أحب" بالرفع اسمهما، على ما صحح في أكثر نسخ الشمائل، ويجوز عكسه، وهو الذي ذكره الزمخشري في تصحيح المصابيح. والحبرة كعنبة: برد يماني من قطن محبّر، أي: مزين، ولا يعارض ما تقدم من كون القميص أحب الثياب؛ لما اشتهر في مثله من أن المراد أنه من جملة أحب الثياب أو هما باعتبار الوقتين، مثلا: كان القميص أحب حين يكون علي عند نسائه، والحبرة حين يكون بين أصحابه.

سفيان: أي: الثوري؛ لما في نسخة، وقيل: ابن عيينة.أبي جحيفة: بضم الجيم وفتح حاء مهملة وسكون ياء وبفاء، هو وهب الخير، تقدم في باب الشيب. وأيت: وهذه الرواية وقعت له في بطحاء مكة في حجة الوداع، كما صرح به في رواية البخاري. بويق ساقيه: [أي لمعالهما، وإنما نظر إلى بريق ساقيه لكون الحلة كانت إلى أنصاف ساقيه الشريفتين.]

قال سفيان: أراها حِبرةً. حدثنا عليُّ بن خَشْرِمٍ، أخبرنا عيسى بن يونس، عن إسرائيل، عن أبي إسحاق، عن البراء بن عازب على قال: ما رأيت أحدا من الناس أحْسَنَ في حُلّة حمْسراء من رسول الله على إن كانت جُمّتُه لتضرب قريبا من منكبيه. حدثنا محمد بن بشي مطلق النبي الله عن أبيه، عن أبيا ومُثَة قال: بشي ملكي وعليه بُرْدان أخْضران. حدثنا عبد الله بن إياد، عن أبيه، عن الله بن مسلم، وأيت النبي على وعليه بُرْدان أخْضران. حدثنا عبد بن حُميد، قال: أخبرنا عفّان بن مسلم، البرد: نوب معطط الله بن حسّان العَنْبريّ،

(۱۰) حضرت براء وظائف فرماتے ہیں کہ میں نے کبھی کسی سرخ جوڑے والے کو حضور اقدس سین کیا ہے۔ زیادہ حسین نہیں دیکھا، اس وقت حضور اقدس سین کیا ہے بنٹھے حضور کے موند ھوں کے قریب تک آرہے تھے۔ فائدہ: یہ حدیث پہلے باب میں گزر چکی ہے، یہاں سُرخ جوڑے کی وجہ سے مکر"ر ذکر کی گئی۔

(۱۱) ابو رمثہ کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس منتی کی کودوسبز چادریں اوڑھے ہوئے دیکھا۔ فاکدہ: یہ حدیث پہلے بھی دو جگہ گزر چکی ہے، لباس کی وجہ سے اس باب میں مختصر طور پر ذکر کی گئے۔

أراها: على صيغة المضارع المجهول، يعني: أظن الحمراء حبرة، قاله القاري، واحتاج إلى هذا التأويل؛ لورود النهي عن لبس الحمراء. واختلف العلماء في ذلك على أقاويل كثيرة، ذكر منها الحافظ في الفتح، والقاري في جمع الوسائل سبعة مسالك للعلماء، واختلف أقوال الحنفية أيضاً في ذلك، وفي الدر المختار: للشرنبلالي فيه رسالة، نقل فيها ثمانية أقوال: منها أنه مستحب. خشوم: كجعفر، بخاء وشين معجمتين، منصرف على ما في القاموس، وضبط في نسخة بفتح الميم على عدم الصرف، ولعل علّته الأخرى العجمة، قاله القاري. حلة: قال القاري: بيان للواقع لا للتقييد. قلت: ويؤيده ما تقدم من سياقه في باب خلقه على بلفظ: "عليه حلة حمراء، مارأيت شيئًا قط أحسن منه".

جَنُه: [أي: خصلة من شعره.] رمثة: تقدم الحديث في باب شيبه ﷺ وفي باب خضابه ﷺ وأعاده ههنا؛ لمناسبة الثياب. وقال المصنف في الجامع: هذا حديث غريب، لا نعرفه إلا من حديث عبيد الله.

أخضوانِ: قال عصام: أي: ذو خطوط خضر. واعترض عليه ابن حجر: بأنه إخراج اللفظ عن ظاهره، وأجيب بأن البرد عند أهل اللغة ثوب مخطط، فتعقيبه بالخضرة يدل على أنه مخطط بها، ولو كان أخضر بحتًا لم يكن بردًا. عن **جَدَّتيهِ دُحَيْبَة** وعُلَيْهَ، عن (١٢) قَيلةَ بنتِ مَحْرِمةَ قالت: رأيت النبي ﷺ وعليه أسمال مُليَتَيْنِ كانتا بزَعْفَرَانِ،

(۱۲) قیلہ بنت مخرمہ کہتی ہیں کہ میں نے حضور اقد سی اسلی کے اس حال میں دیکھا کہ حضور والا پردو پُرانی لگیاں تھیں جو زعفران میں رنگی ہوئی تھیں۔ لیکن زعفران کا کوئی اثر ان پر نہیں رہا تھا اور اس حدیث میں ایک طویل تھتہ بھی ہے۔ فاکدہ: زعفران کے رقعے ہوئے کپڑوں کی حدیث میں ممانعت بھی آئی ہے، اسی لئے اس حدیث میں اس طرف اشارہ کر دیا ہے کہ اس زعفران کا اثر باقی نہیں رہا تھا تاکہ ان احادیث سے اختلاف واقع نہ ہو۔ حضور اکرم سی گی گی بُر وں کی حدیث میں اماد بیث سے اختلاف واقع نہ ہو۔ حضور اکرم سی گی گی بُر فی وہ چادر یں پہنا تواضع کی وجہ سے تھا، ای وجہ سے صوفیا نے شکسی کی حالت کو اختیار فرمایا کہ یہ تواضع کی طرف لے جانے والی ہے اور میں ساتھ ہی یہ بھی ہے کہ اگر یہ مقصود حاصل نہ ہو تو پھر شکسی کی حالت محمود نہیں، چہ جائے اس نفع کے اور معزت حاصل ہو، جیسا کہ اس زمانے میں ہو رہا ہے کہ بسا او قات اس اظہارِ شکسی کی کو اظہارِ حائیہ کی کو اظہارِ شکسی کی کو اظہارِ میں ہوں ہا ہو تا ہے اور زبانِ حال سے سوال ہوتا ہے۔ حضرت ابو الحن شاذلی قرائی ہو اکا ہر صوفیا میں ہیں، قصہ مشہور ہے کہ وہ ایک مرتبہ نہایت عمدہ لباس میں تھے، کی شکتہ حال نے ان پر اعتراض کیا تو آپ نے جواب میں یہ ارشاد فرمایا کہ میں یہ بین عبیت حق تعالی بی بی تیا ہو اکا مر طہر کر رہی ہے اور تیری یہ حالت صورت سوال ہن رہی ہے، تو اپنی زبانِ حال سے موال کر رہا ہے۔ اور تیری یہ حالت صورت سوال ہن رہی ہے، تو اپنی زبانِ حال سے میں سے سوال کر رہا ہے۔ الغرض یہ نیت تواضع لبائی فاخرہ نہ پہنا فضل ہے، بشر طیکہ کی اور معنزت کی طرف نہ بہنج جائے ا

جِلتِيه: قال القاري: إحداهما من قبل الأب، والثانية من قبل الأم، وقيلة جدّة أبيهما: أم أمّه، وكانت ربّتهما.

دحيبة: بالضم على المشهور، وقيل: بالفتح، و"عليبة" كذا في النسخ، والصواب بدله "صفية" كما حققه الشرّاح، وهما بنتا عليبة، وبالصواب أخرجه المصنف في جامعه، ونصه: عن عبد الله بن حسان أنه حدثته جدتاه صفية بنت عليبة ودحيبة بنت عليبة، حدثتاه عن قيلة بنت مخرمة وكانتا ربيبتيها،وقيلة جدة أبيهما: أم أمه، أنها قالت: قدمنا على رسول الله على الحديث. وهكذا بالصواب أخرجه أبو داود، ولفظه: عن عبد الله بن حسان حدثتني جدتاي: صفية ودحيبة ابنتا عليبة إلخ.

أسمال: جمع سمل محركة، كأسباب جمع سبب. والسمل: الثوب الخِلق، والمراد بالجمع: ما فوق الواحد، فيصدق بالاثنين، وهو المتعين ههنا لإضافته إلى "المليتين"، وقيل: وصفه بالجمع باعتبار أجزاء الثوب، بل قال المزين: أرادت كانتا تقطعتا حتى صارتا قطعا فلا إشكال في الجمع، والإضافة بيانية، ك "جرد قطيفة". مليّتين: "المليّة بتشديد الياء تصغير "الملاءة" بالضم والمد، لكن بعد حذف الألف وإلا يقال: مليئة. والملاءة: الإزار، وقيل: الرَّيطة أي: الملحفة، وفي القاموس: هي كل ثوب لم يضم بعضه إلى بعض بخيط، بل كله نسج واحد.

وقد نَفَضَتْه. وفي الحديث قصّة طويلة. حدثنا قُتَيبة بن سَعِيْد، حدثنا بِشْر بن المُفَضَّل، عن عبد الله بن عثمان بن خُتَيمٍ، عن سعيد بن جُبيرٍ،

اس کے بالقابل اگر کوئی دینی مصلحت مقتضی ہو، مثلاً کسی ہدید دینے والے مخلص کی دلداری مقصود ہو یااور کسی قیم کی دینی منفعت اس پر مرتب ہوتی ہوتی ہوتی و توعدہ لباس پہننا بھی افضل اور مندوب ہوجاتا ہے۔ نبی کریم سنگی نے ایک مرتبہ ستائیس او نشیوں کے بدلہ یس ایک جوڑا خرید فرمایا اور پہنا۔ البتہ یہ ضرور ہے کہ یہ ایک و تتی اور عارضی چیز تھی ورنہ عام لباس میرے آ قاکا نہایت معمول ہوتا تھا۔ اس وجہ سے اکثر مشائح تصوف کا بہی معمول رہا ہے، البتہ حضرت انوا کسن تقید کہ اور شاذلیہ کا معمول اچھے لباس کا رہا ہے اور صورت سوال سے تحفظ کی رعایت اہم رہی، جیسا کہ حضرت ابوالحن شاذلی راضعیا ہے نے فرمایا۔ نفس کے دھوکہ سے احتراز دونوں جانبوں میں ضروری ہے شکتہ حالت میں شہرت، اور تواضع کے اظہار میں ریا، اور عُدہ لباس میں تکبر اور نخوت خطر ناک امور ہیں۔ اس حدیث میں ایک طویل تھیہ ہے جس کو حضور سنگی کے لباس سے کوئی تعلق نہیں تھا اس لئے امام تر ندی راضعیا نے اختصار کی وجہ سے ترک کردیا۔ قصہ تقریباً دوورق کا ہے، شراح نے بھی اس کو اختصار آچھوڑ دیا، اس میں قبلہ کے ابتدائی اسلام کا قیمہ اور اس تشریف فرما تھے، ایک مجبور کی چھری حضور الن تھی ہے کہ حضور اکرم سنگی ایک شخص عاضر ہوئے اور حضور سنگی کی بیہ فقیرانہ کی کیور می جوئی حضور اقدس شکی ایک شخص عاضر ہوئے اور حضور سنگی کی یہ فقیرانہ تو بہت کی کرر عب کی وجہ سے کا نین گی ، حضور اقدس شکی ایک شخص عاضر ہوئے اور حضور سنگی کی یہ فقیرانہ تھی کہ ان پر سے سب خوف وغیرہ جاتارہا۔ بھی اس خوف وغیرہ جاتارہا۔

نفضته: أي: الأسمال، وفي نسخة: نفضتا، أي: نفضت المليتان لون الزعفران ولم يبق منه أثر، وحذف المفعول شائع، ويجوز أن يكون من قولهم: نفض الثوب نفضا، أي: ذهب بعض لونه من الصفرة والحمرة، فلا يحتاج إلى حذف المفعول. قصة: [والقصة: أن رجلا جاء فقال: السلام عليك يا رسول الله! فقال: وعليك السلام ورحمة الله، وعليه أسمال مليتين، قد كانتا بزعفران، فنفضتا، وبيده عسيبُ نخل، فقعد الله القرفصاء، فلما رأته على تلك الهيئة، أرعدت من الفرق - أي: الخوف- فقال جليسه: يا رسول الله! أرعدت المسكينة، فنظر إلي، فقال: عليك السّكينة، فذهب عني ما أجد من الرعب.] طويلة: قصته طويلة، أخرجها الطبراني بسند لا بأس به مختصرا، وأخرجها أيضاً الطبراني من طريق حفص بن عمر في معجمه الكبير بطولها قريب من ورقتين، قاله القاري. قلت: وذكرها الحافظ في الإصابة في ترجمة قيلة.

بعض احادیث سے یہ قطہ خود قیلہ ہی کا معلوم ہوتا ہے۔ چنانچہ امام تر مذی را الشیلیا نے حضور الشیکی کی شست کے بیان میں اس کا تھوڑا ساذکر بھی فرمایا ہے اور قیلہ ہی کی طرف قصہ کی نسبت کی ہے جیسا کہ حضور الشیکی کی شست کے باب میں آرہا ہے۔

(۱۳) حضرت ابن عباس خلی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س الشیکی ارشاد فرماتے تھے کہ سفید کیڑوں کو اختیار کیا کرو کہ یہ بہترین لباس میں سے ہے، سفید کیڑا ہی زندگی کی حالت میں پہننا چاہئے اور سفید ہی کیڑے میں مردوں کو وفن کرنا چاہئے۔

فاکدہ: اس حدیث میں حضور اقد س الشیکی کے سفید لباس پہننے کا ذکر نہیں اس لئے اس کو شائل میں ذکر کرنا مخفی ہے، لیکن یہ توجیہ کی جاسکتی ہے کہ جب حضور اقد س الشیکی کے اس کی ترغیب فرمائی تو خود پہننا بھی نکل آیا۔ چنانچہ بخاری وغیرہ میں حضور الشیکی کا مند لباس زیب تن فرمانا بالتصر تک ثابت ہے۔

(۱۴) سمرة بن جندب فطافئ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النگائی نے ارشاد فرمایا کہ سفید کپڑے پہنا کرواس لئے کہ وہ زیادہ پاک صاف رہتا ہے اور اسی میں اپنے مردوں کو کفنایا کرو۔ فائدہ: زیادہ پاک صاف رہنے کا مطلب میہ ہے کہ اگر ذرا سا دھتبہ کسی چیز کا پڑجائے تو فوراً محسوس ہوجاتا ہے، بخلاف ریمگین کپڑے کے کہ اس میں تھوڑ اسا دھتبہ کم محسوس ہوتا ہے۔

عليكم: اسم فعل بمعنى "ألزموا" وحمل البياض على المبالغة أو على حذف المضاف كما سيأتي. ومن الثياب بيان له. أحياؤكم: [ويحسن في صلاة الجمعة، وحضور المسجد، والمجالس التي فيها مظنّة لقاء الملائكة، كمجالس القراءة والذكر.] موتاكم: [لمواجهة الميت للملائكة.] البياض: أي: الثياب البيض، بولغ فيها فكأنها نفس البياض، أو البسوا ذا البياض على حذف المضاف. أطهور: لأن الثوب المصبوغ إذا وقعت عليه نجاسة لا يظهر عليها مثل ظهورها إذا وقعت على ثوب أبيض، وقال الطيبي: لأن البيض أكثر تأثرا من الثياب الملونة فيكون أكثر غسلا فيكون أكثر طهارة. صفية: لها رواية وحديث، وإنكار الدار قطني إدراكها يردّه تصريح البحاري بسماعها من النبي على ومن ثم حزم في الفتح: بأنها من صغار الصحابة.

عن ((المعنى الله عن عروة بن يوسف بن عيسى، أنبأنا وكيع، أنبأنا يونس بن أبي إسحاق، عن أبيه، عن الشعبي، عن عروة بن المُغيِرة بن شبعة، عن ((الله عن النبي على لَبِس جُبّةً رُومِيّةً ضَيّقَة الكُمّين.

(14) حضرت عائشہ فطالح میا قرماتی ہیں کہ حضور اقد س منطق کیا آیک مرتبہ صبح کو مکان سے باہر تشریف لے گئے توآپ کے بدن پر سیاہ بالوں کی جادر تھی۔

(۱۲) مغیرہ بن شعبہ و کی گئے ہیں کہ حضور اقدس میں گئے آئے ایک روی جُبّہ زیب تن فرمار کھا تھا جس کی آسینیں شک تھیں۔ فاکدہ: یہ قصہ غزوہ تبوک کا ہے۔ علماء نے ایسی ہی احادیث سے استباط فرمایا ہے کہ تقار کی بنائی ہوئی چیزیں ناپاک نہیں ہو تیں جب تک کہ کسی خارجی طریقے سے اُن کے ناپاک ہونے کا یقین نہ ہو، اس لئے کہ روم میں اس وقت تک لوگ مسلمان نہیں ہوئے تھے، اُن کے بُخ ہوئے کپڑے حضور اکرم میں گئے نے زیب تن فرمائے ہیں۔

موطّ: بكسر فسكون، والجملة حالية، وهو: كساء طويل واسع من حزّ أو صوف أو شعر. ولفظ "من شَعَر" بإثبات "مِن" وفي بعض النسخ الصحيحة: "مرط شعر" بالإضافة، وهي ترجع إلى الأولى أيضا؛ لأن الإضافة بيانية. والحديث أحرجه مسلم وأبو داود بلفظ: حرج النبي ﷺ ذات غداة وعليه مرط مرجل من شعر أسود.

يونس: قال المناوي: يونس بن أبي إسحاق الشيباني الذي سيصرح به المصنف، وقول الشارح: "السبيعي" سهو. والظاهر عندي أنه وهم من العلامة المناوي، والصواب قول الشارح: إنه سبيعي، والذي سيصرح المصنف به في باب خفه المحتلام وحزم الشيخ في البذل أنه سبيعي، وقال القاري: وفي نسخة: ابن إسحاق، وهي غير صحيحة.

الشعبيّ: هو نسبة لشعب، كفلس، بطن من همدان بسكون الميم: هو عامر بن شراحيل، والشعبي بالضم، هو معاوية بن حفص، والشعبي بالكسر: هو عبد الله بن مظفر، وكلهم محدثون، فتميز.

جُبّةً: [الجبة: ثوب سابغ، واسع الكمين، يلبس فوق الثياب] بضم الجيم وتشديد الموحدة. قيل: هي ثوبان بينهما قطن، وقد تقال لما لا حشوله، إذا كانت ظِهارته من صوف.

روميةً: هكذا في رواية المصنف في الجامع، وفي أبي داود: جبة من صوف من جباب الروم، لكن وقع في أكثر روايات الصحيحين: جبة شامية، ولا منافاة بينهما، فإن الشام حينئذٍ داخل تحت حكم قيصر ملك الروم، فكألهما واحد من حيث الملك، ويمكن أن يكون نسبة هيئتها، المعتاد لبسها إلى أحدهما، ونسبة خياطتها إلى الأخرى، قاله القاري.

# بَابُ مَاجَاء في عيش رسُول الله عَلَيْنَ

حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا حماد بن زيد، عن أيوب، عن محمد بن سيرين قال: كنا عند أبي هريرة

### باب حضور اقدس طلع کیا کے گزارہ کے بیان میں

فائدہ: یہ باب شائل کے موجودہ نسخوں میں دو جگہ ماتا ہے، ایک یہاں دوسر ہے اواخر کتاب میں۔ لیکن دو جگہ مذکور ہونے کی کوئی خاص وجہ نہیں، ای لئے بعض نسخوں میں ہر دو باب کی احادیث کو ایک ہی جگہ جمع کر دیا ہے، تاہم چونکہ اکثر نسخوں میں دو جگہ پایا جاتا ہے اس لئے یہ توجیہ کی جاسکتی ہے کہ امام تر مذی والنسطیلہ کا مقصود اس جگہ صرف نفس شکی کو بیان کرنا ہے، اور اس جگہ حضور اقد س النظائی نے نظی کی حالت میں جو جو چیزیں استعال یا نوش فرمائی ہیں ان کا ذکر مقصود ہے، ای وجہ سے بہاں صرف دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں اور اُس جگہ زیادہ۔ یہ بھی ممکن ہے کہ یہاں اس چیز کی طرف اشارہ کرنا مقصود ہو کہ کرشتہ باب میں جو لباس میں بعض ایسی چیزیں گزری ہیں جیسا پُرانی لنگی یا تگ آسٹین کا بجبّہ وغیرہ جو عام معمول کے خلاف تقا، یہ اس وقت کی عام شک حالی کی وجہ سے تھا کہ ابتداءً عُرت زیادہ تھی، پس الفاظ ترجمہ کے اگر چہ ایک ہیں لیکن مقصود علیحدہ ہے۔ امام تر مذی والنسطیلہ نے اس باب میں دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) ابن سیرین والطبیعلیہ کہتے ہیں کہ ہم ایک مرتبہ ابو ہریرہ وظافی کے پاس تھے، اُن پرایک لنگی اور ایک حیادر تھی، وہ دونوں

عيش: [كيفية معيشته حال حياته. العيش: الحياة، والمعيشة: مكسب الإنسان الذي يعيش به، أهل الحجاز يسمون الزرع والطعام عيشا] هو الحياة وما يكون به الحياة، وفي القاموس: هو الحياة وما يعاش به والخبز. قال القاري: وقع في أصل سماعنا هذا الباب الصغير، وسيأتي في آخر الباب باب طويل في عيشه هي ووقع في بعض النسخ ههنا باب طويل، وعلى التقديرين إيراد باب العيش بين بابي اللباس والخف غير ملائم، والظاهر أنه من تصرف النساخ. كتبه الفقير جمال الدين الحسيني. هكذا وجدته بخط ميرك شاه علن هامش نسخة، وقال الحنفي: وفي بعض النسخ: الطويل بعد القصير، ويتجه على كلتا النسختين أن جعلهما بابين غير ظاهر، ورد ابن حجر على من أبدى لذلك وجوها، والظاهر في الجواب: أن المراد بهذا الباب ما يدل على ضيق عيش بعض الأصحاب مع عيشه في أول أمره، وذلك يدل على آخر المره، قاله القاري، وقال المناوي: المبوب له ههنا بيان صفة حياته وما اشتملت عليه من الضيق والفقر، والمبوب له ثم أمره، قاله القاري، وقال المناوي: المبوب له ههنا بيان صفة حياته وما اشتملت عليه من الضيق والفقر، والمبوب له ثم أبيان أنواع المأكولات. هذا أقصى ما اعتذر به الشارح عن التكرار، والإنصاف أن الأصوب: جعلهما بابا واحداً.

وعليه ثوبان مُمَشَّقَانِ مِنْ كَتَّانٍ، فَتَمَخَّطَ فِي أَحدهما فقال: بغ بغ، يَتَمخَّط أبو هريرة في الكتان، لقد رأيتُني وإني لأَخِرُّ فيما بين منبر رسول الله ﷺ وحجرة عائشة على مَعْشِيًّا علي، فيجيء الجائي فيضع رجلَه على عُنُقِي، يُرى أن بي

کان کی تھیں اور گیروی رنگ میں رنگی ہوئی تھیں۔ ابو ہریرہ فران نے ان میں سے ایک سے ناک صاف کی پھر تجب سے کہنے گے کہ اللہ اللہ! آج ابو ہریرہ کتان کے کپڑوں سے ناک صاف کرتا ہے اور ایک وہ زبانہ تھا کہ جب میں منبر نبوی اور حضرت عائشہ فران کھیا کے حجرہ کے درمیان شدت بھوک کی وجہ سے بیہوش پڑا ہوا ہوتا تھا اور لوگ مجھ کو مجنون سمجھ کر میری گردن کو پاؤں سے دباتے تھے اور حقیقتا مجھے جنون وغیرہ کچھ نہیں تھا بلکہ صرف شدت بھوک کی وجہ سے یہ حالت ہوجاتی تھی۔ فران کہ بھر وہ کہ کہ ایک باریک قتم کا کپڑا ہے جو گھائی کے چپڑ فران کو بائل ہے بعدہ قتم کا کپڑا ہوتا ہے۔ صاحب لغات الصراح نے لکھا ہے کہ ایک باریک قتم کا کپڑا ہے جو گھائی کے چپڑ سے بنتا ہے اور صاحب محیط اعظم نے لکھا ہے کہ کتان کو ہندی میں ''الی'' کہتے ہیں، اس کی چھال سے کپڑا بھی بُنا جاتا ہے۔ حضرت ابو ہریرہ فران کو پاؤں سے علاجاً دبائی جاتی ہو تھی تاکہ افاقہ پائے۔ اس حدیث کو حضور سی گائی کے حالات میں اس کے ذکر کیا کہ ابو ہریرہ فران کو جت تھا اور جو سے تھا کہ اس زمانہ میں مجنون کی گرون پاؤں سے علاجاً دبائی جاتی ہو سے ما جاتا ہو ہوگیا کہ یہ حضرت ابو ہریرہ فران کو ہندی کہ میں اس کے ذکر کیا کہ ابو ہریرہ فران کے خواص خدام کا جب یہ حال تھا تو اس حفرات بی ہوتا تھا۔ حضور شائے کی کہ میں نے ایک مربہ حضرت عرب فران کو موال ہوگیا کہ بیہ حضرت ابو ہریرہ فران کی جات ہوں ہو گیا کہ بیہ حضرت ابو ہریرہ فران کی جہاں نے ایک مربہ حضرت عرب فران کو سے ایک کو بیاں نہ تھا کہ چل نہ سکا اور گر کر بے ہوش ہوگیا۔ آتیت کے متعلق کچھ تھیں کی بوٹ ہوگیا۔ اس میں متار ہو تی تھے اور میں ساتھ بی کی رہا تھا کہ چل نہ سکا اور گر کر ہوش ہوگیا۔

ممشقان: بتشديد الشين المعجمة المفتوحة، أي: مصبوغان بالمشق بالكسر، وهو الطين الأحمر، وقيل: المِغرة، قاله القاري، وقال المناوي: وفي المصباح: امشقت الثوب امشاقا: صبغته بالمشق، فالمفعول على بابه. وقالوا: ثوب ممشق بالتشديد والفتح، و لم يذكروا فعله. بخ بخ: بسكون آخره فيهما، وقيل: بكسره غير منون فيهما، وفيه لغات آخر. وهذه كلمة تقال عند الرضا بالشيء والفرح لتفخيم الأمر وتعظيمه، وقد تستعمل للإنكار كما ههنا. الكتان: [نبات زراعي حولي يتخذ من ألياقه النسيج المعروف.] لقد: اللام في حواب قسم مقدر، أي: والله لقد، قاله القاري. لأخِرَّ: بصيغة المتكلم من المفرد، من باب ضرب، مشتق من الحرور، أي: أسقط على الأرض. مغشيًّا: [مستوليا علي الغشي، وهو: تعطل القُوى الحساسة لضعف القلب؛ بسبب جوع مفرط، أو وجع شديد، أو نحو ذلك.]

جنونا وما بي حنون، وما هو إلا الجوع. حدثنا قُتيبة، حدثنا جعفر بن سُليمان الطُبُعي، عن مُناك بن دينار قال: ما شبع رسول الله عن مُنزقَط،

آج مسلمانوں کی تنگ حالی کا شور ہے اور روٹی کا سوال اتناہم ہے کہ اس کی خاطر ہر قتم کی بددینی کو اختیار کیا جاسکتا ہے لیکن کیاان حالات کے عشر عشیر بھی ہمارے حالات ہیں اور بید حضرات ان مصائب پر بھی کسی قتم کی دینی مداہنت برواشت نہ کر سکتے تھے۔ (۲) مالک بن دینار النعطیه فرماتے ہیں کہ حضور اقدس النائی نے مجھی روٹی سے اور نہ گوشت سے شکم سیری فرمائی گر حالتِ ضفف بر۔ مالک بن وینار رالسی اللہ میں کہ میں نے ایک بدوی سے 'خضفف'' کے معنی یو چھے تو اس نے لوگوں ك ساتھ كھانے كے معنى بتائے۔ فاكر ہ: ضفف كے معنى خفى تھے چنانچ اب بھى اہلِ لغت اس ميں مخلف ہيں، اسى وجہ سے مالک بن دینار والنبیل نے ایک بدوی سے دریافت کیا ہے۔ اجہاعی حالت میں پیٹ بھر کر کھانے کا مطلب بعض اوگوں نے یہ بیان کیا کہ اگر کسی جگہ دعوت وغیرہ میں نوبت آتی توشکم سیر ہو کر نوش فرماتے، ویسے مجھی نوبت نہ آتی تھی۔ اس پر بعض علاء نے بڑے زور سے رو فرمایا ہے، وہ کہتے ہیں کہ آنخضرت سنگائی کی طرف ایسے امرکی نسبت کرنا جس كواگر آج كسى كى طرف نبت كيا جائے تو سخت ناگوار ہو، نہايت بے ادبى ہے۔ مگر بندهٔ ناچيز كے نزديك اس مطلب میں کوئی مانع نہیں، اس لئے اس زمانہ میں اگر کسی کی طرف اس امر کی نسبت کی جاتی ہے کہ اپنے گھر پیٹ بھر کر نہیں کھاتا تو اس کا مطلب سے ہوتا ہے کہ سے مخص بخیل ہے اور اُس زمانہ میں آنخضرت منتی کی طرف اس کی نسبت کرنے میں اس کا ایہام نہیں ہے، اس لئے کہ اس وقت کی تنگ حالی معلوم ہے کہ کئی کئی وقت مسلسل فاقوں کی نوبت آتی تنظی، اور اس کے ساتھ حضور اکرم سنگانی کا سخااور جود کہ جو ہدیہ میں کہیں سے کچھ آ جاتا تھا وہ اصحابِ صفّہ پر تقسیم کیا جاتا تھا،

جنونا: [أي: يظن ذلك الجائي أن بي نوعا من الجنون، وهو الصرع.] الضبعي: بضم الضاد المعجمة وفتح الموحدة وكسر العين المهملة، نسبة لقبيلة بين ضبيعة. مالك بن دينار: تابعي حليل، فالحديث مرسل، وقيل: معضل، لأنه سمعه عن الحسن البصري، وهو تابعي أيضاً، فقال: حدثنا الحسن قال: لم يشبع رسول الله الله الحديث. أحرجه أبو موسى وغيره. خُبزقَطَّ: بفتح القاف وتشديد الطاء المهملة، أي: أصلا، وفي زمن من الزمان. وهل المراد أنه ما شبع من أحدهما كما أفهمه توسط "قط" بينهما، أو منهما معا؟ كما يأتي في الباب الطويل: عن أنس أن النبي الله المنه غداء ولا عشاء من حبز ولحم إلا على ضفف؟ محل تردد.

ولا لحم إلاعلى ضَفَفٍ، قال مالك: سألت رجلا من أهل البادية: ما الضفف؟ فقال: أن يتناول مع النّاس.

ایسی صورت میں پید بھرنے کی نوبت کہاں آسکتی تھی۔ لیکن شراج حدیث اس مطلب کو غلط بتاتے ہیں اور ان کا ارشاد حبت ہے، اس لئے اگر یہ مطلب غلط ہو تو اللہ بھی اللہ اپنے لطف سے معاف فرما دیں أعوذ بالله أن أقول فی حقه ما لا يليق بشانه. بالجمله جن علماء نے اس مطلب کو نا پند فرمایا ہے وہ حدیث کا مطلب یہ بتاتے ہیں کہ حضور اقد س المنافیات میز بانی میں تو شکم سیر ہو کر نوش فرماتے تاکہ مہمان حضور اللہ کی کے ساتھ جلد نہ اُٹھ جائیں اور بھو کے نہ رہیں، نیز اس وقت جب کہ آپ کے یہاں کوئی مہمان ہوتا تھا تو اس کے لئے حضور اقد س المنافیق باوجود عرت اور بھی کر فرما کی مہمان ہوتا تھا تو اس کے لئے حضور اقد س المنافیق کے ہاتھ کھینج لینے کے فرما ہوں اس میں حضور اقد س المنافیق کے ہاتھ کھینج لینے کے بعد کہ جس مجمع میں حضور اقد س المنافیق کے ہاتھ کھینج لینے کے بعد کہ جس مجمع میں حضور اقد س المنافیق کے ہاتھ کھینج لینے کے بعد کہ جس مجمع میں حضور اقد س المنافیق کا شم سیر ہونا جس جس جگہ وارد ہوا ہے ان سب مواضع میں بعد مجمع کی بین بدیہی ہے۔ سندیہ ہی کہ اس مونانی میں ہوتی تھی ورنہ بالکل شکم سیر ہوناکی وقت نہیں ہوتا تھا، نہ حالت مہمانی میں نہ حالت تھی حالت مہمانی میں ہوتی تھی ورنہ بالکل شکم سیر ہوناکی وقت نہیں ہوتا تھا، نہ حالت مہمانی میں نہ حالت تھی حالت تھی حالت تھی حالت مہمانی میں نہ حالت مہمانی میں نہ حالت تھی حالت تھیں۔

ضفف: [أي: ما شبع في زمن من الأزمان إلّا إذا نزل به الضيوف فيشبع حينئذ؛ لضرورة الإيناس والمجابرة] هو بفتح الضاد المعجمة والفائين أولا هما مفتوحة، وفي الفائق: روي خفف وشظف، والثلاثة في معنى ضيق المعيشة وقلتها، يعني: لم يشبع الله والحال خلاف الخصب والرخاء، وقيل: معناه كثرة الأيدي واجتماع الآكلين، كما فسر في الحديث. قال البيحوري تبعاً للمناوي: أي: إلا إذا نزل به الضيوف فيشبع حينئذ بحيث يأكل ثلثي بطنه؛ لضرورة الإيناس والمجابرة. هذا هو المتعين في فهم هذا المقام، وما ذكره بعض الشراح: من أن المعنى لم يشبع في بيته بل مع الناس في الولائم والعقائق، فهو هفوة لا يليق ذلك بحنابه الله المخات. أن يتناول: قال القاري: بضم أوّله، وفي نسخة بفتحه، ومعنى الخبر على هذا: أنه الله يشبع منهما إذا أكل وحده، ولكن شبع منهما إذا كان يأكل مع الناس، ثم قيل: معناه: أنه يأكل مع أهل بيته، أو مع الأضياف، أو في الضيافات والولائم والعقائق.

## بَابُ مَاجَاء في خُفّ رسُول الله عَلَيْكُ

#### باب حضور اقدس طلنگائیا کے موزہ کے بیان میں

فائدہ: حضور اقدس سی اللہ نے چند قتم کے موزے استعال فرمائے ہیں۔ موزے کے آواب میں سے دایاں موزہ پہلے پہننا ہے۔

نیز موزہ کا پہننے سے قبل جھاڑ لینا ہے، جس کی وجہ یہ ہے کہ معجزات میں طبرانی نے ایک روایت موزہ کے بارے میں حضرت ابن عباس شی ہے کہ آنخضرت سی گئے نے ایک مر تبہ جنگل میں ایک موزہ پہنا اور دوسرا پہننے کا قصد فرمارہ ہے تھے کہ ایک گوا آکر وہ دوسرا موزہ اُٹھا کر لے گیا اور اوپر لے جاکراس کو پھینک دیا، اس میں ایک سانپ گھسا ہوا تھا جواس گرنے کی چوٹ سے باہر فکا۔ حضور اقدس سی گئے نے حق تعالیٰ کا شکر اواکیا، اور آوابِ موزہ سے ایک قانون فرما دیا کہ ہر مسلمان کے لئے ضروری ہے کہ جب موزہ پہننے کا ارادہ کرے تواس کو جھاڑ لیا کرے۔

ہر مسلمان کے لئے ضروری ہے کہ جب موزہ پہننے کا ارادہ کرے تواس کو جھاڑ لیا کرے۔

(۱) بریدہ کہتے ہیں کہ نجاشی نے حضور من کی کے پاس سیاہ رنگ کے دو سادے موزے ہدیدۃ بھیجے تھے، حضور اقد س الناکی کے ان کو پہنا اور وضو کے بعد اُن پر مسح بھی فرمایا۔ فاکدہ: "نجاشی" حبشہ کے ہر بادشاہ کا لقب ہوتا تھا جیبا کہ "شریف" والی مکہ کا لقب ہوتا ہے۔ ان نجاشی کا نام استحمہ تھا، یہ مسلمان ہوگئے تھے۔ علاء نے اس سے استنباط فرمایا ہے کہ کافر کا ہدیہ قبول کرنا جائز ہے۔ اس لئے کہ یہ اس وقت تک مسلمان نہیں ہوئے تھے، البتہ چونکہ دُوسری حدیث میں کافر کے ہدیہ سے انکار بھی آیا ہے اس لئے علماء نے مختلف طرح سے دونوں کو جمع کیا ہے۔

خف: [ما يلبس في الرجل داخل المنزل] معروف، وجمعه خفاف ككتاب، وخف البعير جمعه أخفاف، كقفل وأقفال. حجير: بضم حاء مهملة ففتح جيم فسكون ياء آخره راء، له هذا الحديث الواحد، أخرجه أبو داود والترمذي وابن ماجة، قاله القاري. ابن بويدة: هو عبد الله، وفي بعض النسخ: أبي بريدة، قال القسطلاني: هو غلط فاحش، قال القاري: وقد يوجه بأنه كنيته. قلت: لكن أهل الرجال ذكروا كنيته أبا سهل.

أنّ النجاشي أهدى للنبي على خُفين أسودين سَاذَجَين، فلبسهما ثم توضّاً ومسح عليهما. حدثنا قتيبة بن سعيد، أخبرنا يجيى بن زكريا بن أبي زائدة، عن الحسن بن عيّاش، عن أبي إسحاق، عن الشعبيّ قال: قال المغيرة (٢) بن شُعبة: أهدى دِحْيَة للنبي على خُفيّن، فلبسهما. وقال إسرائيل: عن حابر، عن عامر - وَجُبّة،

(۲) مغیرہ بن شعبہ ولیکٹی فرماتے ہیں کہ دیہ کلبی نے دو موزے حضور لیٹھیٹی کی نذر کیے تھے۔ ایک دوسری روایت میں موزوں کے ساتھ بجبہ کے پیش کرنے کا بھی ذکر ہے۔ حضور اقدس لیٹھیٹیٹی نے ان کو پہنا یہاں تک کہ وہ پھٹ گئے۔ حضور اقدس لیٹھیٹیٹی نے بیاں تک کہ وہ پھٹ گئے۔ حضور اقدس لیٹھیٹیٹی نے یہ بھی شخیق نہیں فرمایا کہ وہ نہ بوح جانور کی کھال کے تھے یاغیر ند بوح۔

النجاشي: [لقب ملك الحبشة، اسمه أصحمة، وقيل: مكحول بن صعصة. ولمّا مات أخبرهم النبي ﷺ بموته يوم موته، وخرج بمم وصلى عليه، وصلوا معه] كسر أوله أفصح من فتحه، وتشديد الياء أفصح من تخفيفها، وتشديد الجيم خطأ، قاله البيجوري تبعاً للمناوي، وقال القاري: تشديد الجيم خطأ، وهو بفتح النون وتكسر، وقول ابن حجر: "كسر النون أفصح" غير صحيح. لقب لملوك الحبشة، كالتبّع لليمن، وكسرى للفرس، وقيصر للروم، وهرقل للشام، وفرعون لمصر، ألقاب جاهلية، واسم هذا الملك أصحمة. وقد أرسل على إليه عمرو بن أمية الضمري، يدعوه إلى الإسلام فأسلم، ومات سنة تسع من الهجرة عند الأكثر على ماصرح به العسقلاني، قاله القاري، وفي البذل: قبل فتح مكَّة، وصلى عليه النبي ﷺ بالمدينة، كما هو المشهور في كتب الحديث. للنبي ﷺ: وفي نسخة: إلى النبي ﷺ واستعمال "أهدي" باللام وإلى شائع. ساذجين: [خالصين في السواد، وليس فيهما نقوش] بفتح الذال المعجمة، معرب "ساده" على ما في القاموس، أي: غير منقوشين، أو لا شية فيها تخالف لونهما، أو مجردين عن الشعر، كما في قوله: نعلين جرداوين. دحية: بكسر أوله عند الجمهور، وقيل: بالفتح. صحابي مشهور ذوجمال حتى كان يأتي جبرئيل 🤲 في صورته كثيرًا، و وجهه تقدم. وقال إسرائيل: هو من كلام الترمذي، فإن كان من قبل نفسه وهو الظاهر، فهو معلَّق، وإن كان من قتيبة فلا يكون معلقا، وقال ميرك: يحتمل أن يكون مقولا ،ليحيي فيكون عطفاً بحسب المعنى على قوله: عن الحسن بن عياش، قاله القاري. وجُبّة: بالنصب عطفا على خفين، قال ميرك: والحاصل أن يحيى روى قصة إهداء الخفين فقط عن الحسن، وروى قصة إهداء الخفين مع الجبة عن إسرائيل، ويحتمل أن يكون تعليقا عن الترمذي، و لم أر من خرج الحديث غير المؤلف، فإنه ذكره في جامعه بهذا السياق بلا تفاوت، ثم رأيت الحديث مخرجاً في أخلاق النبي ﷺ لأبي شيخ بن حبان الأصبهاني، فإنه أخرجه من طريق هيثم بن جميل، عن زبير بن معاوية، عن حابر الجعفي، عن عامر، عن دحية الكلبي أنه أهدى لرسول الله ﷺ جبة من الشام وخفين، ويفهم من هذا السياق تقوية احتمال التعليق، قاله القاري.

فلبسهما حتى تخرقا، لا يدري النبي النبي النبي النبي الله أذكي هما أم لا. قال أبو عيسى: هذا هو أبو إسحاق الشَّيْبَانِي، واسمه سُليمان.

فائلہ ہ: اس اخیر لفظ سے حفیہ کے اس قول کی تائید ہوتی ہے کہ دباغت کے بعد مذبوح اور غیر مذبوح کی کھال دونوں استعال کرنی جائز ہیں۔ بعض ائمہ کا اس میں اختلاف ہے جس کی بحث کتب فقہ سے تعلق رکھتی ہے۔

فلبسهما: أي: الخفين والجبة، وثني الضمير؛ لأن الخفين في الحقيقة ملبوس واحد، ويحتمل أن يكون الضمير إلى الخفين فقط كما في الرواية الأولى، ويؤيده قوله: لا يدري. أذكي [أي: أ مذبوح بتذكية شرعية أم لا، والمعنى: لم يعلم أن هذين الخفين كانتا متخذتين من جلد مذكى أم من الميت.] الشيباني: بمعجمة وتحتية وموحدة، نسبة إلى شيبان، قبيلة معروفة في بكر بن وائل، وهو شيبان جميل بن تُعلبة، قاله السمعاني. والغرض أن أبا إسحاق هذا ليس بسبيعي كما يوهمه كون إسرائيل الراوي من ولده.

# بَابُ مَاجَاء في نعل رسُول الله عَلَيْكُ

حدثنا محمد بشار، حدثنا أبو داود، حدثنا همّام، عن قتادة أقال: قلت لأنس بن مالك: كيف كان نعل رسول الله عليه قال: لهما قِبَالَانِ. حدثنا أبو كريب محمد بن العلاء، حدثنا وكيع، عن سفيان، عن خالد الحذّاء، عن عبد الله بن الحارث،

# باب حضور اقدس طلی آیا کے تعلین (جوتے) شریف کے ذکر میں

فائدہ: اس میں حضور اقد س منتی ہوتے کی ہیئت اور اس کے پہنے اور نکالنے کا طریقہ ذکر فرمایا ہے۔ نعل شریف کا نقشہ اور اس کے برکات و فضائل حکیم الامت حضرت مولانااشرف علی صاحب تھانوی مظلیم کے رسالہ "زاد السعید" کے اخیر میں مفصل مذکور ہیں، جس کو تفصیل مقصود ہو اس میں دکھے لے۔ مخضر یہ ہے کہ اس کے خواص بے انتہا ہیں، علماء نے بارہا تجربے کیے ہیں، حضور کی زیارت میشر ہوتی ہے، ظالموں سے نجات حاصل ہوتی ہے، ہر دلعزیزی میشر ہوتی ہے۔ طریق توسل بھی اُسی میں مذکور ہے۔ فرض ہر مقصد میں اس کے توسل سے کامیابی ہوتی ہے۔ طریق توسل بھی اُسی میں مذکور ہے۔ امام تر مذی والنسی بیارہ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) قادہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت انس شخصی ہے دریافت کیا کہ حضور کے نعل شریف کیسے تھے؟ تو انھوں نے فرمایا کہ ہر ایک جوتے میں دو دو تھے تھے۔ فائدہ: عرب میں جوتا ایسا نہیں ہوتا تھا جیسا کہ یہاں ہند میں متعارف ہے بلکہ ایک چہڑے کی چپٹی پر دو تھے ہوتے تھے۔ جس کانقشہ یہے۔ (نعلین مبارک کانقشہ کتاب کے قرمیں صفح ۵۰۴ پر ملاحظہ فرمائیں)

نعل: [كل ما وقيت به القدم عن الأرض] النعل قد يجيء مصدراً وقد يجيء اسما، وهو محتمل للمعنيين ههنا، والثاني هو الأظهر، قاله القاري. قبالان: تثنية قبال بكسر القاف وبالموحدة: زمام النعل، وقال المجد: زمام بين الإصبع الوسطي والتي تليها، وكان ﷺ يضع أحد القبالين بين الإبجام والتي تليها، والأخرى بين الوسطى والتي تليها.

سفيان: قال القاري: أي: الثوري لا ابن عبينة؛ لأنه لم يرو عن خالد الحذَّاء، خلافًا لمن وهم من الشراح. وكذا تعقب المناوي وغيره على من قال: إنه ابن عبينة. عن ابن عباس على قال: كان لنعل رسول الله على قِبَالَانِ مُثَنّى شِراكهما. حدثنا أحمد بن منيع ويعقوب بن إبراهيم، حدثنا أبو أحمد الزّبيري، حدثنا عيسى بن طَهْمَان قال: المهدات عطشان المعرب علين جَرْدَاوَيْنِ لهما قِبَالَان. قال: فحدثني ثابت بعد عن أنس: أنوجسى بن على رسول الله على حدثنا إسحاق بن موسى الأنصاري،قال:

(۲) ابن عباس فالنفی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس فلنگائی کے تعلین شریف کے سے دوہرے سے۔ فاکرہ: یعنی ہر ہر سے میں دودو سے سے، یعنی ہر تہم دوہرا تھا۔ اس حدیث کی سند میں ایک راوی خالد حذاء ہیں۔ حذاء کے معنی موچی کے ہیں۔ علاء نے لکھا ہے کہ بیہ صاحب خود موچی نہیں سے، لیکن نشست وبرخاست اور تعلقات موچیوں سے سے اس لئے ان کا لقب خالد موچی پراگیا تھا کہ اس سے بہچانے جاتے سے۔ جس قتم کے آدمیوں سے تعلقات ہوتے ہیں ان کے ظاہری اور باطنی اثرات رنگ لائے بغیر نہیں رہے۔

(۳) عیسی کہتے ہیں کہ حضرت انس والنگؤ نے ہمیں دوجوتے نکال کر دکھلائے، ان پر بال نہیں تھے۔ مجھے اس کے بعد ثابت نے یہ بتایا کہ وہ دونوں آنخضرت ملکی کے تعلین شریف تھے۔ فاکدہ: اکثر چمڑے کو بغیر بال اتارے بھی عرب میں جوتا بنالیا جاتا تھا، اس لئے راوی نے بالوں کا ذکر فرمایا۔

مشّى: بضم ميم وفتح مثلثة ونون مشددة على أنه اسم مفعول من التثنية، وفي نسخة صحيحة: بفتح ميم فسكون فكسر فتحية مشددة على أنه اسم مفعول من الثني، قاله القاري، وجعلهما المناوي روايتين. شراكهما: [تثنية شراك، وهو أحد سيور النعل. والمعنى: كان شراك نعله مجعولا اثنين من السيور.] الزبيري: نسبة لجده زبير بالزاي مصغراً، واسمه محمد بن عبد الله بن الزبير. جرداوين: الجرداء مؤنث أحرد، وهي: التي لا شعر عليها، استعير من أرض جرد لانبات فيها، وقيل: معناه خلقين. ابن موسى: كذا في انسخ، قال المناوي وتبعه البيجوري: إسحاق بن موسى كذا في نسخ، وفي بعضها: إسحاق بن محمد وهو الصواب. قال بعض الحفاظ: هذا هو الذي خرج له في الشمائل، وليس هو إسحاق بن موسى الذي خرج له في جامعه، قال في التقريب: إسحاق بن محمد مجهول. وهذا عندي وهم منهما، والصحيح إسحاق بن موسى كما في النسخ الموجودة عندي، ويؤيد كتب الرجال أيضاً كونه ابن موسى؛ إذ ذكروا رواية الترمذي عن ابن موسى بدون الواسطة، وعن ابن محمد بواسطة، وأيضاً ذكروا في تلامذة معن بن موسى: هذا ابن موسى دون ابن محمد، وإسحاق بن محمد الذي أخرج له الترمذي في الشمائل، وقال صاحب التقريب فيه: إنه مجهول، هو رجل آخر، راوي حديث الاحتباء، يأتي حديثه في باب حلسته مخفي قامل.

أخبرنامعن، حدثنا مالك، عن سعيد بن أبي سعيد المَقْبُرِي، عن عُنيد بن جُرَيج أنه قال لابن عمر: رأيتك تلبس النّعال السِّبتية؟ قال: إني رأيت رسول الله الله النّعال التي ليس فيها شَعرٌ،

(٣) عبيد بن جرت كے خصرت ابن عمر و الله سے پوچھا كه آپ بغير بالوں كے چمڑے كاجوتا پہنتے ہيں، اس كى كيا وجہ ہے؟ انھوں نے فرمايا كه ميں نے حضور اقد س ملتي كي ايبا ہى جوتا پہنتے ہوئے اور اس ميں وضو فرماتے ہوئے ديكھا ہے، اس كئ ميں ایسے ہى جوتے كو پہند كرتا ہوں۔

فائدہ: منشا سوال کا یہ تھا کہ عرب میں اس وقت تک تعم و تمدن ایبانہ تھا، اس لئے بالوں سمیت چڑے کا جوتا عام طور سے بنالیا جاتا تھا۔ اس لئے بخاری شریف کی مفضل حدیث میں ہے کہ عبید نے حضرت ابن عمر وظافی سے کہا کہ میں چند چیزیں آپ کے معمولات میں الیں دیکھتا، منجملہ ان کے یہ بھی ذکر کیا کہ آپ صاف شدہ چڑے کا جوتا پہنتے ہیں۔ حضرت ابن عمر وظافی اتباع کے شدّتِ اہتمام میں اس کا لحاظ فرماتے تھے، دوسرے حضرات عام دستور کے موافق ویسے ہی چڑے کا بنا لیتے تھے۔ حدیثِ بالا میں اس میں وضو کرنے کا مطلب یہ ہے کہ عرب کے جوتے میں چو نکہ پنجہ نہیں ہوتا، نینچ چپتی اوپر تمہ، اس لئے جوتا پہنے ہوئے بھی وضو ہو سکتا ہے اور بے تکلف پاؤں دُھل سکتا ہے، اس لئے حضور کبھی کبھی تعلیم و جواز کے واسطے ایسا بھی کر لیتے تھے۔ بعض علاء نے اس میں وضو کا مطلب یہ بتایا ہے کہ وضو کے بعد فوراً نعلین شریف پہن لیتے تھے، پاؤں کے خشک ہونے کا انتظار نہ فرماتے تھے تاکہ یہ معلوم ہو جائے کہ فوراً تریاؤں میں جوتا پہنے سے وضو میں کوئی نقص نہیں آتا۔

المقبري: نسبة للمقبرة لكثرة زيارته لها، أو لحفظها، أو لكون عمر ولاه لحفرها. السبتية: [التي لا شعر عليها، نسبة إلى سبت، وهو جلود البقر المدبوغة لأن شعرها سُبِتَ وسَقط عنها بالدباغ، ومراد السائل: أن يعرف حكمة اختيار ابن عمر لبس السبتية] بكسر السين المهملة وسكون الموحدة: منسوبة إلى السبت، قال أبو عبيد: هي المدبوغة، ونقله عن الأصمعي، وقيل: إلها هي التي حلقت عنها وأزيل شعرها، قاله القاري، وقال العيني هي: نسبة إلى سبت بكسر السين وسكون الموحدة، وهو جلد البقر المدبوغ بالقرظ، وقال أبو عمر: كل مدبوغ فهو سبت، وقال أبو زيد: هي السبت مدبوغة أو غير مدبوغة، وقيل: السبتية التي لا شعر عليها، وقيل: التي عليها الشعر إلى آخر ما بسطه، وجواب ابن عمر هي يدل علي أن المراد التي لا شعر عليها. قال الحديث: وأينا المجاري: عن عبيد بن جريج أنه قال لابن عمر هي: رأيتك تصنع أربعا لم أر أحداً من أصحابك يصنعها. الحديث.

ويتوضّاً فيها، فأنا أُحِب أن ألبسها. حدثنا إسحاق بن منصور، حدثنا عبد الرزاق، عن معمر، عن ابن أبي ذِئب، عن صالح مَوْلَى التَّواَمة، عن أبي هريرة هذه قال: كان لنعل رسول الله على معدن عدار عن السلومين ويتالان. حدثنا أبو أحمد قال: أخبرنا سفيان، عن السلوي قال: حدثني مَنْ سمع عمرو أبن حُريثٍ يقول: رأيت رسول الله على يُصلي في نعلين مخصوفتين. حدثنا إسحاق بن موسى الأنصاري، أحبرنا معن، أحبرنا مالك، عن أبي الزِّنَاد، عن الأعرج، عن الأحرج،

يتوضأ فيها: أي: يلبسها بعد الوضوء ورجلاه رطبتان، كما في المجمع، واختاره النووي، وقيل: يتوضأ والرجل في النعل، واختاره البيجوري.

التوأمة: كالدحرجة بفتح مثناة وسكون واو وفتح همزة. هي امرأة لها صحبة، سميت بذلك؛ لأنها كانت مع أخت في بطن. السدي: يمهملة مضمومة فمهملة مشددة مكسورة: نسبة إلى السدة، وهو باب الدار، نسب إليها إسماعيل بن عبد الرحمن لبيعه المقانع بباب مسجد الكوفة، وهو السدي الكبير وحفيده السدي الصغير، والمراد ههنا الكبير.

من سمع: قال القسطلاني: لم أر التصريح باسمه، وأظنه عطاء بن السائب.

مخصوفتين: عامة الشراح على أنها كانتا مخروزتين بحيث ضم طاق إلى طاق، لكن قال القاري: وفي شرح أن المراد به المرقعة، وهذا أوجه عندي؛ لما سيأتي من قول الأنصاري: ياخير من يمشي بنعل فرد.

<sup>(</sup>۵) ابوہریرہ ﷺ بھی یہ ہی نقل فرماتے ہیں کہ حضور اقدس ملٹھ کیا کے نعلین شریف کے دو تھے تھے۔

<sup>(</sup>۲) عمر و بن حریث بی فی فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س میں فیا کیا کو ایسے جو توں میں نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے جن میں دوسر اچمڑا سلا ہوا تھا۔ فائدہ: یعنی اس کی تلی دوہری تھی، اوپر نیچے دو تہہ چمڑے کی تھیں، یابیہ مطلب ہے کہ ٹوٹے ہوئے ہوئے کو وجہ سے چمڑے کے پیوند گلے ہوئے تھے۔

<sup>(4)</sup> ابو ہریرۃ وظافی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس طفی آنے ارشاد فرمایا کہ ایک جوتا پہن کر کوئی نہ چلے، یا دونوں پہن کر چلے یا دونوں نکال دے۔ فاکدہ: اس حدیث کو شائل میں ذکر کرنے سے بید مقصود ہے کہ حضور کی عادتِ شریفہ ایک جوتا پہنے کی نہیں تھی، اس لئے کہ جب حضور دوسروں کو منع فرمارہے ہیں تو خود ایساکیوں کرتے۔ بظاہر اس حدیث میں ممانعت

أبي هُريرة ﴿ أَن رسول الله ﷺ قال: لا يَمشِينَ أحدكم في نعل واحدة، لَيُنْعِلْهُمَا جميعا، أو ليحفهما جميعًا. حدثنا قُتيبة، عن مالك بن أنس، عن أبي الزِّناد، نحوه. حدثنا إسحاق ابن موسى، أخبرنا معن، أخبرنا مالك، عن أبي الزبير، عن جابر فيه،

سے مقصود عادةً ایبا کرناہے، للمذااگر کسی عارض کی وجہ سے تھوڑی بہت دیر ایسے چلے مثلاً جوتا ٹوٹ جائے یا کوئی اور عارض پیش آ جائے تو کچھ مضائقہ نہیں۔ اس حدیث کے ذیل میں علاء نے ایک موزہ اور ایک آسٹین پہننے کو بھی داخل فرمایا ہے۔ غرض معتاد طریقہ پر ہر چیز کو پہننا چاہئے، تکلف اور بے تمیزی سے احتراز کرنا چاہئے۔

(٨) حضرت جابر فالنفخة فرمات بين كه حضور اقدس ملكاتيا في اس سے منع فرمايا ہے كه كوئى شخص بائيں ہاتھ سے كھائے يا ایک جوتا پہنے۔ فاکدہ: جمہور علاء کے نزدیک یہ ارشادات استحبابی ہیں یعنی حرام نہیں ہے۔ لیکن بعض اصحابِ ظاہر نے ناجائز بتایا ہے۔

لا يمشين: [نفيّ صورة ولهيّ معنّى، فيكره ذلك من غير عذر؛ لما فيه من المثلة، وعدم الوقار، وتمييز إحدى جارحتيه عن الأخرى.] أشكل عليه بوجهين: الأول بما في الجامع عن عائشة من أن المصطفى ﷺ ربما مشى بنعل واحدة، وأحيب: بأن موضع النهي استدامة المشي في فردة، أما لو انقطع نعله فمشي خطوة أو خطوتين فليس بقبيح ولا منكر، أو النهي للإرشاد والفعل للحواز، وكفي بفعل عليّ وابن عمر جوازاً، والثاني بما في الصحيحين أن أنصاريا شكي إليه ﷺ فقال: يا خير من يمشى بنعل فرد، وأجيب: بأن الفرد ههنا التي لم تخصف و لم تطارق، وإنما هي طاق واحد، والعرب تمتدح برقة النعال، وحكى النووي الإجماع على ندب لبس النعلين جميعاً، وأنه غير واحب، ونوزع بقول ابن حزم: لايحل. لينعلهما: أي: القدمين بلام الأمر، ضبطه النووي بضم أوله من أنعل، وتعقب بأن أهل اللغة قالوا: أنعل وانتعل أي: لبس النعل، لكن قال أهل اللغة أيضاً: أنعل رجله ألبسها نعلا. قال الحافظ ابن حجر: والحاصل أن الضمير إن كان للقدمين جاز الضم والفتح، وإن كان للنعلين تعين الفتح. **ليحفهما**: [وهو الإعراء عن الرحل.]

قتيبة إلخ: قال المناوي: السند مرسل أو منقطع لإسقاط الأعرج وأبي هريرة. وتبعه البيحوري في ذلك، وحكاه القاري عن العصام، وهذا كله ليس بذلك، بل المعنى بسنده نحوه، كما هو المتعارف عند المحدثين؛ والدليل على ذلك: أن المصنف الله أخرجهما في جامعه، ونصه: حدثنا قتيبة، عن مالك ح وحدثنا الأنصاري، حدثنا معن، حدثنا مالك، عن أبي الزناد إلخ، والفرق بين الروايتين أن في الثانية حصل للمصنف العلو. أن النبي في هي أن يأكل -يعني الرجل- بشماله، أو يمشي في نعل واحدة. حدثنا قُتيبة عن مالك ح وأخبرنا إسحاق بن موسى، أخبرنا معن، أخبرنا مالك، عن أبي الزِّناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة في أن النبي في قال: إذا انتعل أحدكم فليبدأ باليمين، وإذا نزع فليبدأ بالشمال، فلتكن اليمني أوسلما تُنعَل، وآخرُهما تُنسزَع. حدثنا أبو موسى محمد بن المثنى، أخبرنا محمد بن جعفر قال: ذكر بناويل العضو أخبرنا شعبة قال: حدثنا أشعث - وهو ابن أبي الشعثاء - عن أبيبه، عن مسروق، عن اخبرنا شعبة قال: كان رسول الله يُحبّ التيمّن ما استطاع في ترجّله وتنعّله وطهوره.

(۹) ابو ہریرہ و النور کی جائے۔ ہیں کہ حضور اقد س الناکھ کے ارشاد فرمایا ہے کہ جب کوئی شخص تم میں سے جوتا پہنے تو دائیں سے ابتداء کرنی جائے، اور جب نکالے تو بائیں سے پہلے نکالے۔ دایاں پاؤں جوتا پہننے میں مقدم ہونا چاہئے اور نکالنے میں مؤخر۔ فاکدہ: چونکہ جوتا پاؤں کے لئے زینت ہے اس لئے دیر تک پاؤں میں رہنا چاہئے، جیسا کہ پہلے بھی گذر چکا۔ ایسے ہی ہر وہ چیز جس کا پہننازینت ہواس کے پہننے میں دائیں کو مقدم کرے اور نکالنے میں بائیں کو، جیسے کُرتا، پاجامہ، اچکن وغیرہ۔ ہر وہ چیز جس کا پہننازینت ہواس کے پہننے میں دائیں کو مقدم کرے اور نکالنے میں بائیں کو، جیسے کُرتا، پاجامہ، اچکن وغیرہ۔ (۱۰) حضرت عائشہ فرائی ہیں کہ حضور اقدس سائی آئے اپنے کنگھی کرنے میں اور جوتا پہننے میں اور اعضاءِ وضو کے دھونے میں حتی الوسع دائیں سے ابتدا فرمایا کرتے تھے۔ فاکدہ:ان تین کی شخصیص نہیں بلکہ ہر چیز کا یہی تھم ہے جیسا کہ دھونے میں حتی الوسع دائیں سے ابتدا فرمایا کرتے تھے۔ فاکدہ و کی ضرورت بائیں کے ابتدا کی لاحق ہو تو مضائقہ نہیں۔

يعني الرجل: يعني زاد لفظ "يعني" أبو الزبير أو من دونه لنسيان ألفاظ الشيخ. والرجل ليس باحتراز عن المرأة، بل المراد الشخص بطريق العموم. فليبدأ: قال الحافظ ابن حجر: نقل القاضي عياض وغيره الإجماع على أن الأمر فيه للاستحباب. بالشمال: [لأن النيزع من باب التنقيص، واليمين مختار الله ومحبوبه في الأشياء.] أبو موسى: هو محمد ابن المثنى المذكور، فما في بعض النسخ من لفظ "نا" بينهما غلط. وهو ابن: الغرض أن شعبة اقتصر على لفظ "أشعث" فقط فزاد بعض من دونه نسبه. استطاع: [أي: يختار تقديم اليمين مدة استطاعته، بخلاف ما إذا كان ضرورة فلا كراهة في تقديم اليسار حينئذٍ.] في توجله: [أي: في تسريح شعره] ذكر الثلاثة ليس للحصر، بل للإشارة إلى أنه علي كان يراعي التيمن من الفرق إلى القدم في باب العبادات والعادات.

(۱۱) ابو ہریرہ ویلی نی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النگائی کے نعلین شریف کے دو تھے تھے۔ ایسے ہی حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر فاروق ویلی نی کے جوتا میں بھی دوہرا تسمہ تھا۔ ایک تسمے کی ابتدا حضرت عثمان ویلی نی نے فرمائی ہے۔ فائدہ: غالبًا حضرت عثمان ویلی نی نے اس کے اس کو اختیار فرمایا کہ دو تسموں کا ہونا ضروری نہ خیال کر لیا جائے۔

هشام: قال العصام: المسمى بمشام في أسانيد الشمائل خمسة، قال المناوي: هذا هشام ابن حسان، وهو الراوي عن ابن سيرين، وأى ثلاثين صحابيا، وكان يعبر الرؤيا.]

# بَابُ مَاجَاء في ذكر خاتم رسُول الله عَلَيْنُ

حدثنا قُتَيبة بن سعيد وغير واحد، عن عبد الله بن وهب، عن يونس، عن ابن شهاب، عن أنس بن مالك عليه قال: كان خاتم البي الله من وَرق،

#### باب حضور اقدس طلُّحُلِّيمُ كَيْ انْكُوسْمِي كَا ذِكْرِ

فاكده: اس باب مين امام ترمذى والنبيطية في أخد احاديث ذكر فرمائي مين-

(۱) حضرت انس خِلْنُونُهُ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س لِنْنَا فَیْلُو کھی جاندی کی تھی اور اس کا گلینہ حبثی تھا۔

فائکدہ: چاندی کی انگو تھی جمہور کے نزدیک جائز ہے، باتی پیتل لوہے وغیرہ کی حفیہ کے نزدیک ناجائز ہے۔ حضور سائی نے ا ابتداءً انگو تھی نہیں بنوائی تھی، مگر جب معلوم ہوا کہ سلاطین عجم بغیر مہر کے خطوط کی قدر نہیں کرتے اور تبلیغی خطوط سلاطین کے پاس ارسال کرنے شروع فرمائے تو سنہ ۲ یا سنہ کے ہجری میں مہر بنوائی۔ اس میں علاء کے اقوال مختلف ہیں کہ انگو تھی کا حکم کیا ہے۔ بعض علاء نے مطلقا سنت فرمایا ہے، بعض علاء نے غیر سلطان اور قاضی کے لئے مکروہ بتلایا ہے۔ علاء حنفیہ کا حکم کیا ہے۔ بعض علاء نے مطلقا سنت فرمایا ہے، بعض علاء نے غیر سلطان اور قاضی کے لئے مکروہ بتلایا ہے۔ علاء دفقیہ (کثر اللہ تعالی جمعہم وشکر سعیهم) کی شخصی شامی کے قول کے موافق یہ ہے کہ بادشاہ قاضی، متوتی وغیرہ، غرض جن کو مہرکی ضرورت پڑتی ہو اُن کے لئے تو سنت ہے اور ان کے علاوہ دوسروں کے لئے جائز تو ہے لیکن ترک کرنا افضل ہے۔ اور اس کی وجہ ظاہر ہے کہ نبی کریم انگائی نے بھی اُسی وقت بنوائی جب سلاطین کو خطوط لکھنے کے لئے اس کی ضرورت پٹیں آئی،

ذكر: زاد لفظ "ذكر" للتنبيه على تميز هذه الترجمة من الترجمة المتقدمة، فإن المراد في الأولى: هي البضعة الناشزة عند الكتف، والمراد هناك الطابع الذي يختم به الكتب. وفي لفظ "الحاتم" خمس لغات، وقيل: عشر، والأفصح كسر التاء. قال الزين العراقي: لم ينقل كيف كانت صفة خاتمه الشريف هل كان مربعا أو مثلثا أو مدوراً؟ وعمل الناس في ذلك مختلف، وفي كتاب "أخلاق النبوة" أنه لا يُدرى كيف هو. قالوا: والخاتم حلقة ذات فص من غيرها، فإن لم يكن لها فص فهي فتخة، قاله البيحوري. واختلف في حكم الخاتم كما بسط في المطولات، وفي الدر المختار: ترك التختم لغير السلطان والقاضي وذي حاجة إليه كمتول أفضل، قال ابن عابدين: أشار إلى أن التختم سنة لمن يحتاج إليه كما في الاختيار. ورق: بفتح الواو وكسر الراء المهملة وتسكن تخفيفاً، أي: فضة وفي الأصل: النقرة المضروبة. وقيل: النقرة مطلقا، مضروبة أو لا.

وكان فَصُّه حَبَشيّا. حدثنا قتيبة، أخبرنا أبو عوانة، عن أبي بِشْر، عن نافع، عن ابن عمر الله أن النبي الله النبي الخذ خاتما من فضة، فكان يَختِم به، ولا يَلبَسه. قال أبو عيسى: أبو بشر: اسمه جعفر بن أبي وحشية. حدثنا محمود بن غيلان،

چنانچہ حدیث ﴿ میں آرہا ہے۔ ابو داؤد شریف وغیرہ میں نبی کریم النگائیا ہے بادشاہ کے علاوہ کو انگوشھی پہننے کی ممانعت بھی آئی ہے، مگر چونکہ حضور النگائیا کے سامنے اکثر صحابہ سے پہننا بھی ثابت ہے اور حضور النگائیا کی اجازت بھی دوسری احادیث میں آئی ہے، اس لئے اس ممانعت کو اس خلافِ اولی پر حمل کیا ہے۔

(۲) حضرت ابن عمر فطائلہ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س منتی کے چاندی کی اگو تھی بنوائی تھی، اس سے خطوط وغیرہ پر مہر فرماتے تھے، پہنتے نہیں تھے۔ فائدہ: حضور اقد س منتی کا اگو تھی کو پہننا روایاتِ متعددہ سے ثابت ہے اس لئے حضرت ابن عمر فرائے تھے، کینتے کی اس حدیث کی علماء نے چند توجیہات فرمائی ہیں۔ بعض نے یہ توجیہ کی ہے کہ مقصود استمرار ہے کہ ہمیشہ نہیں پہنتے تھے، بعض کی رائے ہے کہ حضور منتی کی دو اگو ٹھیاں تھیں، ایک یہ مہر والی، اس کو مہر کے کام میں لاتے تھے اور پہنتے نہیں تھے، دوسری پہننے کے استعال میں لاتے۔ ایسے ہی اور بھی مختلف طریق سے جمع کیا گیا ہے۔ لیکن بندہ کے نزدیک اولی یہی ہے کہ ہر وقت اس کو نہیں پہنتے تھے۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ ایک مرتبہ نبی کریم منتی نماز پڑھ رہے تھے، دائیں ہاتھ میں اگو تھی تھی، نماز میں اس پر نگاہ پڑگی تواس کے بعد سے پہننا چھوڑدیا تھا۔

فصّه: بتتليث أوله، ووهم القاموس الصحاح في جعله الكسر لحناً، وللفص معان كثيرة، والمراد ههنا: ما ينقش فيه اسم صاحبه. حبشيا: أي حجراً منسوباً إلى الحبش؛ لأنه معدنه، وقيل: كان فصّه عقيقاً كما في خبر، وقيل: كان جزعاً. وقال حبشياً؛ لأنه يؤتى بهما من بلاد اليمن وهو كورة الحبشة، أو معنى حبشيا: جيء به من الحبشة، أو كان أسود على لون الحبشة، أو صانعه أو صانع نقشه من الحبشة، وبه يحصل الجمع بينه وبين ما سيأتي: "من فضّة فصّه منه" إذ لم يثبت تعدّد حاتمه، وهي رواية البخاري، ومن ثم قال ابن عبد البر: إنها أصح، قاله القاري، زاد المناوي أو مصنوعاً كما يصنعه الحبشة، كما فسركون سيفه حنفيًا بكون زيه على سيوف بني حنيفة. اتخذ: [واتخاذه الحاتم كان في أواخر السادسة وأوائل السابعة] ولا يلبسه: أي: استمراراً ودواماً، فلا ينافي ما سيأتي في آخر الباب عن ابن عمر في بنفسه: أنه كان في يده.

احادیث میں ایک منقش کپڑے کے متعلق بھی اس قتم کا واقعہ آتا ہے کہ نماز میں اس پر نگاہ پڑگئی تو حضور سکھی نے اس کو نکال دیا تھا اور اس کے بدلہ میں ایک معمولی کپڑا پہن لیا تھا۔ انگو تھی چونکہ ضرورت کی چیز تھی اس لئے مطلقاً تواس کا ترک مشکل تھا اس لئے عام طور پر اس کا پہننا ترک فرما دیا ہو، یہ اقرب ہے، چنانچہ دوسرے باب کی چھٹی حدیث میں آرہا ہے کہ اکثر اوقات حضرت معیقیب کے پاس رہتی تھی۔

(٣) حضرت انس و النفاق فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النفاقی کی اگو کھی چاندی کی تھی اور اس کا گلینہ بھی اس ہی کا تھا۔

فاکدہ: یہ حدیث بظاہر اس روایت کے خلاف ہے جس میں حبثی گلینہ وارد ہوا ہے۔ جو لوگ دوا نگو ٹھیوں کے قائل ہوئے ہیں وہ خود اس حدیث کو بھی دو ہونے پر قرینہ بتاتے ہیں، چنانچہ بیہ قی وغیرہ کی یہی رائے ہے، ان کے نزدیک تو کوئی اشکال ہی نہیں۔ لیکن جو حضرات ایک انگو تھی کے قائل ہیں وہ ان دونوں میں اس طرح جمع فرماتے ہیں کہ حبثی ہونے کے معنی بہیں۔ لیکن جو حضرات ایک انگو تھی کے قائل ہیں وہ ان دونوں میں اس طرح جمع فرماتے ہیں کہ حبثی ہونے کے معنی یہ ہیں کہ حبثی رنگ یا حبثی طریقہ کا تھا، یاس کا بنانے والا حبثی تھا۔ بندہ کے نزدیک تعدد پر حمل اقرب ہے کہ مختلف او قات میں مختلف انگو ٹھیاں ہونا متعدد احادیث سے ثابت ہے کہ ایک انگو تھی حضور نے خود بنوائی پھر ہدیہ میں خدام نے پیش کیں، جیسا کہ جمع الوسائل کی مختلف روایات سے سے مضمون ثابت ہوتا ہے۔

(٣) حضرت انس والله على مروى ہے كہ حضور اقدس الله الله على خطوط كھنے كا ارادہ فرمايا تو لوگوں فرمايا كے حضور نے انگو تھى بنوائى، جس كى سفيدى گوياب ميرى

الطنافِسي: بفتح الطاء وكسر الفاء، نسبة لطنافس كمساحد، جمع طنفسة بضم أوله وثالثه، وكسرهما، وكسر الأول وفتح الثالث: بساط له خمَّل، أي وبر، نسب إليها؛ لأنه كان يعملها أو يبيعها. فصّه هنه: هذا يخالف ما تقدم من قوله "وكان فصّه حبشيا" وتقدم الجمع بينهما، والأوجه عندي التعدد، وإليه مال النووي والبيهقي وابن العربي والقرطبي وغيرهم، كما حكاه عنهم المناوي، وبسط الروايات في ذلك القاري.

أن يكتب إلى العجم، قيل له: إن العَجَم لا يقبلون إلا كتابًا عليه حاتم، فاصطنع حاتمًا، فكأني انظر إلى بياضه في كفّه. حدثنا محمّد بن يجيى، أخبرنا محمد بن عبد الله الأنصاري، حدثني أبي، عن ثُمَامة، عن أنس بن مالك عليه قال: كان نقش حاتم النبي على المحمّد: سطر، ورسول: سطر، والله: سطر". حدثنا نصر بن علي الجَهْضَمِي أبو عمرو، أنبأنا نوح بن قيس، عن قتادة،

نظروں کے سامنے پھر رہی ہے۔ فائدہ: اس اخیر کے جملہ سے اس قصہ کے خوب یاد ہونے کی طرف اشارہ ہے اور سفیدی سے اس کے چاندی کی ہونے پر اشارہ ہے۔

(۵) حضرت انس خلیجی سے مروی ہے کہ حضور اقدس ملیجیجی کی انگو تھی کا نقش "مجد رسول اللہ" تھا اس طرح پر کہ "مجد" ایک سطر میں تھا،"رسول" دوسری سطر میں، لفظ "اللہ" تیسری سطر میں۔ بعض علاء نے لکھا ہے کہ اس کی صورت (ریال تھی کہ اللہ کا پاک نام سب سے اوپر تھا، مگر محققین کی رائے یہ ہے کہ کسی حدیث سے یہ ثابت نہیں ہوتا، بلکہ ظاہر الفاظ سے ریال معلوم ہوتا ہے۔

العجم: [أي: إلى عظمائهم وملوكهم يدعوهم إلى الإسلام، والمراد بالعجم ماعدا العرب، فيشمل الروم وغيرهم.] فاصطنع: [فلأجل ذلك أمر بأن يُصطنع له خاتم.] من باب قولهم: "بني الأمير المدينه"، والصانع كان يعلى بن اُمية. أنظر: [إشارة إلى كمال إتقانه واستحضاره لهذا الخبر حال الحكاية، كأنه يخبر عن مشاهدة.] ثمامة: بضم المثلثة وتخفيف ميمه: هو عم عبد الله الراوي. قال المناوي: ظاهره أن "محمدا" سطره الأول، و "رسول" سطره الثاني، و"الله" سطره الثالث، وقول الأسنوي: كانت تقرأ من الأسفل؛ ليكون اسم الله فوق الكل وتأييد ابن جماعة بأنه اللائق بكمال أدبه مع ربه، ردّ نقلا وتوجيها، أما الأول: فقد ذكر الحافظ ابن حجر: أنه لم يره في شيء من الأحاديث قال، بل رواية الإسماعيلي يخالف ظاهرها ذلك، إذ قال: "محمد" سطر، والسطر الثاني: "رسول"، والسطر الثالث: "الله". وأما الثاني: فإن العصام تعقبه بأنه يخالف وضع التنسزيل؛ إذ جاء فيه: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ الله ﴾ (الفتح: ٢٩) على هذا الترتيب إلى آخرما بسطه المناوي. [وأما الثالث: فلأنه إنما عوّل فيه على العادة، وأحواله خارجة عن طورها، وبالجملة: فلا يصار إلى كلام الأسنوي.] الجهضمي: بفتح الجيم وسكون الهاء وفتح الطادة، وأحواله خارجة عن طورها، وبالجملة: فلا يصار إلى كلام الأسنوي.] الجهضمي: بفتح الجيم وسكون الهاء وفتح الطادة، وأحواله خارجة عن طورها، وبالجملة: فلا يصار إلى كلام الأسنوي.] الجهاضمة بطن من الازد، قاله البيجوري.

عن أنس هذا أن النبي على كتب إلى كِسْرى وقَيصرَ والنَّحاشِي، فقيل له: إلهم لا يقبلون كتابا إلا بخاتم،

(۲) حضرت انس والنفو سے مروی ہے کہ حضور اقد س النفوی نے کسری اور قیصر اور نجاشی کے پاس تبلیغی خطوط کھنے کا قصد فرمایا تو لوگوں نے عرض کیا کہ حضور! یہ لوگ بدون مہر کے خطوط کو تبول نہیں کرتے۔ اس لئے حضور اقد س النفوی نے ایک مہر بنوائی جس کا حلقہ چاندی کا تھا اس میں "محمد رسول اللہ" منقوش تھا۔ فاکدہ: کسریٰ ملک فارس کے باوشاہ کا لقب ہے، اور قیصر ملک روم کے، اور نجاشی ملک حبشہ کے بادشاہ کا۔ کسریٰ شاہِ فارس کے پاس حضور نے اپنا والا نامہ عبد اللہ بن حذافہ سہی والنفوی کے ہاتھ روانہ فرمایا تھا، کسریٰ نے آپ کے والا نامہ مبارک کو مکورے کمورے کر دیا۔ حضور نے سن کر بددعا فرمائی کہ حق تعالی جاتھ روانہ فرمایا تھا، کسریٰ نے آپ کے والا نامہ مبارک کو مکورے کمورے کر دیا۔ حضور دیے سن کر بددعا فرمائی کہ حق تعالی جاتھ اس کے ملک کو مکورے مکورے فرما دے، چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ شاہِ روم کے پاس دیے دین کر بددعا فرمائی کہ حق تعالی جاتھ کی اس اس کے ملک کو مکورے فیش نبوت کے ایمان نہیں لایا۔ نجاشی شاہِ حبشہ کے پاس عمورہ بن امید ضمری کے ہاتھ خط کھا جسیا کہ مواہب لدنیہ وغیرہ سے معلوم ہوتا ہے۔ یہ وہ نجاشی نہیں جن کا پہلے ذکر ہوچا ہے، جن پر حضور النافی نے صلوۃ البخازہ پروھی، یہ اور نجاشی ہیں۔ ان کے اسلام کے حال جسیا کہ ملا علی قاری والنسطیاء نے معلوم نہیں ہوا۔

حضور اکرم سی اللہ علی اللہ علیہ جات تو متعدد ہیں جو کتب سیر وحدیث میں مفصل مذکور ہیں۔ گرامی نامہ جات کو بعض لوگوں نے مستقل تصانیف میں جمع بھی کر دیا ہے۔ حدیثِ بالا میں تین والا نامہ جات کا ذکر ہے، جن کا مختصر ذکر مناسب معلوم ہوتا ہے۔ ایک والا نامہ کیسریٰ کے نام ہے، فارس کے ہر بادشاہ کا لقب کسریٰ ہے جو بھی ہو، اس کسریٰ کا نام پرویز تھا،

كتب: أي: أراد أن يكتب للرواية السابقة، وذلك حين رجع من الحديبية.

كسرى: بكسر الكاف وفتحها: لقب ملوك فارس، وفي المغرب: كسرى بالفتح أفصح، لكن في القاموس: كسرى ويفتح ملك الفرس، معرّب "خسرو" أي: واسع الملك، قاله القاري، وقال المناوي: النسبة إليه كسروي وإن شئت كسرى، وعن أبي عمر: جمع كسرى أكاسرة على غير قياس. وقيصر: تقدم في باب الخف أن قيصر لقب لملك الروم، زاد القاري: كما أن تبع لمن ملك حمير، واليمن وخاقان لمن ملك الترك.

فصاغ رسول الله على خاتما حلقته فضة، ونَقَشَ فيه: مُحمّدٌ رَّسُولُ اللهِ. حدثنا إسحاق بن منصور،

جو نوشیر وال کا بوتا تھا۔والا نامہ کا مضمون حسب ذیل تھا:۔

بسم الله الرحمن الرحيم. من محمد رسول الله إلى كسرى عظيم فارس. سلام على من اتبع الهدى وآمن بالله ورسوله، وشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدا عبده ورسوله، أدعوك بدعاية الله، فإني أنا رسول الله إلى الناس كافة لينذر من كان حيا ويحق القول على الكافرين، أسلم تسلم، فإن توليت فإن عليك إثم المجوس. (زرقاني)

بھم اللہ الرحمن الرحیم۔ اللہ کے رسول محمد (النافیم) کی طرف سے کسری کے نام جو فارس کا بڑا (اور سردار) ہے۔ سلامتی اس مختص کے لئے ہے جو ہدایت اختیار کرے اور اللہ پر اور اس کے رسول پر ایمان لائے اور اس بات کا اقرار کرے کہ اللہ وحدہ لا شریک لہ کے سواکوئی معبود نہیں اور محمد (النافیم) اس کے بندے اور رسول ہیں۔ میں تجھ کو اللہ کی پکار (یعنی کلمہ) کی دعوت دیتا ہوں، اس لئے کہ میں اللہ کا وہ رسول ہوں جو تمام جہان کی طرف اس لئے کہ میں اللہ کا وہ رسول ہوں جو تمام جہان کی طرف اس لئے بھیجا گیا ہے کہ ان لوگوں کو ڈرائے جن کے دل زندہ ہیں (یعنی ان میں پچھ

عقل ہے کہ بے عقل آ دمی بمنزلہ مردہ کے ہے)اور تاکہ اللہ کی جبت کافروں پر پوری ہوجائے۔ (اور کل قیامت میں یہ کہنے کا موقع نہ ملے کہ ہم کو علم نہ ہو سکا) تو اسلام لے آتا کہ سلامتی سے رہے ورنہ تیرے اتباع مجوس کا بھی وبال تھے پر ہوگا کہ وہ تیری اقتدا میں گراہ ہورہے ہیں۔

حضرت عبداللہ بن حذافہ کو یہ خط دے کر روانہ فرمایا اور یہ ارشاد فرمایا کہ کسریٰ کا گور نر جو بحرین میں رہتا ہے اس کے ذریعہ سے کسری نے یہ والا نامہ پڑھوا کر سُنا اور اس کو چاک کر دیاور مکڑے ککڑے نے والا نامہ پڑھوا کر سُنا اور اس کو چاک کر دیاور مکڑے ککڑے کر کے کھینک دیا۔ حضور اللَّیْ کی کاس کا علم ہوا تو حضور اللَّی کی نے اس کے لئے بد دعا فرمائی اور اس کے بیئے شیر ویہ نے بُری طرح سے اس کو قتل کیا جس کا قصہ کتب تواریخ میں ندکور ہے۔ دوسر اوالا نامہ جس کا حدیثِ بالا

فصاغ: [أي أمر بصوغه، وهو تميئة الشيء على أمر مستقيم.] ونقش: قال القاري: ضبط بحهولاً في النسخ المعتمدة، وقال الحنفي: روي معلوماً ومجهولاً، فالله أعلم بصحّته، وقال ميرك: ضبط في أصل سماعنا بالمجهول، وضبطنا في البخاري بالمعروف على أن ضمير الفاعل إلى النبي على والإسناد مجازي.

میں ذکر ہے قیصر کے نام تھا، جو روم کا بادشاہ تھا۔ اس کا نام مؤرِّ خین کے نزدیک ہر قل ہے۔ یہ والا نامہ حضرت وحیہ کلبی وَالْنَیْمَةُ کے ہاتھ جیجا گیا۔ مسلمان تو قیصر بھی نہیں ہوا لیکن حضور کے والا نامہ کو نہایت اعزاز واکرام سے رکھا۔ حضور اللّٰهُ کَیْمَ کو جب ان دونوں واقعات کا علم ہوا تو حضور اللّٰهُ کَیْمَ کے ارشاد فرمایا کہ کسری نے اپنے ملک کے کمڑے کر لیے اور قیصر نے اپنے ملک کی حفاظت کرلی۔ اس والا نامہ کا مضمون حسب ذیل تھا:۔

بسم اللہ الرحمن الرحیم۔ محمد (النّ الله کے بندے اور اس کے رسول ہیں، ہر قل کی طرف، جو روم کا بڑا (اور سر دار ہے)۔ سلامتی اس مخص کے رسول ہیں، ہر قل کی طرف، جو روم کا بڑا (اور سر دار ہے)۔ سلامتی اس مخص کے لئے ہے جو ہدایت اختیار کرے۔ حمد وصلوۃ کے بعد میں تجھ کو اسلام کے کلمہ (یعنی لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ) کی طرف دعوت دیتا ہوں، تو اسلام لے آتاکہ سلامتی ہے رہے اور حق تعالیٰ شانہ دوہر ااجر تجھ کو عطا فرمائے (کہ اللہ کتاب کے لئے دوہر ااجر ہے، جیسا کہ کلام پاک میں بھی سورہ حدید کے ختم پر اس کا ذکر ہے) اور اگر تو روگر دانی کرے گا تو تیرے ما تحت زراعت پیشہ لوگوں کا وبال بھی تجھ پر ہوگا۔ اے اہل کتاب! آؤایک ایسے کلمہ کی طرف جو ہم میں اور تم میں مشترک ہے اور وہ توحید ہے کہ اللہ کے سواکی دوسرے کی

بسم الله الرحمن الرحيم. من محمد عبد الله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم. سلام على من اتبع الهدى. -أما بعد فإني أدعوك بدعاية الإسلام. أسلم تسلم، يؤتك الله أجرك مرتين، فإن توليت فإن عليك إثم اليريسيين، ويا أهل الكتاب تعالو إلى كلمة سواء بيننا وبينكم أن لا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئًا ولا يتخذ بعضنا بعضا أربابًا من دون الله فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون. (بخاري، إعلام السائلين) (يا اهل الكتاب ع ترير تك قرآن پاك كا مضمون به جو سوره آل عمران كي چهيم ركوع بين به يوسوره

عبادت نہ کریں، اللہ کاکسی کو شریک نہ بنائیں اور ہم میں سے کوئی آپس میں ایک دوسرے کو رب نہ بنائے (جیسا کہ احبار اور رہبان کو بنایا جاتا تھا)اگر اس کے بعد بھی وہ اہل کتاب روگر دانی کریں تو مسلمانوں! تم ان سے کہہ دو کہ تم اس کے گواہ رہو کہ ہم تو مسلمان ہیں (ہم تواپنے مسلک کا صاف اعلان کرتے ہیں، اب تم جانو تمہارا کام)

حضرت وحید رفائنی جب اس والا نامہ کو لے کر گئے اور قیصر کے سامنے پڑھا گیا تواس کا بھتیجا بھی وہاں موجود تھا، وہ نہایت غصہ میں بھر گیا اور کہنے لگا کہ اس خط کو مجھے دو۔ چچا یعنی قیصر نے کہا تو کیا کرے گا؟ اس نے کہا یہ خط پڑھنے کے قابل نہیں ہے، اس میں آپ کے نام سے ابتدا نہیں کی، اپنے نام سے کی ہے، پھر آپ کو بادشاہ کے بجائے روم کا بڑا آ دمی کی اے وغیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ و توس نے کہا: تو بے و قوف ہے، یہ چاہتا ہے کہ میں ایسے شخص کے خط کو پھینک دوں جس کے پاس

ناموس اکبر (یعنی حضرت جبرئیل علی ای تے ہوں، اگر وہ نبی ہیں تو ان کو ایسے ہی لکھنا چاہئے۔ اس کے بعد حضرت د حیہ خلیجی کو بڑے اعزاز واکرام سے تھہرایا۔ قیصر اس وقت سفر میں تھا، واپی پر اس نے اینے ارکان وامراءِ سلطنت کو جمع کیااور جمع کر کے اُن سے کہا کہ میں تم کوایک ایس بات کی طرف متوجہ کرتا ہوں جو سراسر خیر و فلاح ہے اور ہمیشہ کے لئے تمہارے ملک کے بقاکا ذریعہ ہے، بیشک یہ نبی ہیں ان کا اتباع کر لو اور ان کی بیعت اختیار کر لو۔ اس نے ایک بند مکان میں جہاں سب طرف کو کواڑ بند کرادیے گئے تھے،اس مضمون پر ایک لمبی تقریر کی۔ وہ لوگ اس قدر متو تش ہوئے کہ ایک دم شور و شغب ہو گیا، إد هر أد هر بھا گئے لگ مگر كواڑ سب بند تھے، دير تك ہنگامه بريار ہا۔ اس كے بعد أس نے سب كو چُپ كيا اور تقریر کی که در حقیقت ایک مدعی نبوّت پیدا ہواہے، میں تم لوگوں کا امتحان لینا چاہتا تھا کہ تم اینے دین میں کس قدر پختہ ہو، اب مجھے اس کا اندازہ ہوگیا۔ وہ لوگ اس کے سامنے اپنی عادت کے موافق سجدے میں گر گئے۔ اس کے بعد ان کو شاہاشی وغیرہ دے کر رخصت کیا۔ بعض روایات میں ہے کہ اُس نے خط کو پڑھ کر پُوما، سر پر رکھا اور ریشی کیڑے میں لیبیٹ کر اسے یاس رکھ لیا اور یوپ کو طلب کیا اُس سے مشورہ کیا، اس نے کہا: بیشک یہ نبی آخر الزمان ہیں، جن کی بشار تیس ہماری کتاب میں موجود ہیں۔ قیصر نے کہا: مجھے بھی اس کا یقین ہے ، مگر اشکال یہ ہے کہ اگر میں مسلمان ہو جاؤں تو یہ لوگ مجھے تمل كرديں كے اور سلطنت جاتى رہے كى (اعلام السائلين) جس وقت يه والا نامه سفركى حالت ميں قيصر كے ياس پہنچا تھا وہ اس وقت اینی مذہبی ضرورت کے لئے بیت المقدس آیا ہوا تھا، وہاں مکہ مکر مہ کا ایک بڑا تجارتی قافلہ بھی گیا ہوا تھا۔ اس نے تحقیق حالات کیلئے اس قافلہ کے سر داروں کو بھی طلب کیا تھا، جس کا مفصل قصر بخاری شریف میں موجود ہے۔ یہ اس زمانہ کا قصّہ ہے جب عمرہ حدیبیہ کے بعد حضور اقد س مُنْتَحَاتِيمَ کے در میان اور اہل مکہ کے در میان چند سال کے لئے ایک عہد نامہ اور صلح نامہ تیار ہوا تھا کہ آپس میں لڑائی نہ کی جائے۔ ابو سفیان ﷺ جو اس وقت تک مسلمان نہیں ہوئے تھے، کہتے ہیں کہ اس صلح کے زمانہ میں ملک شام میں گیا ہوا تھا کہ اس اثنا میں ہر قل کے نام حضور کا والا نامہ بھی گیا جس کو دحیہ کلبی لے کر گئے، ہر قل کے پاس جب وہ گرامی نامہ پہنچا تو اس نے اپنے لوگوں سے یو چھا کہ یہاں اس شہر میں کوئی شخص اس کا واقف ہے جو مدعی نبوت پیدا ہوا ہے؟ ان لوگوں نے کہا کہ ہاں کچھ لوگ آئے ہوئے ہیں، اس پر ہماری طلبی ہوئی۔ جنانچہ میں قریش کے چندلوگوں کے ہمراہ اس کے پاس گیا، اس نے ہم سب کو اپنے پاس بٹھایا اور یو چھا کہ اُس شخص کے ساتھ جو

نبوت کا دعویدار ہے، تم میں سب سے زیادہ قریب رشتہ داری کس کی ہے؟ میں نے کہا کہ میں سب میں زیادہ قریب ہوں۔
اس نے مجھے اپنے قریب بلایااور باقی ساتھیوں کو میرے پیچے بٹھایااور ان سے یہ کہا کہ میں اس سے چند سوالات کرتا ہوں،
تم سب غور سے سُنتے رہنااور جس بات کا جواب جھوٹ بتائے تو تم اس کو ظاہر کر دینا۔ ابو سفیان شکھ اس وقت تک مسلمان نہیں ہوئے تھے اور سخت ترین و شمن تھے، کہتے ہیں کہ خداکی قتم! گر مجھے اپنی بدنامی کا اندیشہ نہ ہوتا کہ لوگ بعد میں مجھے جھوٹ سے بدنام کرینگے تو میں ضرور جھوٹ بولتا مگر خوفِ بدنامی نے پچ بولنے پر مجبور کیا۔ اس کے بعد اس نے اپنے ترجمان کے ذریعہ سے مجھ سے حسب ذیل سوالات کئے:۔

سوال: یه مرعی نبوت نسب کے اعتبار سے تم میں کیسے شخص سمجھے جاتے ہیں؟

جواب: ہم میں بڑا عالی نب ہے۔

سوال: ان کے براوں میں کوئی شخص باد شاہ ہواہے؟

جواب: کوئی نہیں ہوا۔

سوال: نبوّت کے دعوی سے قبل تم تبھی ان کو جھوٹ بولنے کا الزام دیتے تھے؟

جواب: مجھی نہیں۔

سوال: ان کے متبعین قوم کے شرفاء بین یا معمولی درج کے آدمی؟

جواب: معمولی درجہ کے لوگ۔

ان کے متبعین کا گروہ بردھتا جارہا ہے یا کم ہوتا جاتا ہے؟

جواب: بره هتا جاتا ہے۔

سوال: ان کے دین میں داخل ہونے کے بعد اس سے بدول ہوکر دین سے پھر بھی جاتے ہیں یا نہیں؟

جواب: تہیں۔

سوال: تمہاری اُن کے ساتھ مجھی جنگ ہوئی یا نہیں؟

جواب: ہوئی ہے۔

سوال: جنگ كا يالا كيمار با؟

جواب: مجھی وہ غالب ہوجاتے، بھی ہم غالب ہوجاتے۔

سوال: وه مجھی بدعہدی کرتے ہیں؟

جواب: نہیں، لیکن آج کل ہمارااور ان کا ایک معاہدہ ہے، نہ معلوم وہ اس کو پورا کریں گے یا نہیں۔ابو سفیان کہتے ہیں کہ اس ایک کلمہ کے سواکسی چیز میں بھی مجھے موقع نہ ملا کہ کچھانی طرف سے مِلا دوں۔

سوال: ان سے قبل کسی نے نبوّت کا دعویٰ کیا؟

جواب: نہیں۔

بعض روایتوں میں یہ بھی ہے کہ ہر قل نے یو چھاکہ بدعہدی کا کیوں خوف ہے؟ توابوسفیان نے کہا کہ میری قوم نے اپنے حلیفوں کی اس کے حلیفوں کے خلاف مدد کی ہے۔ اس پر ہر قل نے کہا کہ جب تم ابتدا کر چکے ہو تو تم زیادہ بدعہد ہوئے۔اس کے بعد ہر قل نے از سر نو سلسلہ شروع کیا اور کہا کہ میں نے تم سے ان کے نسب کے بارے میں سوال کیا، تم نے عالی نب بتایا۔ انبیااپی قوم کے شریف خاندان ہی میں پیدا ہوتے ہیں۔ میں نے یو چھاکہ اُن کے بروں میں کوئی شخص بادشاہ ہوا ہے؟ تم نے کہا نہیں۔ مجھے یہ خیال ہوا تھا کہ شاید اس بہانے سے اس بادشاہت کو واپس لینا چاہتے ہیں۔ میں نے ان کے متبعین کے بارے میں سوال کیا کہ شرفا ہیں یا کمزور لوگ؟ تم نے جواب دیا کہ کمزور لوگ ہیں۔ ہمیشہ سے انبیا کا اتباع کرنے والے ایسے ہی لوگ ہوا کرتے ہیں (کہ شرفاء کو اپنی نخوت دوسر ں کی اطاعت سے روکتی ہے) میں نے سوال کیا تھا کہ اس دعوی سے قبل تم دروع گوئی کا الزام ان پر لگاتے تھے یا نہیں؟ تم نے انکار کیا۔ میں نے یہ سمجھا تھا کہ شاید لوگوں کے متعلق جھوٹ بولتے بولتے اللہ پر بھی جھوٹ بولنا شروع کر دیا ہو (مگر جو شخص لوگوں کے متعلق جھوٹ نہ بولتا ہو وہ اللہ تعالی کے متعلق کیا جھوٹ بول سکتا ہے) میں نے سوال کیا تھا کہ اس کے دین میں داخل ہو کر اس سے ناراض ہو کر کوئی مرتد ہوتا ہے؟ تم نے اس سے انکار کیا۔ ایمان کی یہی خاصیت ہے جب کہ اس کی بشاشت ولوں میں گھس جائے۔ میں نے یو چھاتھا کہ وہ لوگ بڑھے رہتے ہیں یا کم ہوتے جاتے ہیں؟ تم نے کہا کہ بڑھتے جاتے ہیں۔ ایمان کا خاصہ یہی ہے حتی کہ دین کی سکیل ہوجائے۔ میں نے ان سے جنگ کے بارے میں سوال کیا تھا، تم نے کہا کبھی وہ غالب کبھی ہم غالب۔ انبیا کے ساتھ ہمیشہ یہی برتاؤر مالیکن بہتر انجام انھیں کے لئے ہوتا ہے۔ میں نے بدعہدی کے متعلق سوال کیا، تم نے انکار کیا۔ یہی

انبیا کی صفت ہوتی ہے کہ وہ بد عہد نہیں ہوتے۔ میں نے پوچھا تھا کہ ان سے قبل کی نے نبوت کا دعوی کیا؟ تم نے اس سے انکار کیا۔ میں نے خیال کیا تھا کہ اگر کسی نے ان سے قبل یہ دعوی کیا ہوگا تو میں سمجھوں گا کہ یہ اُسی قول کی تقلید کرتے ہیں جو اُن سے پہلے کہا جاچکا ہے۔ اس کے بعد ہر قل نے ان لوگوں سے پوچھا کہ ان کی تعلیمات کیا ہیں؟ ان لوگوں نے کہا کہ نماز پڑھنے کا، صدقہ کرنے کا، صلہ رحمی کا، عفت و پاکدامنی کا تھم کرتے ہیں۔ ہر قل نے کہا اگر یہ سب امور پچ ہیں جو تم نے بیان کے تو وہ بلا شبہ نبی ہیں۔ جمجھے یہ تو یقین تھا کہ وہ عنقریب پیدا ہونے والے ہیں مگر یہ یقین نہیں تھا کہ تم میں سے ہوں گے۔ اگر جمجھے یقین ہوتا کہ میں ان تک پہنچ سکتا ہوں تو ان کے ملنے کی خواہش کرتا (مگر اپنے قتل اور سلطنت کے زوال کے خوف سے جا نہیں سکتا) اور میں ان کے پاس ہوتا تو ان کے پاؤں دھوتا۔ بلا شبہ ان کی سلطنت اس جگہ تک پنچ والی ہے جہاں میں ہوں۔ ہر قل کے اور بھی بہت سے قصے حدیث کی کتابوں میں ہیں۔ یہ اپنی کتاب کا بھی ماہر تھا اور نجوم میں بھی مہارت رکھتا تھا اس لئے اس کو پہلے سے اس قتم کے خیالات ہور ہے تھے اور تحقیقات کر رہا تھا۔ بعض روایات میں ہیں جب کہ اس نے اس والا نامہ کو نہایت احتیاط سے صندوق میں سونے کی ایک نکلی میں محفوظ رکھا جو نسلاً بعد نسل سے بھی آیا ہے کہ اس نے اس والا نامہ کو نہایت احتیاط سے صندوق میں سونے کی ایک نکلی میں محفوظ رکھا جو نسلاً بعد نسل سے طرح اس کی اولاد میں منتقل ہوتا چلاآ با۔

تیسرا والا نامہ جس کا حدیث بالا میں ذکر ہے، نجاشی کے نام تھا۔ یہ پہلے معلوم ہو چکا ہے کہ حبشہ کے بادشاہ کا لقب نجاشی ہے۔ حضور اللی فیا کے زمانہ میں دو بادشاہ حبشہ میں گزرے ہیں، پہلے کا نام اصحمہ تھا یہ مسلمان ہوگئے تھے۔ ابتدائے اسلام میں صحابۂ کرام نے ان کی سلطنت حبشہ میں اُس وقت ہجرت کی تھی جب کہ یہ مسلمان بھی نہ ہوئے تھے جس کا قصّہ ''حکایات صحابہ'' کے پہلے باب کے نمبر ﴿ پر کچھ مختصر ساگزر چکا ہے۔ حضور اقد س سلطنی عمرو بن امیہ ضمری کے ہاتھ ان کے پاس بھی خط بھیجا تھا، جس کا مضمون یہ تھا۔

بہم اللہ الرحمن الرحیم ۔ اللہ کے رسول محمد (اللّٰمُ اللّٰمِی) کی طرف سے حبشہ کے بادشاہ نجاشی کے نام ۔ تم صلح پیند ہو، میں اُس اللہ کی تعریف تمہارے پاس پہنچاتا ہوں جس کے سوا کوئی معبود نہیں ہے، وہ بادشاہ ہے، سب عیبوں سے پاک ہے، ہر قتم کے نقص سے محفوظ ہے (کی معبود نہیں ہے، وہ بادشاہ ہے محفوظ ہیں) امن دینے والا ہے، تگہبان ہے (کہ بندوں کی ہے (یابندے اس کے ظلم سے محفوظ ہیں) امن دینے والا ہے، تگہبان ہے (کہ بندوں کی آفات سے حفاظت فرماتا ہے) اور میں اس کا اقرار کرتا ہوں کہ حضرت عیسی علیک ا

بسم الله الرحمن الرحيم. من محمد رسول الله إلى النجاشي ملك الحبشة، سلم أنت فإني أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن، وأشهد أن عيسى بن مريم عليها

روح الله وكلمته ألقاها إلى مريم البتول الطيبة الحصينة فحملت به فخلقه من روحه ونفخه كما خلق آدم بيده، وإني أدعوك إلى الله وحده لا شريك له والموالاة على طاعته وإن تتبعني وتؤمن بالذي جاءني فإني رسول الله، وزوجل وقد بلغت ونصحت فاقبلوا نصيحتي. والسلام على من اتبع الهدى!.

الله کی ایک روح اور اس کے وہ کلمہ تھے جس کو الله جل شانہ نے پاک و صاف کنواری مریم کی طرف بھیجا تھا پس وہ حاملہ بن گئیں۔ حق تعالیٰ شانہ نے حضرت عیسیٰ علیک اپنی ایک خاص روح سے بیدا کیا اور ان میں جان ڈال دی جیسا کہ حضرت آ دم علیک گو (بغیر باپ کے) اپنے دست مبارک سے بیدا فرمایا۔ میں تمہیں اسی وحدہ لا شریک لہ کی بندگی کی دعوت دیتا ہوں اور اس کی اطاعت پر تعاون کی طرف بُلاتا ہوں اور اس بات کی طرف بُلاتا ہوں کہ تم میرا اتباع کرو، اور جو شریعت میں لے کر آیا ہوں اس پر ایمان لاؤ۔ بلا شبہ میں الله کا رسول ہوں اور الله کی طرف تم کو اور تمہارے سارے لاکھکروں کو بُلاتا ہوں۔ میں حق بات تم تک پہنچا چکا ہوں اور نصیحت کر چکا، تم میری لشکروں کو بُلاتا ہوں۔ میں حق بات تم تک پہنچا چکا ہوں اور نصیحت کر چکا، تم میری میری قصیحت تول کر لواور سلام (یاسلامتی) اس شخص پر جو ہدایت کا اتباع کرے۔

محد ثین کی ایک جماعت کی تحقیق ہے ہے کہ یہ نجاشی پہلے سے مسلمان ہو چکے تھے۔ اس والا نامہ پر انھوں نے اس والا نامہ کے اپنے اسلام کا اظہار کیا اور بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس وقت مسلمان ہوئے، بہر حال انھوں نے اس والا نامہ کے جواب میں ایک عریضہ لکھا جس میں اپنے ایمان کا اقرار کیا اور اس کا اقرار کیا کہ آپ نے حضرت عیسی علیک کہ متعلق جو پچھ لکھا وہ حرف بحرف صحیح ہے اور اپنے لڑکے کے ہاتھ ساٹھ نفر کی ایک جمعیت کے ساتھ اپنا عریضہ متعلق جو پچھ لکھا وہ حرف بحرف صحیح ہے اور اپنے لڑکے کے ہاتھ ساٹھ نفر کی ایک جمعیت کے ساتھ اپنا عریضہ خدمتِ اقدس میں بھیجا، مگر افسوس کہ راستہ میں وہ کشتی سمندر میں غرق ہوگئی اور ان میں سے کوئی بھی خدمتِ اقد س میں نہ پہنچ سکا۔ خود ان نجاشی کا وصال بھی حضور کی حیات ہی میں ہوگیا تھا اور حضور طبائی نے غائبانہ ان کے جاندہ کی نماز پڑھی (غائبانہ نماز کا مسلم ایک فقہی بحث ہے جس کی یہ جگہ نہیں ہے، بہت می وجوہ سے حضیہ نزدیک ان کی خصوصیت تھی) ان کے بعد ان کی جگہ دوسرا نجاشی ہوا، اس کے پاس بھی حضور اقد س شرقی نے والا نامہ ارسال فرمایا جو حسب ذیل ہے:۔

هذا كتاب من النبي الله إلى النحاشي عظيم الحبشة. سلام على من اتبع الهدى وآمن بالله ورسوله.

یہ خط اللہ کے نبی محمد (ﷺ) کی طرف سے نجاشی کے نام ہے جو حبشہ کا بڑا اور سر دار ہے۔ سلام اس شخص پر جو ہدایت کا اتباع کرے اور اللہ پر اور اس کے رسول پر ایمان لائے اور اس کا قرار کرے کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، وہ تنہا ذات ہے۔

#### أنبأنا سعيد بن عامر والحجّاج بن مِنْهَال، عن همام، عن ابن جُرَيج، عن الزُّهريّ،

وشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، لم يتخذ صاحبة ولا ولداً وأن محمدا عبده ورسوله، وأدعوك بدعاية الله فإني أنا رسوله فأسلم تسلم, يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم أن لا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئًا ولا يتخذ بعضنا بعضاً أربابا من دون الله،فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون، فان أبيت فعليك إثم النصارى.

اس خطیں غالبًا حسبِ معمول بسم اللہ بھی ہوگی گر میں نے جہاں سے نقل کیا ہے اس میں نہیں ہے۔ ان نجاثی کے متعلق یہ محقق نہیں ہوسکا کہ یہ اسلام لائے یا نہیں، ان کا کیا نام تھا۔ اکثر محدثین کی رائے یہ ہے کہ حدیثِ بالا میں تیسرا خط جو نجاثی کے نام ہے وہ یہی نجاشی ہیں، چنانچہ بعض روایات میں نجاشی کے نام کے ساتھ یہ لفظ بھی ہے کہ وہ نجاثی نہیں ہیں جن خط کا ذکر جن کے جنازہ کی نماز حضور اللے گئے نے پڑھی۔ اور یہی صحیح ہے اگر چہ بعض محدثین نے صرف پہلے ہی نجاشی کے خط کا ذکر کیااور بعض نے صرف وسرے کا۔

والحجّاج: بفتح حاء مهملة وتشديد الجيم الأولى. ومنهال بكسر الميم فسكون نون. همام: بتشديد الميم الأولى: ابن يجيى بن دينار. اتفق الشيخان علي الاحتجاج به ووثقه غير واحد كما حكاه القاري، وقال الحافظ في التقريب: ثقة، ربما وهم، وبسط القاري في نصوص من ضعف الحديث وصححه، وممن تكلم عليه أبو داود فقال: هذا الحديث منكر، والوهم فيه من همام و لم يروه إلا همام، وقال الترمذي في جامعه: حسن صحيح غريب، وقال الحاكم في مستدركه: صحيح على شرط الشيخين، وصححه ابن حبان، قاله القاري. قلت: ولمشائخ الحديث في الكلام على هذا الحديث تقارير بسيطة، لا يسعها هذا المختصر، وبسطه شيئًا حضرة الشيخ في بذل المجهود لحل أبي داود، فارجع إليه. جُريَّج: بجيمين مصغراً: هو عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج. [أحد الأعلام، أوّل من صنف في الإسلام على قول.]

عن "أنس بن مالك همه: أن النّبي كان إذا دخل الحَلاء نزع حَاتَمه. حدثنا إسحاق بن منصور، أخبرنا عبد الله بن نُمَير، أخبرنا عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن "ابن عمر الله قال: اتخذ رسول الله على حاتَما من ورق، فكان في يده،

(ے) حضرت انس وظافی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س سی الخلاج بیت الخلاتشریف لے جاتے تو اپنی انگو تھی نکال کر تشریف لے جاتے ہوئی انگرہ تھی ہوئے استنج نہ جاتے۔ فاکدہ: چونکہ اس میں اللہ جل جلالہ عم نوالہ کا اسم شریف کھا ہوا تھا اس لئے حضور اقد س سی گوئی متبرک نام یا عبارت ہو۔ جاتے تھے۔ اس بنا پر علماء نے اس انگو تھی کو پہنے ہوئے بیت الخلاج انے کو مکر وہ لکھا ہے جس میں کوئی متبرک نام یا عبارت ہو۔ جاتے تھے۔ اس بنا پر علماء نے اس انگو تھی کو پہنے ہوئے بیت الخلاج انے کو مکر وہ لکھا ہے جس میں رہی، پھر حضرت ابو بکر خلافی کے اس عمر خلافی کے ، پھر ان ہی کے زمانہ میں بیر اُر ایس میں گر گئی تھی۔ اُس انگو تھی کا نقش ''مجمد رسول اللہ'' تھا۔ فائدہ: بیر اُر ایس قبل کو قریب ایک کنواں ہے۔ یہ انگو تھی حضرت عثمان خلافی نے ہر چند زمانہ خلافت میں چھ برس تک اُن کے پاس رہی، اس کے بعد اتفاق سے اس کنویں میں گر گئی۔ حضرت عثمان خلافی نے ہر چند اس کنویں میں تداش فرمایا، تین دن تک اس کا پانی نکلوایا مگر ملی نہیں۔ علماء نے لکھا ہے کہ اس انگو تھی کے گرتے ہی وہ فتن اور حوادث شروع ہوگئے تھے جو حضرت عثمان کے اخیر زمانہ میں بکشرت ظہور پذیر ہوئے ہیں۔

اس حدیث میں حضرت ابن عمر و النفی خود حضور اقد س النفی کیا کے دستِ مبارک میں موجود ہونے کو بیان فرماتے ہیں اور اسی باب کی دوسری حدیث میں خود ابن عمر و النفی کی ان کی بھی فرما تھے ہیں جس کا بیان پہلے گذر چکا ہے۔ اس حدیث کے تعارض کا ایک خاص جواب یہ بھی ہو سکتا ہے کہ حضور ملائی کیا گئے وستِ مبارک میں ہونے کا مطلب یہ ہے کہ حضور کے قبضہ میں رہتی تھی، حضور کے قبضہ میں رہتی تھی۔ مقدر کے پاس رہتی تھی۔ کے ایس رہتی تھی۔ کے پاس رہتی تھی، پہننا اس کو لازم نہیں۔ چنانچہ آئندہ باب میں آرہا ہے کہ حضرت معیقیب کے پاس رہتی تھی۔

نزع: قال القاري: لاشتماله على لفظ "الله"، فاستصحابه في الخلاء مكروه، وقيل: حرام. في يده: أي: حقيقة بأن كان لابسه، أو في تصرفه بأن كان عنده للختم، وعلى هذا فلا ينافي ما تقدم عن ابن عمر الله بنفسه أنه كان يختم به ولا يلبسه، ويؤيد الأول ما في البخاري عن ابن عمر: فلبس الخاتم بعد النبي الله بكر وعمر وعثمان إلى آخره. والأظهر ألهم لبسوه أحيانا للتبرك به، وكان في أكثر الأوقات عند معيقيب جمعاً بين الروايات، قاله القاري.

ثم كان في يد أبي بكر، وعمر، ثم كان في يد عثمان الله عن وقع في بئر أريْس، نقشه: الصرف و عدم الصرف و عدم المعرف و عدم المعر

وقع: ظاهره أنه وقع من يد عثمان، وهو نص حديث البخاري عن أنس: فلما كان عثمان ﴿ حلس على بئر أريس فأخرج الخاتم، فجعل يعبث به فسقط، الحديث. وأوضح منهما ما في البخاري عن ابن عمر ﴿ اَنه وقع من عثمان في بئر أريس، وسيأتي في الباب الآتي أنه سقط من معيقيب، وكذا في بعض طرق عند مسلم، قاله القاري.

بئر أريْسَ: [إلى أن سقط في أثناء خلافة عثمان في بئر أريس، بوزن أمير، بالصرف وعدمه. وبئرأريس: بئر بحديقة قريبة من مسجد قباء، ونسب إلى رجل من اليهود اسمه أريس، بمعنى الفلاح بلغة أهل الشام]

## باب ما جاء في أن النبي علي كان يتختم في يمينه

حدثنا محمد بن سَهْل بن عسكر البغدادي وعبد الله بن عبد الرحمن قالا: أخبرنا يحيى بن حسان، أخبرنا سليمان بن بلال، عن شريك بن عبد الله بن أبي نَمِو، عن إبراهيم بن عبد الله بن حنين، عن أبيه، عن "على بن أبي طالب الله»

# باب۔اس بیان میں کہ حضور اقد س طنا گئے آئے انگو تھی کو دائیں ہا تھ میں پہنا کرتے تھے

فاكرہ: پہلے باب ميں مصنف والسيطيد نے الكو تھى كى كيفيت بتلائى تھى اور اس باب ميں اس كے پہننے كى كيفيت بتلانا مقصود ہے۔اس باب ميں مصنف والسيطيد نے نو حديثيں ذكركى ہيں۔

(۱) حضرت على فِلْ لَعْنَا فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النَّحَافِيمُ الگو تھی دائیں ہاتھ میں پہنا کرتے تھے۔

باب: [القصد من هذا الباب بيان كيفية لبسه، ومن الباب السابق بيان حقيقة الخاتم.] باب ما جاء: اختلف النسخ في ذكر هذه الترجمة، ففي النسخ الموجودة عندنا هكذا بلفظ: "كان يتختم في يمينه" وهكذا في عامة الشروح من المناوي والبيجوري وغيرهما، ولم يختر القاري لفظ: "في يمينه" في الترجمة ولفظها: "باب ما جاء في تختم رسول الله على "وكذا في النسخة المكتوبة القلمية، وهو الأوجه عندي؛ لئلا يتكلّف في توجيه الرواية التي فيها ذكر اليسار، وأما على النسخة الموجودة فقد قال ميرك: فيه إشعار بأن المصنف كان يرجح روايات تختمه في يمينه على الروايات الدالة في التختم على اليسار؛ فلذا لم يخرج في الباب حديثا، فيه التصريح بكونه على تحتم في يساره. قلت: وهو كذلك، فإنه ذكره من حديث أنس فقط، وتكلّم عليه، وقال: لا يصح، وأما أثر الحسنين هي فهو موقوف، وحلّ الروايات المرفوعة في الباب في التختم في اليمين.

سهل: بفتح المهملة وسكون الهاء، فما في بعض النسخ بلفظ التصغير غلط، ليس في الرواة أحد اسمه محمد بن سهيل. البغدادي: بالمعجمة والمهملة في الدال الثاني على ما في النسخ، قاله القاري. حسان: يصرف ولا يصرف على أنه فعال أو فعلان. نحر: بفتح النون وكسر الميم آخره راء مهملة.قاري. عبد الله بن حنين: بضم الحاء المهملة ونونين، مصغراً.

أن النبي ﷺ كان يلبس خاتَمه في يمينه. حدثنا محمد بن يحيى، أخبرنا أحمد بن صالح، حدثنا عبد الله بن وهب، عن سليمان بن بلال، عن شريك بن عبد الله بن أبي نَمِر نحوه. حدثنا أحمد بن منبع، أحبرنا يزيد بن هارون،

فاکدہ: اس بارے میں روایات مختلفہ وارد ہوئی ہیں کہ حضور اقد س انگونگا دائیں ہاتھ میں اگو تھی پہنتے تھے یا بائیں میں۔ بعض علاے محد ثین اس میں ترجی کی طرف مائل ہوئے ہیں، چنانچہ امام بخاری وامام تر فدی وظاہم او غیرہ کی رائے ہی ہے کہ دائیں ہاتھ میں پہننے کی روایات رائے ہیں۔ بعض علاء نے در میان میں ہے کہ اس طرح جمع کیا ہے کہ اگو تھی کون سے ہاتھ میں پہننا افضل ہے۔ خود علاء میں بھنا افضل ہے۔ خود علاء میں بھی بہن لیتے تھے اور گاہے گاہے بائیں میں ہے کہ اگو تھی کون سے ہاتھ میں پہننا افضل ہے۔ خود علاء میں بھی انگو تھی کی اختلاف ہے، بعض نے بائیں ہاتھ میں پہننا کو افضل بتایا ہے۔ شائی نے یہی دو تول کی ہیں اختلاف ہونے کا لکھا ہے، لین فدھب کے لحاظ سے رائے وہی تول کی ہیں۔ ملا علی قاری والسطیل نے حذفیہ کا ایک قول دائیں کے افضل ہونے کا لکھا ہے، لیکن فدھب کے لحاظ سے رائے وہی قول سے جو علامہ شائی والسطیل کی تحقیق ہے۔ امام نووی والسطیل نے دونوں میں بلا کراہت جائز ہونے پر علاء کا اجماع نقل کیا ہے، ہاکیہ نے بائیں ہاتھ میں پہننا روافض کا شعار ہو گیا ہے اس لئے اس سے ہی دونوں میں بائے سے بی اور فلی کا پہنار وافض کا شعار ہوگیا ہے اس لئے اس سے انگو تھی کا پہنار وافض کا شعار ہوگیا ہے اس لئے اس سے انہوں کی روافن کا شعار ہواب نہیں ہے۔ حضرت گنگوہی نور اللہ مرفدہ سے کو کب دری میں نقل کیا گیا ہے کہ بائیں ہاتھ میں اگو تھی کو نکہ روافض کا شعار ہواب نہیں ہے۔ حضرت گنگوہی نور اللہ مرفدہ سے کوکب دری میں نقل کیا گیا ہے کہ بائیں ہاتھ میں اگو تھی کو نکہ روافض کا شعار ہواب نہیں ہے۔ حضرت گنگوہی نور اللہ مرفدہ سے کوکب دری میں نقل کیا گیا ہے کہ بائیں ہاتھ تشہ سے بھی احراز ضروری ہے۔

يلبس: بفتح الموحدة من اللبس بضم اللام. يمينه: [لأن التختم فيه نوع تكريم، واليمين به أحق.] محمد بن يجيى: هذا طريق آخر لحديث شريك المتقدم، والظاهر عندي أن الغرض منه تقوية الاتصال؛ فإن الحديث روي عن شريك مسنداً ومرسلاً، فإن أبا داود أخرجه من طريق أحمد بن صالح عن ابن وهب بهذا السند متصلاً، ثم قال: وقال شريك: أخبرني أبو سلمة بن عبد الرحمن أن البي الخاص كان يتختم في يمينه. وهذا مرسل، وهكذا بالطريقين مسنداً ومرسلاً أخرجه النسائي في سننه. أحمد بن منبع: هذا الحديث أخرجه المصنف في الجامع بهذا السند، ثم قال: قال محمد: وهذا أصح شيء روي عن البني الله في هذا الباب. عن حمّاد بن سَلَمَة قال: رأيت ابن أبي رافع يَتَختّم في يمينه، فسألته عن ذلك؟ فقال: رأيت عبد الله بن جعفر يَتَختّم في يمينه، وقال عبد الله بن جعفر: كان النبي على يَتَختّم في يمينه. حدثنا يجيى بن موسى، أنبأنا عبد الله بن نُمَير، أنبأنا إبراهيم بن الفضل، عن عبد الله بن محمد بن عقيل، عن عبد الله بن جعفر، أنّ النبي على كان يَتَختّم في يمينه.

(۲) حماد بن سلمہ کہتے ہیں کہ میں نے عبد الرحمن بن ابی رافع کو داہنے ہاتھ میں انگو تھی پہنے دیکھا۔ میں نے ان سے اس کی وجہ پوچھی تو انھوں نے کہا کہ میں نے عبد اللہ بن جعفر کو داہنے ہاتھ میں انگو تھی پہنے دیکھا اور وہ یہ کہتے تھے کہ حضور اقد س اللہ علی وابتے ہاتھ میں انگو تھی پہنتے تھے۔

(٣) عبداللہ بن جعفر فلگوں سے دوسرے طریقہ سے بھی یہی نقل کیا گیا کہ حضور اقد س سی اگر تھ میں انگو تھی پہنا کرتے تھے۔ فائدہ: ایک حدیث میں اس کے ساتھ یہ بھی نقل کیا گیا کہ زینت دائیں ہاتھ کے ساتھ زیادہ موزوں ہے، اس لئے حافظ ابن حجر رالشیطیہ جو فن حدیث کے امام ہیں، وہ کہتے ہیں کہ مجھے احادیث کے دیکھنے سے جو محقق ہوا وہ یہ کہ اگر زینت کے ادادہ سے پہنے تو دایاں ہاتھ موزوں ہے اور اگر مہر لگانے کے ادادہ سے پہنے تو بایاں ہاتھ موزوں ہے کہ دائیں ہاتھ سے اس کو نکال کر مہر لگانے میں سہولت ہے۔ اور احادیث میں دونوں ہاتھوں میں پہننا وارد ہے۔

أبي رافع: هكذا عند المصنف في الجامع والنسائي في سننه بالكنية. قال المناوي وتبعه البيجوري: إنه عبد الرحمن، وكذا حكي اسمه في الحواشي عن العصام وهو الصواب، فما في جمع الوسائل: اسمه "عبد الله" وهم، وذكر الحافظ هذا الحديث في تهذيبه في ترجمة عبد الرحمن بن أبي رافع، وقال في ذيل الكنى: ابن أبي رافع عن عبد الله بن جعفر هو عبد الرحمن، ولم أحد ترجمة عبد الله بن أبي رافع في التهذيب وغيره. عبد الله بن جعفر: [صحابيّ كأبيه، وهو أوّل مولود ولد في الإسلام بأرض الحبشة، ومات بالمدينة المنورة، خرّج له الستة.]

يجيى بن موسى: كذا في المكتوبة، وهكذا في الشروح الثلاثة وهو الصواب، فما في النسخ الهندية "موسى بن يجيى" غلط؛ ليس في رواة الصحاح أحد اسمه موسى بن يجيى، فتأمل. إبراهيم بن الفضل: قال العصام: لم أحد ترجمته، وقال القاري: لم أطلع على ترجمته، قال المناوي: هو قصور، إذ هو إبراهيم بن الفضل بن سليمان المخزومي. قلت: رقم عليه الحافظ للترمذي وابن ماجة، وذكر في شيوخه عبد الله بن عقيل، وفي تلامذته ابن نمير، فهو المتعين. حدثنا أبو الخطّاب زياد بن يحيى، أخبرنا عبد الله بن ميمون، عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه الله: أن النبي على كان يَتَختّم في يمينه. حدثنا محمد بن حُميد الرازيّ، حدثنا جَرِير، عن محمد بن إسحاق، عن الصَّلْت بن عبد الله قال: كان ابن عباس يَتَختّم في يمينه ولا إخاله إلا قال: كان رسول الله على يَتَختّم في يمينه.

جعفو: [أي: الصادق، لقب به؛ لكمال صدقه وورعه، وأمّه أم فروة بنت القاسم بن محمد بن أبي بكر، قال: أبو حنيفة ما رأيت أفقه منه.] محمد: [أي: محمد الباقر، لقب ذلك لأنه بقر العلم أي: شقه، وعرف خفيّه وجليّه، وهو ابن علي بن سيدنا الحسين بن علي.] الصَّلْت: بتشديد الصاد المهملة مفتوحة وسكون اللام. إخاله: هو بكسر الهمزة أفصح من فتحها، والقياس الفتح، وقيل: الثاني أفصح، وفي القاموس: الفتح لغة، وهو من أفعال الشك متكلم يخال أي: لا أظنه، والظاهر أنه مقولة الصلت، ويحتمل أن يكون لواحد ممن قبله، ولم توجد هذه الجملة في بعض الأصول، قاله القاري. والحديث أخرجه أبو داود برواية يونس بن بكير عن ابن إسحاق، وفي آخره قال: ولا يخال ابن عباس إلا قد كان يذكر أن رسول الله ملك كان يلبس هكذا.

<sup>(</sup>٣) جابر بن عبد الله وظافي فرماتے ہیں كه حضور اقد س الله الله الله على الله على بهناكرتے تھے۔

<sup>(</sup>۵) صلت بن عبد اللہ کہتے ہیں کہ حضرت ابن عباس رفی لیٹی واپنے ہاتھ میں اگوشی پہنا کرتے سے اور مجھے جہاں تک خیال ہے یہ کہا کرتے سے کہ حضور اقد س الفی کیا ہی واپنے ہاتھ میں پہنتے سے۔ فاکدہ: امام ترمذی والفیجیا نے اس صدیث کو مختفر نقل کیا ہے، ابو واؤد شریف میں ذرا تفصیل ہے ہے۔ ابن اسحاق کہتے ہیں کہ میں نے صلت کو وائیں ہاتھ کی سب سے چھوٹی انگلی (کن انگلی جس کو چھنگلا انگلی بھی کہتے ہیں) میں پہنے ویکھا۔ میں نے اس کے متعلق وریافت کیا تو انھوں نے فرمایا کہ میں نے واس کے متعلق وریافت کیا تو انھوں نے فرمایا کہ میں نے حضرت ابن عباس خلی کی کو ایسے ہی پہنے دیکھا اور اس کے نگین کو اوپر کی جانب کر رکھا تھا اور جہاں تک خیال ہے وہ حضور اقد س متعلق ذکر کرتے سے کہ آپ بھی اس طرح پہنتے تھے۔ اس صدیث میں دو مضمون تک خیال ہے وہ حضور اقد س متعلق ذکر کرتے سے کہ آپ بھی اس طرح پہنتے تھے۔ اس صدیث میں دو مضمون ہیں: ایک یہ کہ نگین کو اوپر کی جانب کر رکھا تھا۔ بذل المجھود میں مر قاۃ الصعود سے نقل کیا ہے کہ نگین کا ہاتھ کے اندر کے حصہ یعنی بھی آئندہ روایت میں وارد ہے، چنانچہ شائل میں بھی آئندہ روایت میں آرہا ہے۔ حصہ یعنی بھی ہے اور اکثر روایات میں وارد ہے، چنانچہ شائل میں بھی آئندہ روایت میں آرہا ہے۔ علم مناوی والفیجیٹ نے کھا ہے کہ یہی افضل ہے، اس میں نگین کی حفاظت بھی ہے اور عجب و تکبر سے حفاظت بھی ہے۔ علامہ مناوی والفیجیٹ نے کہ والے کہ یہی افضل ہے، اس میں نگین کی حفاظت بھی ہے اور عجب و تکبر سے حفاظت بھی ہے۔

دوسرا مضمون یہ ہے کہ انگو تھی کو سب سے چھوٹی انگلی میں پہنیا، امام نووی رانسیجلیہ نے اس کے سنت ہونے پر اجماع نقل کیا ہے۔ علامہ شامی رانسیجلیہ نے لکھا ہے کہ انگو تھی اسی انگلی میں ہونا چاہئے، اور ٹنگین مر دوں کی انگو تھی میں ہشیلی کی طرف ہونا چاہئے، اور عور توں کی انگو تھی میں اوپر کی جانب کہ ان کا پہنیاز بینت کے لئے ہوتا ہے۔

(۲) ابن عمر فیل فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فیل نے ایک چاندی کی انگوشی بنوائی، اس کا گلینہ ہشیلی کی جانب میں رہتا تھا، اس میں "محمد رسول اللہ" کندہ کرایا تھا۔ اور لوگوں کو منع فرما دیا تھا کہ کوئی شخص اپنی انگوشی پریہ کندہ کرائے۔ یہ وہی انگوشی تھی جو معیقیب سے حضرت عثمان فیل فیل کے زمانہ میں ہراً ریس میں گرگئی تھی۔ فائدہ: حضور فلک فیل آنے اور وں کو اس لئے منع فرما دیا تھا کہ صحابہ فیل فیل ا تباع میں اگر یہی کندہ کرا لیتے تو حضور اقدس فیل کی مہر دوسروں کی مہر دوسروں کی مہر کے ساتھ مخلوط ہو جاتی۔ معیقیب فیل کی صحابی سے جو حضور سرور کا نئات فیل کی کے زمانہ سے انگوشی کے محافظ مجھے۔ حضور کے زمانہ میں بھی جن او قات میں کہ حضور انگوشی بہنے ہوئے نہیں

ثما يلي كفه: [أي: مما يلي باطن كفه.] عليه: أي: على وفق هذا النقش؛ لئلا يلتبس ختمه بختم الغير، وما قيل: إن نقش خاتم معاذ الله كان هكذا، يحمل على قبل النهي أو على بعد وفاته الله وهذا كله على تقدير ثبوته، وإلا فهو لم يثبت عند المحدثين، صرح به البيجوري. قال المناوي: أو يحمل على الخصوصية، وقال ابن جماعة والزين العراقي: يظهر أن النهي خاص بحياته الله أخذاً بالعلة، فقول القرطبي: لا يجوز لمن كان اسمه "محمد" النقش عليه مطلقاً، في حيز المنع، نعم! لو قيل يمنع النقش على اسم الإمام الأعظم مطلقاً؛ لوجود العلة لم يبعد.

معيقيب: [اسم صحابي، أسلم قديما، وشهد بدرا، وهاجر إلى الحبشة، وكان يلي خاتم المصطفى الله وكان به علة من جذام] بضم الميم وفتح العين المهملة وسكون التحتيتين بينهما قاف مكسورة وآخره باء موحدة، ابن أبي فاطمة البدري، أسلم قديما، وهاجر إلى الحبشة الهجرة الثانية. كان على خاتم النبي هي بالمدينة، واستعمله أبو بكر وعمر وعثمان على بيت المال. وأما قول ابن بحر: إن معيقيباً غلام عثمان، فغير صحيح، قاله القاري.

حدثنا قتيبة بن سعيد، قال: أخبرنا حاتم بن إسماعيل، عن جعفر بن محمد، عن أبيه قال: كان عدالية الحسن والحسين هذا يَتَختَّمان في يَسَارهما. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن،

ہوتے تھے، اس وقت میں معیقیب وٹائٹی کے پاس محفوظ رہتی تھی، ایسے ہی پھر حضرت ابو بکر صدیق وٹائٹی کے دور میں رہا، اور ایسے ہی حضرت عمر فاروق وٹائٹی کے زمانہ میں بھی یہی صورت تھی۔ اسی دوران میں ایسے ہی حضرت عمر فاروق وٹائٹی کے زمانہ میں اور حضرت عمان وٹائٹی کے زمانہ میں بھی یہی صورت تھی۔ اس حالت میں انگو تھی میں ایک مرتبہ وہ حضرت عمان وٹائٹی کو انگو تھی دے رہے تھے کہ اس حالت میں انگو تھی کری اور کنویں میں جا پڑی۔ اس میں روایات مختلف ہیں کہ وہ حضرت عمان وٹائٹی کے پاس سے گری یا حضرت معیقیب وٹائٹی کے گری اور کنویں میں جا پڑی۔ اس میں روایات محتلف ہیں کہ وہ حضرت عمان وٹائٹی کے پاس سے گری یا حضرت معیقیب وٹائٹی کے بہاس سے۔ علماء نے یہی صورت جمع کی تبجویز فرمائی ہے جو او پر لکھی گئی۔ اس صورت میں دونوں روایتیں صحیح ہیں اس لئے کہ جب در میان میں گری تواس کی نبیت ہر ایک کی طرف صحیح ہے۔

(2) امام محمد باقر را النظیمیلی فرماتے ہیں کہ حضرت امام حسن و امام حسین و النظم آلے بائیں ہاتھ میں انگو تھی پہنا کرتے تھے۔ فاکدہ: یہ حدیث امام ترندی والنظیمیلیکے باب کی سُرخی کے خلاف ہوگئ، اس لئے کہ باب داہنے ہاتھ میں انگو تھی پہننے کا منعقد فرمایا تھا۔اس کی توجیہ یہ کی جاسکتی ہے کہ مقصود اس قتم کی روایات سے جب کہ اس باب میں بہت سی روایات اس کے خلاف ہیں،

عن أبيه: [أي: محمد الباقر، وهو لم ير سيدنا الحسن أصلا، فهذا الأثر مرسل بالنسبة إلى سيدنا الحسن، وأمّا بالنسبة لله، لسيدنا الحسين، فيمكن كونه رآه في يساره، فإنه كان له يوم الطَّفِّ أربع سنين، فلا يكون الأثر مرسلا بالنسبة إليه، ويحتمل أنه سمع من أبيه زين العابدين أنّه رآه كذلك، فيكون مرسلا بالنسبة إليهما.]

كان الحسن: لعل غرض المصنف بإيراد هذا الأثر على خلاف ترجمته إشارة إلى شذوذه، أو إلى أن هذا موقوف، والروايات المرفوعة كلها مصرحة باللبس في اليمين، قاله الشراح. قلت: لكن يشكل عليه تصحيح المصنف هذا الحديث في جامعه، فالأوجه عندي في غرض المصنف أن هذا الحديث روي موقوفاً بفعلهما ومرفوعاً بلفظ: كان رسول الله في وأبو بكر وعمر وعلي والحسن والحسين في يتختمون باليسار، أخرجه البيهقي في الأدب وأبو الشيخ في الأخلاق، فغرض المصنف بذكر هذا الموقوف ترجيحه على المرفوع، والله أعلم. وهذا كله على تقييد الترجمة باليمين، وأما على إطلاقه فلا حاجة له كما تقدم. ثم هذا الأثر منقطع؛ لأن محمداً الباقر لم يدرك الحسن والحسين في قاله القاري، وتبعه المناوي، وقبل: مرسل باعتبار الحسن في فتأمل.

أخبرنا محمد بن عيسى - وهو ابن الطّبّاع - حدثنا عَبّاد بن العوّام، عن سعيد بن أبي عَرُوبة، عن قتادة، عن قتادة، عن أنس بن مالك الله النبيّ الله تختّم تَختّم في يمينه. (قال أبو عيسى: هذا حديث غريب،

اشارہ اس کے ضعف کی طرف ہے۔ بندۂ ناچیز کے نزدیک باب میں داہنے ہاتھ کی قید بیانِ افضلیت کے لئے ہے اور اس نوع کی روایات بیانِ جواز کے واسطے ہیں۔ بعض اکا بر نے یہ بھی توجیہ فرمائی ہے کہ ترجمہ میں حسبِ عادتِ محدثین کلمہ (أم فی یسارہ) محذوف ہے، لیعن حضور النہ کی اگو تھی داہنے ہاتھ میں پہنا کرتے تھے یا بائیں میں۔ اس توجیہ پر کوئی روایت ترجمہ کے غیر مطابق نہ ہوگی۔

(٨) حضرت انس فِللنَّوْنَ سے يه روايت كى جاتى ہے كه حضور اقدس النَّوَائِيَّا دائے ہاتھ ميں الگو تھى پہنتے تھے۔ اور حضرت انس فِللنَّوْنَ بى سے يہ بھى بعض لوگوں نے نقل كيا ہے كه حضور اقدس النَّائِيَّا بائيں ہاتھ ميں الگو تھى پہنتے تھے۔

الطباع: بتشديد الموحدة أي: الحكاك، ونقاش الحاتم، قاله القاري. عباد بن العوام: بتشديد الموحدة والواو. قال أحمد: حديثه عن سعيد بن أبي عروبة مضطرب. قال أبو عيسى: ليس هذا الكلام في النسخة القلمية، وليس أيضاً عند أحد من الشراح الثلاثة كما يظهر من كلامهم، فإنحم نقلوه عن جامع المصنف، وغرضه كما يظهر من كلام القاري: أن حديث أنس في التختم في اليمين أو التختم في اليسار لا يصح من هذا الطريق، وإلا فقد صح من طريق أخرى التختم فيهما، وقد أخرج مسلم من طريق حماد بن سلمة عن ثابت عن أنس في قال: كان خاتم النبي في هذه، وأشار إلى الحنصر اليسرى. قلت: وما يخطر في البال أن غرض المصنف عدم الجزرم بالترجيح في روايات قتادة عن أنس في هذا الباب، فإن الذين رووا هذا الحديث عن أنس مختلفة. قال العيني في شرح البخاري: وقد اختلفت الرواة عن أنس، هل كان يتختم في يمينه أو يساره؟ وقد رواه عنه ثبت البناني و فحامة وحميد وشريك على الشك فيه وعبد العزيز بن صهيب وقتادة والزهري، فأما لحمامة وحميد وشريك وعبد العزيز فليس في رواياقم تعرض لذكر اليمين أو اليسار، وأما رواية ثابت وقتادة والزهري ففيها التعرض لذلك، ثم قال: وأما قتادة فاختلف عليه فيها فقال سعيد بن أبي عروبة عنه عن أنس: كان يتختم في يمينه. وقال شعبة وعمرو بن عامر عن وأما قتادة عن أنس كان يتختم في يساره. وفي علل لابن أبي حاتم: سألته عن حديث رواه سعيد بن بشير عن قتادة عن أنس عن النبي في النبي الخوام عن سعيد عن قتادة عن أنس عن النبي العن أبي يقولون: إنه لبس في يساره. فالظاهر أن ذكر اليد يمينا كان أو يساراً ليس عندهم في هذا الحديث.

لانعرفه من حديث سعيد بن أبي عَرُوبة، عن قتادة، عن أنس هُم، عن النبي الله نحو هذا إلا من هذا الوجه، وروى بعض أصحاب قتادة عن قتادة، عن أنس هُم أن النبي الله تخرّ تَخرّم في يساره، وهو حديث لا يصحّ أيضاً. حدثنا محمد بن عبيد المُحاربي، حدثنا عبد العزيز بن أبي حازم، عن موسى بن عُقبة، عن نافع، عن ابن عمر هُما قال: اتخذ رسول الله على حاتما من ذهب،

فائدہ: امام تر ذی والسطید کی تحقیق یہ ہے کہ یہ دونوں روایتی صحیح نہیں ہیں، جس کا مطلب یہ ہے کہ حضرت انس والسطی کی حدیث میں ہاتھ کی تعیین نہیں ہے۔ یہ محدثین کی غایتِ احتیاط ہے کہ وہ حدیث کے ہر ہر ککڑے پر گہری نظر ڈالتے ہیں کہ کون سی حدیث میں کون سا مضمون صحیح ہے اور کونساایہ ہے جو اس حدیث میں صحیح نہیں ہے، دوسری حدیث میں اگر چہ صحیح طور پر ثابت ہو۔ یہی وہ چیز ہے جس کی بدولت حدیث شریف کا فن آج تک نہایت پختگی اور نورانیت و چک کے ساتھ دنیا میں پھیلا ہوا ہے۔ حضور اقد س الکوی کی بدولت حدیث شریف کا فن آج تک نہایت پختگی اور نورانیت و چک کے ساتھ دنیا میں پھیلا ہوا ہے۔ حضور اقد س الکوی کی کا انگو تھی دائیں اور بائیں دونوں ہاتھوں میں پہنا روایاتِ متعددہ سے ثابت ہے۔ دائی موجود ہیں، چنانچہ دائی کی روایات بھی ابو داؤد و مسلم وغیرہ میں موجود ہیں، چنانچہ نووی والسے ہاتھ کی روایات اس باب میں گزر پھی ہیں، اور بائیں ہاتھ کی روایات بھی ابو داؤد و مسلم وغیرہ میں موجود ہیں، چنانچہ نووی والسے بیٹ کے دونوں قتم کی روایات کو صحیح بتایا ہے، لیکن محد ثین کا قاعدہ یہ ہوتا ہے کہ باوجود متن حدیث کے صحیح توں کہ اس طریقہ پر کلام فرماتے ہیں، اس ہونے کے اگر کسی خاص طریقہ پر کلام فرماتے ہیں، اس کے امام تر ذکی والسے بیٹ کی کام کیا ہے۔

(9) حضرت ابن عمر و النبخة فرماتے بین كه حضور اقد سلط الله في سونے كى الكو تھى بنوائى جس كو اپنے داہنے ہاتھ میں پہنا كرتے تھے۔ صحابہ و الله تھى اتباعاً سونے كى الكو تھيال بنوائيس۔ حضور اقد سلط الله تائي نے اس كے بعد وہ الكو تھى پھينك دى اور يہ فرمايا كه ميں اس كو بھى نہيں پہنوں گا۔

المحاربي: بضم أوله وبمهملة وكسر راء وموحدة، نسبة لبني محارب: قبيلة من العرب، و"محمد بن عبيد" هذا بدون الإضافة إلى اسم الجلالة. من ذهب: قال الزين العراقي نقلا عن البيهقي في الأدب: وهذا الخاتم هو الذي كان فصه حبشيًا. قال ابن حجر: هذا هو الناسخ لحله مع قوله و الأحاديث الصحيحة: وقد أخذ ذهبًا في يد وحريرًا في يد وقال: هذان حرامان على ذكور أمتى حل لإناثها، والأثمة الأربعة على تحريمه المنهي عنه في الصحيحين وغيرهما، قال القاري: =

فكان يلبسه في يمينه، فاتخذ الناس خواتيم من ذهب، فطَرَحَه رسول الله على وقال: لا ألبسته أبدا، فطرح النّاس خواتيمَهم.

فاكدہ: سوناابتداءِ اسلام میں جائز تھا، پھر مردوں كے لئے حرام ہوگيا۔ اس كى حرمت پر جمہور كا اتفاق ہے، امام نووى الليعظيہ نے اس كى حرمت پر اجماع نقل كيا ہے۔ فقهى بحث اس مسئلہ میں طویل ہے جس كابيہ محل نہیں۔

= جمهور السلف على حرمة التختم بخاتم الذهب للرجال دون النساء، والاعتبار بالحلقة عند الحنفية، فلا بأس بمسمار الذهب على الخاتم، خلافا للشافعية، قال المناوي: فتحريمه مجمع عليه الآن في حق الرجال كما أفاده العراقي تبعاً للنووي حيث قال: أجمعوا على تحريمه للرجال إلا ما حكي عن ابن حزم أنه أباحه، وعن بعضهم: أنه مكروه لا حرام، وهذان باطلان، وقائلهما محجوج بالأحاديث التي ذكرها مسلم مع إجماع من قبله على تحريمه. قال الزين العراقي: لا يصح نقل الإجماع، فقد لبسه جمع من الصحب والتابعين، قال القاري: فقول عياض: أن الناس مجمعون على تحريمه غير سديد، إلا أن يقال: أراد "بالناس" الجمهور، ويقال: انقرض قرن من قال بكراهة التنزيه، واستقر الإجماع بعد على التحريم.

فطرحه: هذا هو المعروف عند المحدثين أن المطروح خاتم الذهب، وقد أخرج أبو داود برواية الزهري عن أنس: أنه رأى في يد النبي ولله خاتما من ورق يوما واحداً، فصنع الناس فلبسوا، وطرح النبي وله فطرح الناس. قال القرطبي: هو وهم من الزهري عند جميع أهل الحديث، وإنما اتفق ذلك له ولا في خاتم الذهب كذا في البذل، وحكى الشيخ توجيهات رواية الزهري فارجع إليه. وحكى القاري عن غيره: الأقرب أنه الله اتخذ خاتما من ذهب فاتخذوه، فألقاه حين وافق تحريمه فألقوه، ثم اتخذ خاتما من ورق ونقش فيه "محمد رسول الله الله الناس في ذلك، فرمى به حتى رمى الناس كلهم؛ لئلا تفوت مصلحة الحتم بالاشتراك، ثم رجع إلى خاتمه الحاص به فصار يختم به، قال القاري: والأظهر أنه الله بعد تحريمه خاتم الذهب لبس خاتم الفضه على قصد الزينة فتبعه الناس، فرأى أن في لبسه ما يترتب عليه من التعجب والكبر والخيلاء فرماه ورموا، فلما احتاج إلى لبسه لأجل الحتم به لبسه وقال: إنا اتخذنا خاتما ونقشنا فيه نقشًا فلا ينقش عليه أحد.

### بابُ ما جاء في صفة سَيْف رسول الله عَلَيْكُ

حدثنا محمد بن بشّار، أخبرنا وهب بن جرير، أنبأنا أبي، عن قتادة، عن أنس هُ قال: كان قَبِيْعَة سيغة سيف رسول الله ﷺ من فضة. حدثنا محمد بن بشّار، أخبرنا مُعَاذ بن هشام، حدثني أبي، عن قتادة،

#### باب - حضور اقدس النُّحَاثِيمُ كَي تَلُوار كا بيان

فائدہ: علاء کہتے ہیں کہ امام ترفدی والنہ علیہ نے انگو تھی کے بعد اس لئے ذکر کیا کہ حقیقاً اس سے ایک خاص نظام العمل اور دمستور السلطنت کی طرف اشارہ ہے کہ اول تبلیغی خطوط سلاطین کے پاس ارسال کیے جائیں، اگر وہ مسلمان ہو جائیں تو منافع دین اور دنیوی کے مالک ہیں ہی، ورنہ پھر وہ اور تلوار۔ حضور اقد س النگائی کے پاس چند تلواریں رہیں ان کے خاص خاص نام سے دین اور دنیوی کے مالک ہیں ہی، ورنہ پھر وہ اور تلوار۔ حضور اقد س ایک قالد سے پائی تھی۔ ایک کا نام قضیب، اور ایک کا قلعی، ایک کابت ار، ایک کا ذوالفقار وغیرہ وغیرہ وغیرہ تھا۔

امام ترمذی والنص الله اس باب میں جار حدیثیں نقل فرمائی ہیں۔

(۱) حضرت انس خالفُونهٔ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س طفی کیا کی تلوار کے قبضہ کی ٹوپی جاندی کی تھی۔

فاكده: علامه بيجوري والشيعلية نے لكھا ہے كه يه ذوالفقار كا ذكر ہے۔ فتح مكه ميں حضور اقدس ملتح فيا كے پاس يبي تلوار تھي۔

الصفة: الوصف والكشف والتبيين. والسيف بفتح السين المهملة، جمعه سيوف وأسياف. وبدأ به في آلات الحرب؛ لأنه أغلبها استعمالاً، وأردف باب الحاتم بباب السيف؛ لما علم أنه ﷺ اتخذ الخاتم لينجتم به رسائله إلى، الملوك، إشارة إلى أنه دعاهم إلى الإسلام أولاً، فلما امتنعوا حاربهم. صفة سيف: [المراد بصفة السيف حالته التي كان عليها.]

كان: هكذا بصيغة التذكير في النسخ الهندية والمصرية من الشمائل، وفي الشروح بلفظ: "كانت" بصيغة التأنيث، وهكذا في رواية أبي داود والترمذي وغيرهما من حديث جرير. قبيعة: [قبيعة السيف: ما على طرف مقبضه من فضة أو حديد، يعتمد الكّف عليها؛ لئلا يزلق] بفتح القاف وكسر الموحدة: ما على رأس مقبض السيف من فضة أو حديدة على من قاله الجوهري وقيل: غير ذلك. قاري.

عن سعيد بن أبي الحسن قال: كانت قَبِيْعَة سيف رسول الله على من فضة. حدثنا أبو جعفر محمد بن صُدْرَان البصريّ، أخبرنا طالب بن حُجَيْرٍ، عن هود وهو ابن عبد الله بن سعيد عن جده قال: دخل رسول الله على مكّة يوم الفتح،

(٢) سعيد بن ابي الحن والنهيلية ني بهي يهي نقل كيا ہے كه حضور الني الى تاوار كى موٹھ جاندى كى تھى۔

(٣) ہود کے نانا مزیدہ کہتے ہیں کہ حضور اقد س سلنگائی فنے کمہ کے دن جب شہر میں داخل ہوئے تو حضور کی تلوار پر سونا اور چاندی تھا۔ طالب جو اس حدیث کے ایک راوی ہیں وہ کہتے ہیں کہ میں نے اپنے اُستاد سے پوچھا کہ چاندی کس جگہ تھی؟ انھوں نے فرمایا کہ قبضہ کی ٹوپی چاندی کی تھی۔

فائدہ: تلوار میں سونالگانا جمہور علاء کے نزدیک جائز نہیں ہے، اور اس حدیث سے اس لئے استدلال نہیں ہو سکتا کہ محد ثین نے اس حدیث سے استدلال نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ اس حدیث سے استدلال نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ اس حدیث سے استدلال نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ اس کی سند قابل اعتباد نہیں ہے، البتہ چاندی کی ٹوپی وغیرہ جیسا کہ پہلی روایتوں میں آیا، جائز ہے۔ کہتے ہیں کہ چونکہ سونا ناجائز تھا اس لئے راوی نے صرف چاندی کی شخفیق کی کہ کس جگہ تھی، سونے کو دریافت بھی نہیں کیا کہ کہاں تھا۔

سعيد بن أبي الحسن: هو أخو الحسن البصري، تابعي، فالحديث مرسل، وأخرجه المصنف في جامعه من طريق جرير بهذا السند المذكور في الشمائل، ثم قال: هذا حديث حسن غريب، وهكذا روي عن همام عن قتادة عن أنس، وقد روى بعضهم عن قتادة عن سعيد بن أبي الحسن قال: كانت قبيعة سيف رسول الله على من فضة. وظاهره: أن المصنف مال إلى ترجيح المسند؛ إذ ذكر له متابعة، لكن بعضهم رجحوا المرسل، كما بسط الشيخ في البذل. صُدران: بمهملات كغفران: هو محمد بن إبراهيم بن صدران، منسوب إلى حده. حُجَيْر: بضم حاء مهملة وفتح جيم وسكون تحتية آخره راء مهملة.

عبد الله بن سعيد: هكذا في نسخ الشمائل بالتحتية بعد العين، قالت الشراح: هكذا في بعض نسخ الشمائل المصححة المقروءة، وصوابه: "سعد" بغير ياء كما في بعض النسخ الآخر، وعليه المحققون من علماء أسماء الرحال. قلت: وهكذا بدون الياء في الحامع. جده: أي: لأمه، كما في نسخة، اسمه: مَزْيَدَة، قال القاري: ضبط الأكثر بفتح الميم وإسكان الزاي وفتح الياء، واختاره الجزري في "تصحيح المصابيح"، وهو المشهور عند الجمهور، وخالفهم العسقلاني فقال في التقريب: مزيدة بوزن كبيرة.

وعلى سيفه ذهب وفضة. قال طالب: فسألته عن الفضة، فقال: كانت قَبِيْعة السيف فضة. حدثنا محمد بن شجاع البغداديّ، أخبرنا أبو عُبَيدة الحداد، عن عثمان بن سعد، عن أبن سيرين قال: صنعت سيفي على سيف سمرة بن جُنْدُب، وزعم سَمُرة أنه صنع سيفه على سيف رسول الله على وكان حَنفيّا. حدثنا عُقْبة بن مُكْرَم البصريّ، حدثنا محمد بن بكر، عن عثمان بن سعد، هذا الإسناد نحوه.

(۴) ابن سیرین را النظیلیہ کہتے تھے کہ میں نے اپنی تلوار سمرہ والنظی کی تلوار کے موافق بنوائی، اور وہ کہتے تھے کہ ان کی تلوار حضور اقدس النظی کیا گئی ہے، اور وہ قبیلہ بنو حنیفہ کی تلواروں کی طریق پر تھی۔ فاکدہ: بنو حنیفہ عرب کا ایک قبیلہ ہے جو تلواروں کے عمدہ بنانے میں بہت مشہور ہے۔ یہ سب لوگ کیے بعد دیگرے حضور النظی کیا کے اتباع میں واپی ہی تلوار بناتے رہے۔

ذهب وفضة: يخالف مسلك الحنفية، إذ قال الشامي: ولا يتحلى الرجل بذهب وفضة إلابخاتم ومنطقة وحلية سيف منها، أي، من الفضة لا من الذهب. وكذلك عند الشافعية وغيرهم. قال القاري: لا يعارض هذا ما تقرر من حرمته بالذهب؛ لأن هذا الحديث ضعيف، ولا يصح الجواب: بأن هذا قبل ورود النهي عن تحريم الذهب؛ لأن تحريمه كان قبل الفتح على ما نقل. قلت: لا حاجة إلى الجواب بعد أن قال فيه ابن القطان راداً على تحسين الترمذي: إنه ضعيف لا حسن، وقال أبو حاتم: منكر، قال في الميزان: صدق ابن القطان وهذا منكر، وما علمنا في حلية قبيعته ذهبًا، قال التوربشتي: هذا الحديث لا تقوم به حجة، وذكر ابن عبد البر في استيعابه: أنه ليس بقوي.

وكان حنفيًا: [أي: وكان سيفه حنفيا، نسبة لبني حنيفة، وهم قبيلة مسيلمة، لأنهم معروفون بحسن صنعة السيوف] مقولة ابن سيرين على الإرسال، أو مقولة سمرة. هذا إذا أرجع الضمير إلى سيفه هي ويحتمل أن يكون المراد به سيف سمرة، فيكون من كلام ابن سيرين لا غير. عقبة بن مكرم: عقبة بضم فسكون. ومكرم ببناء المجهول من الإكرام، قاله القاري. قال المناوي: و وهم من جعله ببناء الفاعل.

## 

حدثنا أبو سعيد عبد الله بن سعيد الأشَجّ، أخبرنا يونس بن بُكَير، عن محمّد بن إسحاق، عن يحيى بن عبّاد بن عبد الله بن الزبير، عن أبيه، عن جده عبد الله بن الزبير، عن ألزبير بن عن أبيه، عن جده عبد الله بن الزبير، عن الزبير، عن أبيه عن العوّام الله عن على النبي الله عن على النبي الله عن عنه الله عنه على النبي الله الله على النبي الله عنه الله على النبي الله على النبي الله عنه الله عنه الله على النبي الله على النبي الله على النبي الله على النبي الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله على النبي الله عنه اله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله

#### باب - حضور اقدس للنُكُلِيمُ كَيْ زره كابيان

فاكدہ: حضور اكرم طفی فيا كے پاس سات زرہ تھيں، جن كے نام حسبِ ذيل ہيں: ذات الفضول، جو اپنی وسعت كی وجہ سے اس نام كے ساتھ مشہور تھی، اور يہی وہ زرہ ہے جس كا قصہ حديث كی كتابوں ميں آتا ہے، جو ابوالشحم يہودى كے پاس رئن تھی۔ اور باقی چھ كے نام ميہ ہيں: ذات الحواشی، ذات الوشاح، فضہ، سُغديہ، بتراء، خِرنِق۔ اس باب ميں دو حديثيں ذكركی ہيں۔

(۱) حضرت زبیر فالنگی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس النگائی کے بدن مبارک پر اُحد کی لڑائی میں دو زرہ تھیں (ایک ذات الفضول۔ دوسری فضہ) حضور اقدس النگائی نے ایک چٹان کے اوپر چڑھنے کا ارادہ فرمایا گر (وہ اونچی تھی، اور دو زر ہوں کا وزن، نیز غزوہ اُحد میں وہ تکلیفیں جو حضور النگائی کو پہنچی تھیں کہ جن کی وجہ سے چہرۂ مبارک خون آلودہ ہو گیا تھا، غرض ان وجوہ سے )حضور النگائی اس چٹان پر چڑھ نہ سکے۔ اس لئے حضرت طلحہ فٹائی کو نیچ بٹھاکر ان کے ذریعے سے اس چٹان پر چڑھ .

صفة درع: بحذف المضاف أي: صفة لبسه، ليوافق حديثي الباب، وهو بدال مهملة مكسورة فراء ساكنة: جنة من حديد، تصنع حلقا حلقا، تلبس للحرب. درع: [هو قميص من ذو حلقات من الحديد متشابكة، يلبس وقاية من السلاح.] الزبير بن العوّام: هكذا في نسخ الشمائل، قال ميرك: هكذا وقع في بعض نسخ الشمائل، وكذا وقع في أصل سماعنا ملحقا بصح، وحذف في بعض النسخ ذكر الزبير، واقتصر على عبد الله بن الزبير، وهو خطأ، والصواب إثباته في الإسناد؛ لأنه هكذا ذكره المصنف في جامعه، وبذكره يكون الحديث مسنداً متصلاً، وبحذفه يكون مرسلاً، فإن عبد الله بن الزبير لم يحضر وقعة أحد، قاله القاري، وهكذا حكى المناوي عن الحافظ بن حجر وزاد: وبذكر الزبير يصح قوله في الحديث: "قال: فسمعت النبي الله يقول: أوجب طلحة" بـ "الفاء" الدالة على التعقيب، وعلى حذف الزبير يكون هذا كذبا محضاً؛ لأن مولد ابن الزبير في السنة الثانية من الهجرة، وأحد في الثالثة.

يوم أُحُد دِرْعان فنهض إلى الصَّحْرَة فلم يستطع، فأقعد طلحة تحته، فصعد النبي على عمر، استوى على الصخرة، قال: سمعت النبي على يقول: أوجب طلحة. حدثنا المنان بن عيينة، عن يزيد بن خُصَيفة،

حضرت زبیر فران کی کہ بیں کہ بیں نے حضور اقد س الن کی گویہ کہتے ہوئے سنا کہ طلحہ نے (جنت کو یا میری شفاعت کو) واجب کر لیا۔

فاکدہ: جنگ اُحد میں لڑائی کی حالت نہایت خطرناک تھی، حتی کہ حضور الن کا گئے کے وصال کا واہمہ بعض لوگوں کو ہوگیا تھا۔
حضور اقد س النہ کی آب اور نجی جگہ اس لئے تشریف لے گئے تھے تاکہ سب صحابہ حضور النہ کی گئے کو دیکھ کر مطمئن ہو جائیں اور بعض اکا بر
نے لکھا ہے کہ کفار کے دیکھنے کے لئے چڑھتے تھے۔ حضرت طلحہ والنہ کے اُس دن کمالِ شجاعت سے حضور النہ کی گا ساتھ دیا تھا، حتی
کہ صحابہ والنہ کہ بنار کھا تھا۔ اسی سے زائد زخم ان کے بدن پر آئے اور حضور النہ کی گئے کا ساتھ نہیں چھوڑا، حتی کہ ان کا ہاتھ بھی شُل ہو گیا تھا۔
دُھال بنار کھا تھا۔ اسی سے زائد زخم ان کے بدن پر آئے اور حضور النہ کی گا ساتھ نہیں چھوڑا، حتی کہ ان کا ہاتھ بھی شُل ہو گیا تھا۔

درعان: قال ميرك: هما ذات الفضول والفضة، كما رواه بعض أهل السير عن محمد بن مسلمة.

إلى: أي: متوجهًا إليها ليستعليها فيراه الناس فيعلمون حياته، ويجتمعون عنده. فلم يستطع: [فلم يقدر على الارتفاع على الصخرة، قيل: لما حصل من شجّ رأسه وجبينه الشريفين، واستفراغ الدم الكثير منهما، وقيل: لثقل درعيه، وقيل: لعلوها.] تحته: [أي: أجلسه فصار طلحة كالسُّلم.] فصعد: [أي: فوضع رجله فوقه وارتفع.] أوجب: أي: لنفسه الجنة، أو الشفاعة، أو المثوبة العظيمة بفعله هذا، أو بما فعل ذلك اليوم، حيث جعل نفسه فداء رسول الله على حتى شلت يده.

طلحة: [أي: فعل فعلا أوجب لنفسه بسببه الجنة، وهو إعانته له ﷺ على الارتفاع على الصخرة، ويحتمل أن ذلك الفعل هو جعله نفسه فداءً له ﷺ ذلك اليوم، حتى أصيب ببضع وثمانين طعنة.] عن يزيد: هكذا في ابن ماجة برواية هشام بن عمار، حدثنا سفيان بن عيينة عن يزيد بن خصيفة إلخ وأخرجه أبو داود بالشك، ولفظه: حدثنا مسدد أو سفيان قال: حسبت أني سمعت يزيد بن خصيفة إلخ. خصيفة: بخاء معجمة وصاد مهملة مصغراً، ويزيد ابن عبد الله بن خصيفة منسوب إلى حده.

عن السائب بن يزيد الله أن رسول الله كان عليه يوم أحد درعان، قد ظاهر بينهما.

السائب: الحديث مرسل، فإن سائبا لم يكن في أحد حضر حجة الوداع مع أبيه وهو ابن سبع سنين، قاله القاري، وقد أخرجه أبو داود عنه عن رجل، وبسط الشيخ في البذل الكلام على هذا المبهم، فارجع إليه. ظاهر: أي: لبس إحداهما فوق الأخرى. فيه تعليم وإشعار بأن التوقّي من الأعداء لا ينافي التوكل والرضاء والتسليم، وقدروي عنه ﷺ: اعقلها وتوكل.

# بابُ ما جاء في صفة مغْفُر رسول الله عليه عليه

## باب - حضور اقدس طلُّحَافِيمًا كَي خُود كا ذكر

فائدہ: خُود لوہے کی بنی ہوئی ٹوپی ہوتی ہے، جو لڑائی کے وقت سر کی حفاظت کے لئے اوڑ ھی جاتی ہے۔ مصنف رالسُیعلیے نے اس باب میں دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) حضرت انس خلی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س ملی فی فی کمہ کے دن جب شہر میں داخل ہوئے توآپ کے سر مبارک پر خود تھی (حضور جب خود اُتار چکے اور اطمینان ہو گیا تو) کسی نے آکر عرض کیا کہ یارسول اللہ! بید ابن خطل کعبہ کا پردہ پکڑے ہوئے ہے۔ حضور نے فرمایا کہ اس کو قتل کر دو۔

فاكده: حضوراقدس النَّحَالِيَة فتح كے لئے جب مكه مكرمه ميں داخل ہوئے ہيں تواہل بكة پرايك ايس دہشت اور گھبراہث سوار تھی

مغفر: بكسر الميم وفتح الفاء، يلبس تحت البيضة، ويطلق على البيضة أيضاً، كذا في المغرب، وقيل: هي حلقة تنسج من الدرع على قدر الرأس، وفي المحكم: هو ما يجعل من فضل درع الحديد على الرأس كالقلنسوة، وقيل: هو أخرف البيضة [كمنبر من الغفر وهو الستر، والمراد به هنا: زَرَدٌ من حديد يُنسج بقدر الرأس، يُلبس تحت القلنسوة، وهو من جملة السلاح؛ لأن السلاح يطلق على ما يُقتل به، وعلى ما يدافع به]. وعليه مغفو: قال الحافظ: ذكر ابن بطال: أنه أنكر على مالك قوله: وعليه المغفر، وإنه تفرد به، والمحفوظ أنه دخل وعليه عمامة سوداء. ثم أجاب عن دعوى التفرد بأنه وجد في كتاب حديث الزهري تصنيف النسائي: هذا الحديث من رواية الأوزاعي عن الزهري مثل ما رواه مالك، وعن الحديث الآخر: بأنه دخل وعلى رأسه المغفر، وكانت العمامة فوقه. وذكر الحافظ: أن بضعة عشر نفساً رووه عن الزهري غير مالك، وبين مخارجها.

فقيل: قال المناوي: يعني قال له سعيد بن حريث. قلت: وهذا يخالف ما يأتي في الحديث الآتي. ابن خطل: بمعجمة فمهملة مفتوحتين، كان اسمه عبد العزى، وكني بجده فأسلم فسمي عبد الله، وكتب الوحي ثم ارتد والعياذ بالله، وقتل مسلما، واتخذ جاريتين تغنيان بمجائه علي فأهدر دمه. عن أنس بن مالك ﴿ أن رسول الله ﷺ دخل مكة عام الفتح، وعلى رأسه المِغْفَر،

جس کی کوئی انتہانہ تھی، نہ جائے ماندن نہ بائے رفتن۔حضور اکرم مستح اللہ عایتِ شفقت اور مہربانی کی وجہ سے یہ فرمادیا تھا کہ جو تخص بیت اللہ میں داخل ہو جائے وہ مامون ہے، اور جو اپنے گھر میں داخل ہو جائے وہ مامون ہے، جو ہتھیار ڈال دے وہ مامون ہے وغیرہ وغیرہ البتہ گیارہ مرد اور چھ عور تیں ایس تھیں کہ حضور اقدس سی التا نے اس وجہ سے کہ ان کے جرائم نا قابل عفو تھے، ان کے خون مدر کر دیے تھے، اور اس معافی کے عام اعلان سے ان کو متنثیٰ کر دیا تھا اور ارشاد فرما دیا تھا کہ ان لوگوں کو امن نہیں ہے۔ ان میں سے بھی سات مرد اور دو عور تیں مسلمان ہو کر معافی میں آگئے تھے، باقی چار مرد اور چار عور تیں قتل کیے گئے۔ منجملہ اُن آٹھ کے ابن خطل تھا۔ یہ شخص اول مدینہ منوّرہ حاضر ہو کر مسلمان ہوا اور عبد اللہ نام رکھا گیا۔ حضور اقدس منتی کے نے کسی قبیلہ کی زکوۃ لینے کے لئے اس کو بھیجا، اس نے اپنے ایک غلام کو اس جرم میں جان سے مار ڈالا کہ اس نے کھانا یکانے میں کچھ دیر کر دی تھی، اور خود اس خوف سے کہ مدینہ منوّرہ لوٹا تو قصاص میں قبل کر دیا جاؤں گا، مرتد ہو کر مکہ مکرمہ چلاآ یا تھا۔ وہاں پہنچ کر حضور اقدس ﷺ کی جو کرتا تھا، اور دو باندیاں گانے والیاں خریدیں جو حضور ﷺ کی جو کے اشعار سے اس کو خوش کیا کرتی تھیں۔ حضور اکرم ملکی آئے منجملہ ان آٹھ کے اس کا بھی خون ہدر کر دیا تھا۔ اس لئے ماوجود بیت اللہ میں داخل ہونے کے اس کو قتل کر دیا گیا۔ اس کے قاتل میں محد ثین کے بہت سے اقوال ہیں کہ کس نے قتل کیا۔ اس حدیث میں ایک فقہی بحث بھی ہے کہ حدود و قصاص حرم میں قائم ہو سکتی ہیں یا نہیں؟ مسکلہ تفصیل طلب ہے اور عام ضرورت بھی اس سے متعلق نہیں اس لئے اختصاراً ترک کر دیا گیا۔ لیکن ایسے مواقع پر اس لئے تنبیہ کر دی جاتی ہے کہ اگر علم دوست حضرات یا طلبہ میں سے کوئی دیکھے تو وہ اس تنبیہ کے بعد مراجعتِ مشائخ سے تحقیق کر لے۔ اس طرح اس حدیث سے ملّہ مکر مد میں بغیر احرام کے داخل ہونے کا جواز معلوم ہوتا ہے جس کا بیان دوسری حدیث میں آرہا ہے۔ (۲) حضرت انس طالنون بی سے مروی ہے کہ جب حضور اقدس النوائی فتح مکہ کے وقت شہر میں داخل ہوئے تو حضور کے سر مبارک پر خُود تھی، جب حضور نے اس کو اتار دیا تو ایک آ دمی آیااس نے عرض کیا یارسول الله! ابن خطل کعبہ کے پردہ سے لیٹا ہوا ہے۔ حضور النفی آیا نے فرمایا کہ وہ امن والول میں نہیں، اس کو قتل کر ڈالو۔ زہری النبیعلیہ کہتے ہیں کہ مجھے یہ بات معلوم ہوئی کہ حضور اقد س طلع آیا اس روز محرم نہیں تھے۔

قال: فلما نـزعه، جاءه رجل فقال: ابن خَطَل متعلّق بأسْتَار الكعبة! فقال: اقتلوه. قال ابن شهاب: وبلغني أن رسول الله ﷺ لم يكن يومئذ مُحرِمًا.

فائدہ: یہ اخیر جملہ امام زہری والسیطیہ کا بھی ایک فقہی مسئلہ کی طرف اشارہ ہے وہ یہ کہ حفیہ کے نزدیک مگہ مکر مہ میں بلا احرام داخل ہونا جائز نہیں، اس لئے کہ حدیث شریف میں میقات سے بدون احرام کے تجاوز کرنے کی ممانعت آئی ہا احرام داخل ہونا جائز نہیں، اس لئے کہ حدیث شریف میں میقات سے بدون احرام کے تجاوز کرنے کی ممانعت آئی کہ حضور اقد س الفاقیہ کے نزدیک اس حدیث کی بنا پر جائز ہے۔حفیہ کے نزدیک بیہ حدیث اس لئے جمت نہیں بن سکتی کہ حضور اقد س الفاقیہ کے لئے فتح مکہ کی غرض سے اس دن کی حرمت اُٹھا دی گئی تھی، چنانچہ بغاری وغیرہ کی روایات میں اس کی تصر تے ہے کہ حضور الفاقیہ نے یہ ارشاد فرمایا کہ میرے لئے آج کے دن بیہ حلال تھا کسی اور کے لئے نہیں ہے۔ ابن خطل کا کعبہ کے پردہ سے لبنا ممکن ہے آہ و زاری اور دعا کی غرض سے ہو کہ اس کو چونکہ امن نہیں دیا گیا تھا اور اپنی تمام حرکات بھی یاد تھیں کہ میں نے مرتد ہوکر کیا بچھ نہیں گیا، اس لئے دعا کی غرض سے ایبا کرتا ہو کہ کعبہ کی تخطیم و تکریم تو یہ لوگ کرتے ہی تھے، اور اقرب بیہ ہے کہ سابقہ دستور کے موافق اس وجہ سے امن کی اُمید ہو کہ کعبہ کی تخطیم کی وجہ سے مجر موں کو اس حال میں قتل نہیں کیا جاتا تھا۔

رجل: قال الحافظ: لم أقف على تسميته، وزعم الفاكهي في شرح العمدة أنه فضيلة بن عبيد أبو بردة الأسلمي، قاله المناوي، قال الحافظ: وكأنه لما رجح عنده أنه هو الذي قتله رأى أنه هو الذي جاء مخبرا بقصته، ثم بسط الاختلاف في قاتله، وجزم به العيني إذ قال: هو أبو برزة الأسلمي بفتح الموحدة وسكون الراء وفتح الزاي، اسمه فضلة بن عبيد، وجزم به الكرماني والفاكهي. وهذا يخالف ما تقدم في الحديث السابق عن المناوي. متعلق: قال عصام وتبعه المناوي: إنه تعلق بما متمسكاً بقوله تعالى: ﴿وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً ﴾ (آل عمران: ٩٧) وتعقبه القاري بأن التمسك غير صحيح؛ فإنه لم يكن مؤمنا، وإنما تعلق بما هو من عادة الجاهلية: ألهم كانوا يعظمون من تمسك بذيلها في كل جريمة.

اقتلوه: واختلف فيمن قتله على أقوال، بسطها الحافظ في الفتح. محرما: لم يكن محرما، اختلف العلماء في جواز دخول مكة بغير إحرام، والصحيح من قولي الشافعي المشهور عندهم جوازه مطلقا، وعن الأئمة الثلاثة على المشهور عندهم وجوب الإحرام، قال ابن عبد البر: أكثر الصحابة والتابعين على الوجوب. وأجاب الطحاوي عن دخوله الله عن من خصائصه لقوله على: وإنحا لم تحل لي إلا ساعة.قاري مختصراً.

## بابُ ما جاء في عمامة النبيّ عَلَيْنُ

حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مَهْديّ، عن حمّاد بن سلمة. ح وحدثنا محمود بن غَيْلَان، حدثنا وكيع، عن حمّاد بن سَلَمَة، عن أبي الزبير، عن أبحابر الله عن عن حمّاد عن عن عن عن عن عن أبي الزبير، عن أبي الزبير، عن أبي الزبير، عن أبي الزبير، عن أبي عن النبي على النبي على النبي عن النبي على النبي على النبي على النبي عن ال

# باب حضور اقدس النُّكُلِيَّا كے عمامہ كا ذكر

فائدہ: حضور اللّٰی ایک عمامہ کی مقدار مشہور روایات میں نہیں ہے۔ طبرانی کی ایک روایت میں سات ذراع آتی ہے۔ بیجوری والشیطیہ نے ابن حجرو الشیطیہ سے اس حدیث کا بے اصل ہونا نقل کیا ہے۔ علامہ جزری والشیطیہ کہتے ہیں کہ میں نے سیر کی کتابوں کو خاص طور سے تلاش کیا مگر حضور کے عمامہ کی مقدار مجھے نہیں ملی۔ البتہ امام نووی والشیطیہ نقل کیا جاتا ہے کہ حضور اقدس اللّٰی کیا کے دو عمامے تھے: ایک جھوٹا چھ ہاتھ کا مناوی کے قول کے موافق، اور سات ہاتھ کا ملا علی قاری کے قول کے موافق، اور سات ہاتھ کا ملا علی قاری کے قول کے موافق، اور ایک بڑا بارہ ہاتھ کا۔ صاحبِ مدخل نے حضور اللّٰی کیا کہ عمامہ کی مقدار فقط سات ہی ہاتھ تاکی ہے دوسر انہیں بتایا۔ عمامہ کا باندھنا سنتِ مُستمرِّہ ہے۔ نبی اگرم اللّٰی کیا ہے، چنانچہ ارشاد دوسر انہیں بتایا۔ عمامہ کا باندھنا سنتِ مُستمرِّہ ہے۔ نبی اگرم اللّٰی کے عمامہ باندھنے کا تکم بھی نقل کیا گیا ہے، چنانچہ ارشاد ہے کہ عمامہ باندھا کرواس سے حلم میں بڑھ جاؤگے۔ (فع البادی)

حضرت عبدالله بن عمر وظافی ہے کئی نے بوجھا کیا عمامہ باند ھناست ہے؟ انھوں نے فرمایا ہاں سنت ہے۔ (عینی) ایک حدیث میں آیا ہے: عمامہ باندھا کرو! عمامہ اسلام کا نشان ہے، اور مسلمان اور کافر میں فرق کرنے والا ہے۔ (عینی) اس باب میں مصنف والنسجیلیہ نے پانچ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) حضرت جابر فالنفي فرماتے ہيں كه حضور اقدس منتق كية فتح مكه ميں جب شهر ميں داخل ہوئے ہيں تو حضور اقدس منتق كية كے سر مبارك پر سياه عمامه تھا۔ فاكدہ: يه حديث بظاہر گذشته باب كى روايات كے خلاف ہے جن ميں حضور منتق كية كا خُود

عمامة: [كل ما يعقد ويُلف على الرأس، سواء كان تحت المغفر أو فوقه، أو ما يشد على القلنسوة، وكذلك ما يشد على رأس المريض، ولكن المراد منها هنا ماعدا المغفر] بالكسر معروف، وهم العصام حيث قال بالفتح، قال المناوي: العمامة سنة لاسيما للصلوة وبقصد التحمل لأخبار كثيرة، واشتداد ضعف كثير منها يجبره كثرة طرقها، وزعم وضع أكثرها تساهل.

مكة يوم الفتح، وعليه عِمَامة سوداء. حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان، عن مُسَاور الوَرَّاق، عن جعفر بن عمرو بن حُرَيث، عن عُمَامة سوداء. حدثنا محمود بن غَيْلان ويوسف بن عيسى قالا: حدثنا وكيع، عن مُسَاور الوَرّاق، عن جعفر بن عمرو بن حُريث،

پہنے ہوئے ملّہ کر مہ میں تشریف لے جانا وارد ہوا ہے، لیکن حقیقاً کوئی اختلاف نہیں، اس لئے کہ خُود پر عمامہ ہونے میں کوئی بُعد نہیں، دونوں روایتیں بسولت جمع ہوسکتی ہیں۔ بعض علاء نے لکھا ہے کہ داخلہ کے وقت تو خُود سر مبارک پر تھی اس کے بعد متصلاً ہی عمامہ باندھ لیا تھا، چونکہ وہی وقت تقریباً تھا اس لئے اس روایت میں داخلہ کا وقت کہا گیا۔ بعض علاء نے لکھا ہے کہ لوہے کی ٹوپی کی اذیت کی وجہ سے اس کے نیچے عمامہ باندھ رکھا ہوگا۔

(۲) عمرو بن حریث فی فی فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس فی کیا کے سر مبارک پر سیاہ عمامہ دیکھا۔

فاكرہ: مسلم شریف اور نسائی شریف میں ہے عمرو بن حریث طلیفی کہتے ہیں، وہ منظر گویااس وقت میرے سامنے ہے جب نبی كريم الليفائية منبر پر خطبہ پڑھ رہے تھے، ساہ عمامہ آپ كے سر مبارك پر تھااور اُس كا شملہ دونوں شانوں كے در ميان تھا۔

يوم الفتح: قال الزين العراقي: اختلفت ألفاظ حديث حابر في المكان والزمان الذي لبس فيه العمامة السوداء، فالمشهور أنه يوم الفتح، وفي رواية البيهقي في الشعب: يوم ثنية الحنظل وذلك يوم الحديبية، ويجاب: بأن هذا ليس باضطراب، وأنه لبس يوم الحديبية والفتح معا إلا أن الإسناد واحد، فليتأمل. عمامة: يخالف ما تقدم في الباب السابق: من المغفر، قال المناوي: وفي القاموس إن العمامة بالكسر: المغفر، والبيضة، وما يلف على الرأس. فلا حاجة إلى الجواب على ذلك.

مساور: بضم ميم وكسر واو وراء قاله القاري، قال النووي: بسين مهملة اسم فاعل، وصحف من قال: مبادر. الوراق: بتشديد الراء: بائع الورق، أو صانعه، أو منسوب إلى ورق الشجر، قاله القاري، وقال السمعاني: اسم لمن يكتب المصحف وكتب الحديث وغيرها، ويقال لمن يبيع الورق ببغداد. رأيت على إلخ: قال القاري: هذا يحتمل عام الفتح وغيره، وحال الخطبة وغيرها، يوم الجمعة وغيره، وسيجىء ما يبيّنه في الحديث الآتي.

الحويث: قال ميرك: حديث عمرو بن حريث في معنى حديث جابر، وأورده المصنف بطريقين، وزاد في الطريق الثاني: خطب الناس أي: يوم فتح مكة، وهذه الخطبة عند باب الكعبة على ما يفهم من كلام الحافظ ابن حجر العسقلاني، وأخرج مسلم من طريق أبي أسامة عن مساور: حدثني جعفر بن عمرو بن حريث عن أبيه قال: كأني أنظر إلى رسول الله على المنبر وعليه عمامة سوداء، وقد أرخى طرفيها بين كتفيها. و"طرفيها" بالتثنية في أكثر نسخ مسلم، وفي بعضها بالإفراد، قال عياض: وهو الصواب المعروف. قلت: وهكذا بالإفراد في رواية النسائي.

عن أبيه: أن النبي على خطب الناس وعليه عِمَامة سوداء. حدثنا هارون بن إسحاق الهَمْدَانيّ، بسكون المه بسكون المه بسكون المه بسكون المه بسكون المه بن عمر، عن نافع، عن حدثنا يجيى بن محمد المَدِيْنيّ، عن عبد العزيز بن محمد، عن عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن المن عبد الله مسوب إلى حده

(٣) عمرو بن حریث فانگوری سے یہ روایت ہے کہ حضور اقد س من آئے آئے ایک مرتبہ خطبہ پرمھا اور حضور کے سر مبارک پر سیاہ عمامہ تھا۔ فاکدہ: مشہور قول کے موافق یہ خطبہ فنج مکہ کا خطبہ ہے، جو کعبہ کی چوکھٹ پر کھڑے ہو کر حضور اقد س من گئے گئے نے فرمایا تھا، جس کا ذکر پہلی حدیثوں میں حضرت جابر والنے کی روایت سے گزر چکا ہے۔ لیکن بعض لوگوں نے اس وجہ سے کہ اس قصہ میں بعض جگہ "منبر"کا لفظ آیا ہے اور فنج مکہ کا وہ خطبہ منبر پر نہیں تھا، اس لئے مدینہ منورہ کا کوئی اور خطبہ جمعہ کا مراد لیا ہے کہ بعض حدیثوں میں اس قصہ میں "جمعہ"کا لفظ بھی موجود ہے۔ ملا علی قاری واللہ علیہ نے شرح مشکوۃ میں میرک شاہ سے نقل کیا ہے کہ یہ خطبہ حضور کے مرض وصال کا ہے۔ واللہ اعلم۔

(٣) ابن عمر فالنفخة فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فنگافیاً جب عمامہ باند سے تواس کے شملہ کو اپنے دونوں موند موں کے در میان لیمن کچھلی جانب ڈال لیتے تھے۔ نافع یہ کہتے ہیں کہ میں نے عبد اللہ بن عمر فالنفخة کو ایسے ہی کرتے دیکھا۔ عبید اللہ جو نافع کے شاگر دہیں وہ کہتے ہیں کہ میں نے اپنے زمانہ میں حضرت ابو بکر صدیق فیلنگؤ کے پوتے قاسم بن محمد کو اور حضرت عمر فیلنگؤ کے پوتے سالم بن عبد اللہ کو ایسے ہی کرتے دیکھا۔ فاکدہ: حضور اقد س النگاؤی کی عادت شریفہ شملہ کے بارے میں مختف رہی ہے۔

خطب الناس: قال القاري: أي على المنبر كما في رواية مسلم، وبهذا يندفع ما قال بعضهم: من أن لبس السواد كان في فتح مكة فقط؛ لأن خطبته على بمكة لم يكن على المنبر، بل كان على باب الكعبة، ولذا ذكره صاحب المصابيح في باب خطبة الجمعة. قلت: ولفظ المشكوة: أن النبي على خطب وعليه عمامة سوداء، قد أرخى طرفيها بين كتفيه يوم الجمعة. رواه مسلم. قلت: لكن الإمام مسلما أخرجه في باب "دخول مكة بغير إحرام" ولفظه: كأني أنظر إلى رسول الله على على المنبر وعليه عمامة سوداء. الحديث. ليس فيه لفظ "الجمعة". عمامة: قال المناوي: وفي نسخة: "عصابةً". قلت: ولعل ذلك الباعث لميرك شاه؛ إذ قال: هذه الخطبة وقعت في مرض النبي ملى الذي توفي فيه. هكذا حكى عنه القاري في المرقاة.

المديني: هكذا في الشروح، وكذا على حواشي الهندية بطريق النسخة، وفي متونها: المدني. قال القاري والمناوي وغيرهما: نسبة إلى مدينة السلام على الأصح، زاد المناوي: احتراز عن يحيى بن محمد المدني، وهو اثنان آخران. قلت: وبلفظ المديني ذكره المصنف في الجامع بهذا الإسناد. ابن عمر هُمَا قال: كان النبي الله إذا اعْتَمَّ سَدَلَ عِمَامته بين كَتفيه. قال نافع: وكان ابن عمر يفعل السوعاء السوعاء الله: ورأيت القاسم بن محمد وسالما يفعلان ذلك. حدثنا يوسف بن عيسى، حدثنا وكيع، حدثنا أبو سليمان -وهو عبد الرحمن بن الغسيل-، عن عِكْرمَة، عن ابن عباس المعالية وكيع، حدثنا أبو سليمان -وهو عبد الرحمن بن الغسيل-، عن عِكْرمَة، عن ابن عباس المعالية وكيع، حدثنا أبو سليمان المعالية عبد الرحمن بن الغسيل المعالية وكيع، حدثنا أبو سليمان العَمْن بن العَمْن بن العَمْن بن العَمْن العَمْن بن عَمْن اللهِ بن عَمْن اللهِ بن عَلْمُ بن العَمْن بن عَمْن اللهُ بن اللهِ بن عَمْن اللهُ بن العَمْن بن عَمْن اللهُ بن العَمْن بن عَمْن اللهُ بن عَمْن اللهُ بن العَمْن العَمْن بن العَمْن بن العَمْن بن العَمْن العَمْن العَمْن بن العَمْن بن العَمْن بن العَمْن العَمْن بن العَمْن بن العَ

شملہ چھوڑنے کا معمول اکثر تھا حتی کہ بعض علاء نے یہاں تک لکھ دیا کہ بغیر شملہ کے باندھنا ثابت ہی نہیں، لیکن محققین کی رائے یہ ہے کہ گاہے بغیر شملہ چھوڑنے میں بھی مختلف معمول رہاہے، بھی آگ دائے یہ ہے کہ گاہے بغیر شملہ چھوڑے بھی عمامہ باندھ لیتے تھے، اور شملہ چھوڑنے میں بھی مختلف معمول رہاہے، بھی آگ دائیں جانب، بھی چچھے دونوں موند موں کے در میان شملہ چھوڑتے تھے، بھی عمامہ کے دونوں سرے شملہ کے طریقہ پر چھوڑ لیتے تھے۔ علامہ مناوی دالشیعیا نے لکھا ہے کہ ثابت اگرچہ سب صور تیں ہیں لیکن ان میں افضل اور زیادہ صحیح دونوں موند موں کے در میان یعن تھے۔ علامہ مناوی دالشیعیا ہے۔

سدل: قال القاري: أي أرخي طرفها الذي يسمى العلاقة، وقال المناوي: هل المراد يسدل الطرف الأسفل حتى يكون عذبة أو يسدل الطرف الأعلى كل محتمل. كتفيه: قال ميرك: قد ثبت في السير بروايات صحيحة: أن النبي الله كان يرخي علاقته أحيانا بين كتفيه، وأحيانا يلبس العمامة من غير علاقة. ابن الغسيل: منسوب إلى جد أبيه؛ لأن عبد الرحمن هذا هو ابن سليمان بن عبد الله بن حنظلة الغسيل المعروف بابن الغسيل، والغسيل لقب لجد أبيه حنظلة.

أن النبي على خطب الناس وعليه عصابة دسماء.

اور دونوں صحیح ہیں کہ لفظ بھی دونوں کو محمل ہے اور معمول بھی دونوں کے موافق ہے۔ اس حدیث کے ایک راوی ابن الغسیل ہیں جو حفرت حظامہ عسیل الملائکہ کی اولاد ہیں۔ حضرت حظلہ کا لقب غسیل الملائکہ پڑگیا تھا جس کا ترجمہ فرشتوں کا عنسل دیا ہوا ہے، ان کا عجیب واقعہ گزرا ہے کہ جس وقت اُحد کی لڑائی کے لئے کوچ ہوا ہے اور روائی کا اعلان ہوا تو یہ اپنی الملیہ کے ساتھ مشغول تھے، اس حالت میں شور سُنا، معلوم ہوا کہ قافلہ روانہ ہو رہا ہے، یہ بھی خبر سنتے ہی ساتھ ہو لئے اور اتنی مہلت نہ ہوئی کہ عسل سے فراغت پاتے، وہاں پہنچ کر شہید ہوگئے۔ چونکہ شہید کو عسل نہیں دیا جاتا اس لئے ان کو ایک پر ان کھی عسل نہیں دیا گیا، مگر نبی اکرم سنگی نے دیکھا کہ فرشتے ان کو عسل دے رہے ہیں اس لئے شخیق فرمایا اور والی پر ان کی اہلیہ سے سے سارا حال معلوم ہوا۔ در حقیقت ان حضرات کے نزدیک دین پر مر مثنا اس کے لئے جان دے دینا اتنا ہی سہل کی اہلیہ سے سے سارا حال معلوم ہوا۔ در حقیقت ان حضرات کے نزدیک دین پر مر مثنا اس کے لئے جان دے دینا اتنا ہی سہل کھا جتنا ہم لوگوں کو اپنی خواہشات دنیوی میں مشغول و منہمک ہو جانا آسان ہے۔

عصابة: وفي رواية: عمامة، والعصابة هي العمامة، كما في القاموس. الدسماء: بفتح الدال المهملة وسكون السين المهملة: هي السوداء كما في نسخة، وقيل: الدسماء الملطخة بالدسم؛ لأنه ﷺ كان يكثر دهن شعره، فأصابتها الدسومة من الشعر.

#### بابُ ما جاء في صفة إزار رسول الله علين

حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، حدثنا أيوب، عن حُميد بن هلال، عن

# باب۔ حضور اقد س طلق کیا کی کا ذکر

فائدہ: حضور اقد س النظامی عادت شریفہ لنگی باندھنے کی تھی۔ پاجامہ پہناآ تخضرت النظامی کا مخلف فیہ ہے۔ علامہ بجوری رالنظامی کی تحقیق کے موافق رائج قول پہننے کا عدم جوت ہے، البتہ یہ محقق ہے کہ حضور کے پاس موجود تھا۔ حتی کہ کہا گیا ہے کہ وصال کے بعد ترکہ میں بھی تھا۔ ابن قیم والنظامی کہتے ہیں کہ حضور النظامی کے لئے خریدا تو ہے ہی اور ظاہر ہے کہ پہننے ہی کے لئے خریدا ہو ہے، اس کے علاوہ متعدد احادیث میں حضور النظامی کا پہنا بھی وارد ہے اور صحابہ کرام والی ہو حضور کی اجازت کے لئے خریدا ہے، اس کے علاوہ متعدد احادیث میں حضور النظامی کے بین کہ میں نے حضور النظامی کے لئے خریدا ہو ہم یہ اور تعلق کہ بین باندھتے ہیں۔ حضور النظامی کے ابن کا خلاف کرو، پاجامہ بھی پہنو لنگی بھی باندھو۔ ابو ہر یرہ والی میں باندھتے عدیث کے سلسلہ میں کہتے ہیں: میں نے حضور النظامی ہیں ہو چھا آپ بھی پاجامہ بہتے ہیں؟ حضور نے فرمایا پہنتا ہوں، بھی حدیث کے سلسلہ میں کہتے ہیں: میں نے حضور النظامی باندھنے کا اور چاوں میں نہیں ہے۔ لیکن محد ثین نے اس حدیث کو ضعیف بتایا ہے بدن کے ڈھا تکنے کا تھم ہے، اس سے زیادہ پردہ اور چاوں میں نہیں ہے۔ لیکن محد ثین نے اس حدیث کو ضعیف بتایا ہے (نیل الأو طلد) حضور النظامی باندھنے کا اور چاور اور ھے کا اکثر تھا۔ حضور النظامی کو کہ باتھ کمی اور ارٹر میں بالشت چوڑی بتائی جاتی ہے اور حضور النظامی کیا کہ باتھ کمی اور ایک بالشت چوڑی بتائی جاتی ہے اور حضور النظامی کی کھے ہیں۔ اور ایک بالشت ہوڑی بتائی جاتی ہے اور حضور النظامی کی کھے ہیں۔

اس باب میں مصنف والنصیل نے جار حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) ابو بردہ وہ اللہ کہ جین کہ حضرت عائشہ فرائے گھیا نے ہمیں ایک پیوند لگی ہوئی چادر اور ایک موٹی لنگی دکھلائی اور یہ فرمایا کہ آنخضرت ملئی گئی کے وقت تک حضور ملئی گئی کا معمول ایسے ہی کپڑوں کے استعال کا تھا، حالا نکہ اس وقت فتوحات بھی شروع ہو چکی تھیں، فی الجملہ وسعت بھی ہو گئی تھی۔ خیبر کی فتح کے بعد سے

إزار: بالكسر: الملحفة، يذكر ويؤنث، والمراد ههنا: ما يستر أسفل البدن، ويقابله الرداء، هو: ما يستر أعلى البدن.

أبي بردة: قال أخرجت إلينا عائشة ﴿ كَسَاءً مُلَبَّدًا، وإزاراً غليظًا فقالت: قُبِض روح بالكسر: ما يستر أعلى البدن [حشا] رسول الله ﷺ في هذين.

مسلمانوں کی مالی حالت بہتر ہونا شروع ہوگئی تھی اور فتح کمہ کے بعد سے تو دوسر سے سلاطین اور دوسر سے ملکوں سے ہدایا اور نذرانوں کا سلسلہ بھی شروع ہوگیا تھا۔ لیکن حضور طبی گیا معمول اپنی معیشت کے لئے وہی قدیم طرز رہا اور جو پچھ آتا اس کو دوسروں پر تقییم فرما دیتے، جس کا پچھ نمونہ ''حکایاتِ صحابہ ''میں لکھ چکا ہوں۔ امام نووی والشیطیہ کہتے ہیں کہ بیہ حدیث اور انکسار کی اس جیسی حدیثیں اس طرف مثیر ہیں کہ حضور کو دُنیاوی لذات اور تنعیّات سے اعراض تھا۔ موٹا کپڑا تواضع اور انکسار کی طرف لے جاتا ہے، اور باریک عمدہ لباس بسا او قات عجب و تکبر اور خود بنی پیدا کرتا ہے۔ بچھ سے میرے محرّم بزرگ مولانا مولوی حکیم جیل الدین صاحب تگینوی ثم الدہوی والشیطیہ نے حضرت اقدس فخر المحد ثین مولانا گئاوہی نور اللہ مر قدہ کا عجیب غریب قصہ نقل فرمایا کہ حضرت اقدس جب جج کو تشریف لے گئے تو مطاف کے کنارہ پر ایک نامینا بزرگ تشریف فرما تھے، جب حضرت طواف میں اس طرف گذرتے تو وہ (البس لباس الصالحین) ہمگی آواز سے کہتے، اور جب حضرت طواف نیں اس طرف گذرتے تو وہ (البس لباس الصالحین) ہمگی آواز سے کہتے، اور جب حضرت طواف لباس موٹا کپڑا ہے۔ بید اکثری لباس تھا اور بعض او قات عمدہ کپڑا بھی پہننا ثابت ہے، جو بعض و بنی مصالح کی وجہ سے نیز ترب محالہ کی وجہ سے نیز تھا کہ وجہ سے نیز مصالح کی وجہ سے نیز ترک تکاف کی وجہ سے نیز مصالح کی وجہ سے نیز ترب کا تھوں کہ تھوں کہڑا ہے۔ بید کا کھوص احتراز فرماتے۔

أبي بردة: كذا في النسخ بالموحدة والراء، فما في بعض النسخ من لفظ "أبي هريرة" غلط، نعم، يوجد في بعض النسخ بعد أبي بردة لفظ "عن أبيه" وهو أبو موسى الأشعري، وليس في أكثر النسخ المكتوبة والمطبوعة، إلا أنه حزم به المناوي في أصله، والصواب حذفه؛ لأن أبا بردة وإن ثبت روايته عن أبيه وعائشة الله كليهما، لكن هذا الحديث أخرجه المصنف في جامعه بهذا السند بعينه، وأبوداود في اللباس، والبخاري فيه وفي الجهاد، والخطيب في المشكوة وغيرهم، وليس عند أحدهم لفظ "عن أبيه" وأبو بردة هذا حد أبي الحسن الأشعري الإمام المعروف في الكلام.

ملبّدًا: بتشديد الموحدة المفتوحة، أي: مرقعا، يقال: لبدت الثوب إذا رقعته، وقيل: التلبيد: جعل بعضه ملتزقا ببعض كأنه زال وطأته ولينه لتراكم بعضه على بعض، قاله القاري، وقال المناوي: أصله الذي يجعل في رأسه لزوقا من نحو صمغ لتلبيد شعره، والمراد ههنا ما تُخن وسطه حتى صار كاللبد، وقيل: المراد المرقع. حدثنا محمود بن غيلان، أخبرنا أبو داود، عن شعبة، عن الأشعث بن سُليم، قال: سمعت عمّتي فحدّثت عن عن عمّها، قال: يينما أنا أمشي بالمدينة إذا إنسان خُلْفي يقول: ارفع إزارك، فإنه أتقى وأبقى،

(۲) عبید اللہ بن خالد فالنے کہ بیں کہ میں مدینہ منورہ میں ایک مرتبہ جارہاتھا، کہ میں نے ایک شخص کو اپنے پیچھے سے یہ کہتے سُنا کہ: لنگی اوپر کو اٹھاؤ کہ اس سے نجاست ظاہری اور باطنی تکبر وغیرہ سے (نظافت بھی زیادہ حاصل رہتی ہے اور کپڑا زمین پر گھٹ کر خراب اور میلا ہونے سے) محفوظ رہتا ہے۔ میں نے کہنے والے کی طرف متوجہ ہو کر دیکھا تو وہ حضور رسالت مآب شاکی تھے، میں نے عرض کیا: حضور یہ ایک معمولی سی چدریہ ہے، اس میں کیا تکبر ہو سکتا ہے، اور کیا اس کی حفوظت کی ضرورت ہے۔ حضور النا ایک فی فرمایا اگر کوئی مصلحت تیرے نزدیک نہیں تو کم از کم میر اا تباع تو کہیں گیا ہی نہیں۔ میں نے حضور اقدس ملک گیا کی کو دیکھا تو نصف ساق تک تھی۔

فائدہ: لنگی پاجامہ وغیرہ کے گخنوں سے نیچے لئکانے کی بہت سخت وعیدیں آئی ہیں۔ گخنوں سے نیچے جینے حصہ پر کپڑا لئاتنا ہے وہ آگ میں جلایا جائے گا۔ عبد الرحمن کہتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو سعید خدری وظافی ہے لنگی کے بارے میں استفسار کیا، وہ فرمانے گئے کہ تم نے بڑے واقف سے سوال کیا، حضور نے یہ فرمایا ہے کہ مسلمان کی لنگی آ دھی پنڈلی تک ہونا چاہئے اور اس کے نیچے مخنوں تک بھی کچھ مضائقہ نہیں ہے، لیکن مخنوں سے نیچے جینے حصہ پر لنگی لئکے گی وہ آگ میں جلے گا، اور جو شخص متکبرانہ کپڑے کو لئکائے گا قیامت میں حق تعالی شانہ اس کی طرف نظر نہیں کریں گے (ابو داؤد) اس قتم کی وعیدیں اور احادیث میں بھی آئی ہیں، اس لئے اس کی طرف خاص طور سے توجہ کرنی چاہئے، اس کے بالعکس ہمارے اس زمانہ میں خاص طور سے توجہ کرنی چاہئے، اس کے بالعکس ہمارے اس زمانہ میں خاص طور سے توجہ کرنی چاہئے، اس کے بالعکس ہمارے اس زمانہ میں خاص طور سے کپڑا نیچے لئکا یاجاتا ہے۔ فالی اللہ المشتکی۔

عمها: أي: عم عمة أشعث ابن سليم، اسمه عبيد بن حالد المحاربي، سكن الكوفة، وأما ما قال العصام: أن الأصح ما في بعض عمها: أي: عم عمة أشعث ابن سليم، اسمه عبيد بن حالد المحاربي، سكن الكوفة، وأما ما قال العصام: أن الأصح ما في بعض النسخ "عم أبيها" أي: عم ابن الحنظلة، فغير صحيح مع أنه ليس موجوداً في النسخ، نعم، ذكر ميرك شاه أنه وقع في كتاب تهذيب الكمال "عن أبيه"، فالضمير المجرور إلى الأشعث، ولا يخفى أن عم عمة الشخص عم أبيه، قاله القاري. قلت: وأيامًا كان فالمراد به عبيد بن خالد المحاربي. أتقى: أقرب إلى سلوك التقوى، أو أوفق للتقوى؛ للبعد عن الكبر والخيلاء، أو للتنزه عن القاذورات، ويؤيد الآخر ما في بعض النسخ "أنقى" بالنون أي: أنظف. وقوله: "أبقى" أي: أكثر بقاء.

ملحاء: بفتح الميم والحاء المهملة وسكون اللام، المراد: بردة سوداء، فيها خطوط بيض، يلبسها الأعراب، ليست من الثياب الفاخرة، وكأنه أراد أن هذا ثوب مهنة لا ثوب زينة، فلا خيلاء فيه. أسوة: [أي: أليس لك فيّ أسوة أي: اقتداء واتباع؟] إياس: بكسر الهمزة وتخفيف الياء، ابن سلمة بن عمرو بن الأكوع، فسلمة منسوب إلى حده، صحابي معروف شجاع. وقال: ظاهر فاعله عثمان هم، قال القاري والمناوي: القائل عثمان، ويحتمل على بعد سلمة، وتكرار "قال" يرجح الأول. ووقع الغلط في النقل في الطبع الأول. والغرض أنه كذا كان فعله وكذا فعل عثمان م، فهذه سنة مستمرة، ولم أحد الحديث في السنن ولا المسانيد إلا ما ذكره صاحب كنر العمال عن الشمائل هذه، وابن أبي شيبة بهذا اللفظ بعينه، فلم يتحقق عندي أحد من الاحتمالين بعد. إزرة: بكسر أوله وسكون الزاء: اسم لهيئة الإزار. يعني النبي هي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي المناه عنها بنون وذال آخره راء، مصغراً، وقيل: مكبراً، وفي نسخة: "يزيد" بفتح تحتية وكسر زاء آخره دال مهملة، ففي التقريب: مسلم بن نذير بنون مصغراً ويقال: ابن يزيد كوفي.

<sup>(</sup>٣) سلمہ بن الاکوع کہتے ہیں کہ حضرت عثمان فیل نیکی نصف ساق تک رکھتے تھے اور فرماتے تھے کہ یہی ہیئت تھی میرے آقاحضور اقد س مین کیکی گیا۔

<sup>(</sup>٣) حذیفہ بن یمان والنے کہتے ہیں کہ حضور اقد سلنگائی نے میری پنڈلی کے یااپی پنڈلی کے گوشت کا حصہ پکڑ کر بیہ فرمایا کہ بیہ حد ہے لنگی کی، اگر مجھے اس پر قناعت نہ ہو تو اس سے کچھ نیجی سہی، اگر اس پر بھی قناعت نہ ہو تو لنگی کا مخنوں پر کوئی حق نہیں، البذا مخنوں تک نہیں پہنچنا چاہئے۔ فائکہ ہ، مخنوں سے نیجی لنگی یا پاجامہ وغیرہ کا لئکانا حرام ہے، لیکن علماء نے ضرورت کو اس سے مشتنیٰ کیا ہے کہ اگر کسی شخص کے مخنے میں پھنسی ہو جس سے مکھی وغیرہ بیٹھتی ہے تو ایسے شخص کو اس کی حفاظت کے لئے لنگی یا پاجامہ لئکا لینا جائز ہے جب تک کہ زخم اچھا ہو۔

بِعَضْلَةِ سَاقِي أو سَاقِه فقال: هذا موضع الإزار، فإن أبيت فأسفل، فإن أبيت فلا حق للإزار في الكعبين.

بِعَضْلة: كطلحة، أو محركة: كل عصب له لحم بكثرة، والمراد ههنا: اللحم المجتمع أسفل من الركبة من مؤخر الساق. ولفظ "أو ساقه" كذا بالشك عند المصنف وابن ماجة، والظاهر أنه شك من دون حذيفة، كيف! وهو صاحب القصة مع أن البيهقي أخرجه بدون الشك بلفظ "ساقي"، والمعنى على الشك: أنه المحالة الله المحالة الله المحبين، ولذا قال الحنفي: يجب أن لا يصل إلى الكعبين، قال الشريفة. للإزار: هذا يقتضي أنه يحرم أن يبلغ به إلى الكعبين، ولذا قال الحنفي: يجب أن لا يصل إلى الكعبين، قال القاري: هو غير صحيح؛ لرواية البخاري: ما أسفل من الكعبين من الإزار في النار.

## بابُ ما جاء في مِشْية رسول الله عليا

## باب - حضور اقدس طلط کی رفتار کا ذکر

فائدہ: حلیہ شریف کی روایات میں بھی حضور النگی ہے گئی رفتار کا ذکر تبعا گذر چکا ہے، اس باب میں صرف رفتار کی کیفیت کو متعللًا بیان کرنا مقصود ہے۔

اس باب میں تین روایتیں مصنف جالٹیجیلیے نے ذکر کی ہیں۔

(۱) ابو ہریرہ فیل فی فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس میں گئی ہے زیادہ حسین کوئی نہیں دیکھا، چک اور روشی گویا کہ آفاب آپ ہی کے چرہ میں چک رہا ہے۔ میں نے آپ سے زیادہ تیز رفتار بھی کوئی نہیں دیکھا، زمین گویا لپٹی جاتی تھی کہ ابھی چند منٹ ہوئے یہاں تھے اور آبھی وہاں۔ ہم لوگ آپ کے ساتھ چلنے میں مشقت سے ساتھ ہوتے تھے اور آپ گویا اپنی معمولی رفتار سے ساتھ ہو گئے۔ معمولی رفتار سے ساتھ ہم لوگ اہتمام سے ساتھ رہ سکتے تھے۔

مشية: بالكسر كسدرة: ما يعتاده الإنسان من المشي، وقيل: هيئة المشي قاله المناوي. أبي يونس: اعلم أن المكني بهذه الكنية في الرحال خمسة نفر، والمراد هناك: سليم بن جبير مولى أبي هريرة. تجري: شبّه جريان الشمس في فلكها بجريان الحسن ونوره في وجهه في وعكس التشبيه مبالغة، وخص الوجه بذلك؛ لأنه الذي به يظهر المحاسن، لأن حسن البدن تابع لحسنه غالبا. في مشية: [المراد صفة مشيه في المعتاد من غير إسراع منه] بالكسر للهيئة، وفي نسخة بلفظ المصدر، وهو بفتح الميم بلا تاء، أي في كيفية مشيه قاله القاري.

لَنُجْهِد أنفسنا: [إنا لنُتعب أنفسنا ونوقعها في المشقة في سيرنا معه ﷺ.] وإنه لغير مكترثٍ: [والحال أنه ﷺ لغير مبال، ويمشى على هيئته.] الاكتراث: المبالاة، والمعنى: أنه ﷺ غير مسرع بحيث تلحقه مشقة.

حدثنا على بن حُجْر وغير واحد قالوا: حدثنا عيسى بن يونس، عن عمر بن عبد الله مولى غُفْرة قال: "حدثني إبراهيم بن محمد - من ولد علي بن أبي طالب في الله على إذا وصف النبي الله قال: إذا مشى تَقلع كأنما يَنْحَطُّ في صبَب. حدثنا سفيان بن وكيع، قال: أخبرنا أبي، عن المسعودي، عن عثمان بن مسلم بن هُوْمُز، عن نافع بن جُبير بن مطعم، عن "كاخبرنا أبي، عن المسعودي، عن عثمان بن مسلم بن هُوْمُز، عن نافع بن جُبير بن مطعم، عن "كاخبرنا أبي طالب في قال: كان رسول الله على إذا مشى، تَكَفَّا تكفَّوًا كأنما يَنْحَطَّ من صبَب.

(۲) ابراہیم بن محمد کہتے ہیں کہ حضرت علی والی جب آپ کا ذکر فرماتے تو یہ فرماتے کہ جب آپ چلتے تھے تو ہمت اور قوت سے پاؤں رئین پر گھیٹ کر نہیں چلتے تھے۔ چلنے میں تیزی اور قوت کے لحاظ سے ایسا معلوم ہوتا تھا گویا کہ او نچائی سے اُتر رہے ہیں۔ فائکہ ہ: یہ حدیث پہلے عُلیہ شریف میں مفصل گذر چکی ہے۔ اسا معلوم ہوتا تھا گویا کہ او نچائی سے اُتر رہے ہیں۔ فائکہ ہجب تشریف لے چلتے تو پھھ جھک کر چلتے تھے گویا کہ بلندی سے اُتر رہے ہیں۔ کہ حضور اقد س اللہ اُلِی جب تشریف لے چلتے تو پھھ جھک کر چلتے تھے گویا کہ بلندی سے اُتر رہے ہیں۔ فائکہ ہ، یہ مضمون بھی گذشتہ احادیث میں چند جگہ آ چکا ہے۔

غير واحد: منهم أحمد بن عبدة، ومحمد بن الحسين، كما تقدم ذكرهما في أول الكتاب، وهذا الحديث جزء منه، فرقه المصنف في الموضعين لمناسبة الترجمة. غفرة: بضم المعجمة فسكون فاء، تقدم في أول الكتاب. تقلع: بفتح اللام المشددة من قلع الشجرة إذا نزعها من أصلها، أي مشى بقوة؛ لأن التقلع رفع الرجل من الأرض بقوة. المسعودي: هو عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الله بن مسعود، والحديث تقدم في الباب الأول من الشمائل برواية أبي نعيم عن المسعودي، وهذا مختصر منه. هرمز: بضم الهاء والميم، غير منصرف. صبب: [هو: ما انحدر من الأرض، كما في القاموس. و"من" بمعنى "في" كما في بعض النسخ. والحاصل: كأنّما ينزل في موضع منحدر. وحمله على سرعة انطواء الأرض تحته خلاف الظاهر.]

# بابُ ما جاء في تَقَنُّع رسول الله عليه

**حدثنا** يوسف بن عيسي، أخبرنا وكيع، أخبرنا **الرَّبيع** بن صَبِيْح، عن يزيد بن أَبَان، **عن**(''

## باب۔ حضور اقد س النُّكُمَّائِمَ كَ قِنَاعٍ كَا ذَكْرِ

فائدہ: قِناع وہ کپڑا کہلاتا ہے جس کو آنخضرت ملتی کیا سر مبارک پر عمامہ سے ینچے رکھ لیتے تھے تاکہ تیل کی وجہ سے عمامہ خراب نہ ہو۔اس کے علاوہ اور بھی چند منافع علاء نے تحریر فرمائے ہیں۔

اس باب میں ایک ہی حدیث ذکر کی گئی۔

(۱) حضرت انس رخان فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س منتی کیا آپ سر مبارک پر کپڑا اکثر رکھا کرتے تھے اور حضور منتی کیا گیا کہ پر گپڑا اکثر رکھا کرتے تھے اور حضور منتی کیا گیا کہ کپڑا ہوں تیل کی کثرتِ چکناہٹ کی وجہ سے تیلی کا کپڑا معلوم ہوتا تھا۔ فاکدہ: یعنی جیسا اس کا کپڑا چکنا رہتا ہے ایسا ہی یہ کپڑا میلانہ ہوتا تھا، استعال سے چکنارہتا تھا۔ لیکن اس کے باوجود نبی اکرم منتی کیا گئی خصوصیات میں یہ شار کیا گیا ہے کہ حضور کا یہ کپڑا میلانہ ہوتا تھا،

تقنّع: معروف، وهو: تغطية الرأس بطرف العمامة أو برداء، أعم من أن يكون فوق العمامة أو تحتها، لرواية البخاري في الهجرة: أنه على أتى بيت أبي بكر متقنعا بثوبه، والظاهر أنه كان متغشيا به فوق العمامة، مستخفيا من أهل مكة، والمراد به ههنا: هو إلقاء القناع على الرأس، وهو بكسر القاف: حرقة تلقى على الرأس بعد تدهينه؛ لئلا يصل أثر الدهن إلى القلنسوة والعمامة. ثم جعله بابا مع أن حديثه سبق في "باب الترجل" لعله للتنبيه عليه خاصة لاهتمامه الهاري، وقال المناوي: كثر كلام الناس في الطيلسان، والحاصل أنه قسمان: محنك: وهو ثوب طويل عريض، قريب من الرداء، مربع، يجعل فوق العمامة، ثم يدار طرفه من تحت الحنك إلى أن يحيط بالرقبة جميعها، ثم يلقى طرفاه على المنكبين، ومقور: وهو ما عدا ذلك، فيشمل المدور، والمثلث، والمربع والمسدول، وهو: ما يرخى طرفاه من غير ضمهما أو أحدهما، والأولى مندوب اتفاقا، ويتأكد لصلوة وحضور جمعة وعيد ومجمع، والثاني مكروه بأنواعه؛ لأنه شعار أهل الذمة، ووقع في أكثر الأحاديث التعبير بالتطيلس "بالتقنع"، وعن الطيلسان "بالقناع"، ومن ثم قال الحافظ ابن حجر في المنطفي لبيت الصديق متقنعا: أي مطيلسا رأسه، هذا أصل لبس الطيلسان، فما على الرأس مع التحنيك الطيلسان، ويسمى رداء مجازاً، وما على الكتاف هو الرداء الحقيقي، ويسمى طيلساناً مجازاً،

الربيع: بن صبيح بالتكبير فيها، وهذا الحديث مكرر، تقدم بهذا السند بعينه وبهذا المتن بشيء من الزيادة في "باب الترجل" وحكموا على الحديث بالنكارة. أنس بن مالك ره قال: كان رسول الله على يُكثِر القِناع، كأن ثوبه ثوب زيّات.

نہ حضور کے کیڑوں میں جوں پڑتی تھی، نہ کھٹل خون کو چوس سکتا تھا۔ (قاری)علامہ رازی سے مناوی نے نقل کیا ہے کہ مکھی بھی آپ کے کیڑے پر بھی نہیں بیٹھی۔

القناع: [بكسر القاف: الخرقة التي تلقى على الرأس بعد استعمال الدهن؛ لتقي العمامة من الدهن.] ثوبه: قال القاري: أي أعلى ثوبه أو قناعه الذي يستر به، وقال المناوي: كان طوق قميصه طوق قميص بائع الزيت، فإنه وإن ألقى القناع على رأسه يصل منه شيء إلى عالي ثوبه. قلت: والظاهر أن المراد من ثوبه هذا هو القناع، وحكاه المناوي في شرح باب الترجل عن شارح.

### بابُ ما جاء في جِلسة رسول الله عَلَيْكُ

حدثنا عبد بن حُميد، أنبأنا عفان بن مسلم، أخبرنا عبد الله بن حسّان، عن جدّتيه، عن أُ قَيْلَة بنت مَخْرَمَة، ألها رأت رسول الله على في المسجد،

## باب - حضور اقدس النُّمُ لِيَّا كَيْ نَصْبَ كَا ذَكر

فائدہ: بعنی حضور النہ ایک میں نے حضور اقد س النہ ایک اس باب میں تین احادیث روایت فرمائی ہیں۔

(۱) قیلہ فرائی ہیں کہ میں نے حضور اقد س النہ ایک کو مسجد (میں کچھ ایس عاجزانہ صورت) میں گوٹ مارے بیٹھ دیکھا کہ میں رعب کی وجہ سے کا نیخ لگی۔ فائدہ: قرفصاء کی تصویر میں علاء نے اختلاف کیا ہے۔ مشہور قول یہ ہے کہ دونوں را نمیں کھڑی کر کے دونوں ہا تھوں سے ان کا احاظہ کرے اور شرین پر بیٹھے۔ اس کو گوٹ مار کر بیٹھنا بھی کہتے ہیں۔ رعب کی وجہ بظاہر یہ تھی کہ یہ حالت فکر ورنج کی تھی، اور حضور کو فکر کسی معمولی بات سے ہو نہیں سکتی تھی، اس لئے ان کو یہ خوف ہوا کہ مبادا اُمت پر کوئی عذاب تو نہیں آ رہا، اس لئے کہ حضور کو اُمت کی فکر زیادہ رہتی تھی۔ یہ بظاہر وہی حدیث ہو حضور النہ ایک لئے کہ حضور کو اُمت کی فکر زیادہ رہتی تھی۔ یہ بظاہر وہی حدیث ہو حضور النہ اُنے کے کہ عنوں کہ میں کچھ حظہ اور بھی ہے جس کو مصنف نے مخضر کر دیا ہے، وہ یہ کہ قیلہ فرائی کی یہ دہشت کی حالت دیکھ کر حدیث میں بچھ حظہ اور بھی ہے جس کو مصنف نے مخضر کر دیا ہے، وہ یہ کہ قیلہ فرائی کی یہ دہشت کی حالت دیکھ کر حضور النہ اُنے کی بیٹ کہ میں میں میں میں سے ایک صاحب نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! یہ مسکینہ تو خوف زدہ ہوگئی۔ قیلہ کہتی ہیں کہ میں حضور نے ادھر توجہ بھی نہیں فرمائی، زبان مبارک سے صرف اتنا ارشاد فرمایا کہ اے حضور النہ اُنے کی بیٹ کی طرف تھی، حضور نے ادھر توجہ بھی نہیں فرمائی، زبان مبارک سے صرف اتنا ارشاد فرمایا کہ اے حضور النہ کے کی کرف تھی نہیں فرمائی، زبان مبارک سے صرف اتنا ارشاد فرمایا کہ اے حضور النہ کیا کہ ایک کہ میں خور النہ کیا کہ بیاں میارک سے صرف اتنا ارشاد فرمایا کہ اے حضور النہ کیا کہ ایک کی بیت کی طرف تھی، حضور نے ادھر توجہ بھی نہیں فرمائی، زبان مبارک سے صرف اتنا ارشاد فرمایا کہ ا

جلسة: بكسر الجيم اسم للنوع أي: هيئة حلوسه في وظاهر الروايات الواردة ترادف الجلوس والقعود، وهو كذلك عرفا، وأما لغة ففي القاموس: قد يفرق فيجعل الجلوس لما هو من اضطحاع، والقعود لما هو من قيام قاله المناوي. قال القاري: والظاهر أن المراد بالجلسة المعنونة: مقابلة القومة؛ ليشمل حديث الاستلقاء أيضاً. جدتيه: تقدم بعض الحديث في "باب اللباس" وذكر المصنف هناك اسم جدتيه: دحيبة وعليبة، وتقدم هناك أن الصواب صفية ودحيبة بنتي عليبة.

مسکینه! سکون اختیار کر۔ حضور کا بیه فرمانا تھا کہ جس قدر خوف و دہشت مجھ پر تھی ساری جاتی رہی۔ بعض روایات میں بیہ

قصہ کسی مرو کے متعلق مذکور ہے، جیسا کہ حضور النہ کے لباس کے بیان میں گذر چکا ہے۔

وهو قاعدٌ القُوْفُصَاءَ، قالت: فلما رأيت رسول الله ﷺ المُتخَشِّع في الجِلْسَة أَرْعِدتُ من الفَرَق. حدثنا بفتح فاء وضمها سعيد بن عبد الرحمن المخزوميّ وغير واحد قالوا: أخبرنا سفيان، عن الزُّهريّ، عن عبَّاد بن تميم، عن

(۲) عباد کے چپاعبد اللہ بن زید کہتے ہیں کہ میں نے حضور اکرم النگائیا کو معجد میں چِت لیٹے ہوئے دیکھا، اس وقت حضور اپنے ایک پاؤل کو دوسرے پاؤل کے اوپر رکھے ہوئے تھے۔

فائدہ: مسلم شریف کی روایت میں اس طرح لیٹنے کی ممانعت وارد ہوئی ہے۔ علاء نے دونوں کے در میان میں مختلف طریقوں سے جمع فرمایا ہے۔ واضح توجید بہ ہے کہ اس طرح لیٹنے کی دو صور تیں ہیں جو دونوں حدیثوں کا علیحدہ علیحدہ مصداق ہیں: ایک صورت تو یہ ہے کہ دونوں پاؤں پھیلا کر ایک قدم دوسرے قدم پر رکھ لے تو اس میں پچھ مضائقہ نہیں اور یہ صورت اس حدیث کا مصداق ہے جو شائل میں ہے۔ دوسری صورت بہ ہے کہ قدم کو دوسرے پاؤں کا گھٹنا کھڑا کر کے اس بر رکھے ، یہ مسلم شریف کی روایت کا مصداق ہے۔ اس صورت میں ممانعت کی وجہ یہ ہے کہ عرب میں عام طور سے لئگی باندھ کر اس طرح لیٹنے سے ستر کھل جانے کا اختال تو ی ہے اس لئے حضور سائٹی نے منع فرمایا۔ باندھنے کا دستور تھا، لئگی باندھ کر اس طرح لیٹنے سے ستر کھل جانے کا اختال تو ی ہے اس لئے حضور سائٹی نے منع فرمایا۔ اس جگہ یہ بھی اشکال کرتے ہیں کہ اس حدیث کو ہیئت نشست سے کوئی خاص تعلق نہیں۔ علماء نے اس کی مختلف وجوہ ہتا گئی ہیں، سہل یہ ہے کہ باب میں ہیٹھنے سے مراد عام لیا جائے ہیٹھنے اور لیٹنے کو، اگر چہ لیٹنے کی بعض روایات سونے کے بیان ہیں آئیں گی۔ یہ بھی ممکن ہے جو ابن حجر رالشیعلیہ نے کھی ہے کہ جب اس قتم کا لیمٹا (باوجود یہ کہ روایت میں اس کی ممانعت آئی ہے) معجد میں جائز ہے تو ہیٹھنا ہر قتم سے جائز ہوا۔

القرفصاء: بضم قاف وسكون راء وضم فاء فصاد مهملة، يمد ويقصر: حلسة المحتبي، يقال: قرفص الرجل إذا شد يديه تحت رجليه، والمراد ههنا: أن يقعد الرجل على أليتيه فيلصق فخذيه ببطنه ويضع يديه على ساقيه، كما يحتبي بالثوب، وقيل: أن يحلس على ركبته منكبا ويلصق بفخذيه بطنه ويتأبّط كفيه قاله القاري. المتخصّع: [أي: الخاشع خشوعًا تامًا.] الفرق: [شدّة الخوف والهيبة] أي: من الخوف والفزع الناشي من علاه والله عن عظم المهابة والجلالة، أو من توهم نسزول عذاب على الأمة، أو من غضب منه عليهم، أو للتأسي به؛ لأنه إذا كان مع كمال قربه من ربه غشيه من حلاله ما يصيره كذلك، فغيره يجب أن يرعد فرقا، قاله المناوي. عبّاد: بفتح المهملة وتشديد الموحدة كشدّاد، وعمه هو عبد الله بن زيد بن عاصم، أخو تميم لأبيه، أو لأمه، يقال: هو الذي قتل مسيلمة الكذاب.

عمّه: أنه رأى النبي على مستلقيا في المسجد واضعا إحدى رِجليه على الأخرى. حدثنا سَلَمَة بن شَبيب، أنبأنا عبد الله بن إبراهيم المدنيّ، أخبرنا إسحاق بن محمد الأنصاريّ، عن رُبَسيح بن عبد السرحمن بن أبي سعيد، عن أبيه، عن "جده أبي سعيد الخدريّ عليه

(٣) ابوسعید خدری وظافی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س الفی فی جب معجد میں تشریف رکھتے تھے او گوٹ مار کر تشریف رکھتے تھے۔

فاکدہ: گوٹ مار کر بیٹھنا یہ کہلاتا ہے کہ دونوں گھٹنوں کو کھڑا کر کے سُرین کے بل بیٹھے اور دونوں ہاتھوں سے پنڈلیوں پر لیٹ پر حلقہ کر لے، بسا او قات بجائے ہاتھوں کے کپڑا، گنگی، عمامہ وغیرہ اس طرح لیبیٹا جاتا ہے کہ کمر اور پنڈلیوں پر لیٹ جائے۔ یہ بیئت تواضع اور مسکنت کی نشست ہے، اس لئے حضور بھی اکثر ایسے ہی تشریف رکھتے تھے اور حضرات صحابہ وظافی ہمی، لیکن یہ مقصود نہیں کہ ہمیشہ ایسے ہی تشریف فرما ہوتے تھے۔ اس لئے اب ابو داؤد کی اس روایت سے کچھ خلاف نہیں رہا جس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضور ملکی فیم نماز کے بعد طلوع آ فناب تک مجد میں چار زانو تشریف کر کھتے تھے۔ ایس ایس وارد ہوئی ہیں۔ اس طرح بیٹھنے میں کرکھتے تھے۔ ایسے ہی اور ان مختلف احادیث سے بھی خلاف نہیں رہا جو اس بارے میں وارد ہوئی ہیں۔ اس طرح بیٹھنے میں علاوہ تواضع اور انکسار کے راحت بھی ہے، اس لئے ایک حدیث میں آ یا ہے کہ گوٹ مار کر بیٹھنا عرب کی دیواریں ہیں، علاوہ تواضع اور انکسار کے راحت بھی ہے، اس لئے ایک حدیث میں آ یا ہے کہ گوٹ مار کر بیٹھنا عرب کی دیواریں ہیں، علاوہ تواضع اور انکسار کے راحت بھی ہے، اس لئے ایک حدیث میں آ یا ہے کہ گوٹ مار کر بیٹھنا عرب کی دیواریں ہیں، علاوہ تواضع اور انکسار کے راحت بھی ہے، اس لئے ایک حدیث میں آ یا ہے کہ گوٹ مار کر بیٹھنا عرب کی دیواریں ہیں،

مستلقیا: [الاضطحاع على القفا.] رجلیه: قال القاري: أي مع نصب الأخرى أمدها، وهذا الحدیث في الصحیحین، وهو بظاهره ینافي ما رواه مسلم عن جابر: أن النبي قال: لا یستلقین أحدكم ثم یضع إحدى رجلیه على الأخرى. قال الخطابي: في الحدیث الأول بیان جواز هذا الفعل، ودلالة على أن خبر النهي عنه إما منسوخ، وإما أن یكون علة النهي أن تبدوا العورة، وقیل: كان الفعل قبل النهي، أو لضرورة من تعب، أو لبیان الجواز، وقیل: وضع إحداهما على الأخرى یكون على نوعین: أحدهما: أن تكونا ممدودتین إحداهما فوق الأخرى، ولا بأس بذلك؛ لعدم الانكشاف حینئذ، والثاني أن ینصب إحداهما ویضع الأخرى على الركبة المنصوبة، وهو محمل النهي. قال العسقلاني: والتأویل أولى من ادعاء النسخ؛ لأنه لا یصار إلیه بالاحتمال، وكذا القول: بأن الجواز من الخصائص؛ لأنه لا یثبت بالاحتمال، ولأن بعض الصحابة كانوا یفعلون ذلك بعده و لم ینكر علیهم مختصراً. قال المناوي: وجمع بأن الجواز لمن أمن الانكشاف كالمتسرول، والنهي لمن لم یأمن كالمتسرر، وإنما أطلق النهي؛ لأن الغالب فیهم الاتسزار. وهذا الجمع أولى كما للحافظ ابن حجر من ادعاء النسخ، وأما قول العصام: إنه كان لمرض، إنما يتم إن عرف ذلك، و لم يرد.

شبيب: بفتح المعجمة وكــسر الموحدة الأولى، كطبيب. ربيح: براء مهملة فموحدة فحاء مهملة، مصغر ربح.

قال: كان رسول الله على إذا جلس في المسجد احتبى بيديه. صلوات الله عليه.

یعنی جنگل میں چونکہ دیواریں نہیں ہوتیں جس سے سہارا ہوسکے، اس لئے یہ قائم مقام دیوار کے ہے، بسا او قات بجائے ہاتھوں کے کپڑا لیبٹ لیا جاتا ہے جو مزید راحت کا سبب ہوتا ہے۔

احتى: [الاحتباء أن يجلس على أليتيه ويضم رجليه إلى بطنه بنحو عمامة يشدها عليهما وعلى ظهره، واليدان بدل عما يحتبى به من نحو عمامة، والاحتباء جلسة الأعراب] لا يخالف ماورد من النهي عن الاحتباء يوم الجمعة والإمام يخطب؛ لأن النهي لجلب النوم، والإفضاء إلى انتقاض الوضوء، أو على إحداث الاحتباء، كما مال إليه الطحاوي، فهذا محمول على غير انتظار الصلوة، بل محمول على بعض الأوقات؛ لما في أبي داود برواية جابر: أنه على كان إذا صلى الفحر جلس متربعاً، وكذا فيه روايات أخرى، فهذا كله محمول على اختلاف الأوقات والتوسع. صلوات: هكذا في بعض النسخ كما قاله القاري، وفي بعضها: صلوات الله وسلامه عليه.

## بابُ ما جاء في تُكَأَة رسُول الله ﷺ

حدثنا عباس بن محمد الدُّوريّ البغدادي، أخبرنا إسحاق بن منصور، عن إسرائيل، عن سِمَاك بن حَرْب، عن "حابر بن سَمُرَة قال: رأيت رسول الله ﷺ مُتَّكِعًا على وِسَادة على يساره. حدثنا حُميَد بن مَسْعَدة، أخبرنا بشر بن المفضّل، أخبرنا الجُريريّ، أخبرنا عبد الرحمن بن أبي بَكْرة،

## باب۔ حضور اقد س لٹنگائیا کے تکبہ کا ذکر

فاكره: مصنف والسياية في اس باب مين حيار حديثين ذكر فرمائي بين:

(۱) جابر بن سرة ولی فی فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س فی کیا کو ایک تکیہ پر ٹیک لگائے ہوئے دیکھا، جو بائیں جانب رکھا ہوا تھا۔ فاکدہ: تکیہ دائیں اور بائیں دونوں جانب میں جائز ہے۔ حدیث میں بائیں جانب کا لفظ کسی شخصیص کی وجہ سے خبیں، اتفاقی امر ہے، لیکن قواعدِ محد ثین کے لحاظ سے بائیں کا لفظ یہاں مشہور روایات میں نہیں ہے، اس لئے امام ترمذی والسطیلی نے باب کے ختم پر اس لفظ پر کلام کیا ہے۔

تكافى: بضم أوله كــ "لُمَزَة": ما يتكأ عليه من وسادة وغيرها، أصلها "وكأة" أبدلت الواو تاءً. والمراد هناك: ما أعد لذلك فخرج الإنسان منه، فإذا اتكأ عليه لا يسمى تكأة، ولذا ترجم المصنف لها ببابين فرقا بينهما، وقدم هذا؛ لأنه أصل في الاتكاء، وأما الاتكاء على الإنسان فعارض وقليل، والأوجه عندي أن هذه الترجمة تعم التكأة والاتكاء عليها، وغرض الترجمة الآتية جواز الاتكاء على الإنسان خاصة، فلا يشكل بالروايات الواردة فيها.

الدُّوريّ: بضم المهملة، قال شراح الشمائل: محلة ببغداد، أو قرية من قراها، وقال صاحب المنين: قرية بعراق. وسادة: [ما يُتوسد به من المِحَدة.] يساره: أي: حال كولها موضوعة على جانبه الأيسر، وهو بيان الواقع لا للتقييد، فيجوز الاتكاء على الوسادة يمينا ويساراً، وسيصرح المصنف بأن زيادة "على يساره" انفرد بها إسحاق، قال القاري والمناوي: لكنه مع ذلك محتج به. الجويوي: بضم الجيم وفتح الراء الأولى فتحتية ساكنة، هو سعيد بن إياس الجريري. ابن أبي بكرة: [هو أوّل مولود ولد في الإسلام في البصرة، فهو بصري تابعي.]

#### عن "أبيه قال: قال رسول الله على: ألا أحدثكم بأكبر الكبائر؟ قالوا: بلي، يا رسول الله!

(٢) ابو بكره فالنفخة كہتے ہيں كه حضور ملتي آنے ايك مرتبه ارشاد فرماياكياتم لوگوں كو كبيره گناموں ميں سب سے براے گناه بتاؤں؟ صحابہ وَ اللّٰهُ عَمْ صَلَّى الله عَرْ مِن كِيا، كه ضرور يارسول الله! ارشاد فرمائيں۔ حضور نے فرماياكه الله عَلَى الله عَلَى عَالَمُ كَ ساتھ كسى كو شریک بنانا اور والدین کی نافرمانی کرنا اور جھوٹی گواہی وینا یا جھوٹی بات کرنا۔ راوی کو شک ہے کہ ان دونوں میں سے کون سی بات فرمائی تھی۔ اُس وقت حضور اقدس منتی کی چیز پر ٹیک لگائے ہوئے تشریف فرما تھے، اور جھوٹ کا ذکر فرماتے وقت اہتمام کی وجہ سے بیٹھ گئے اور بار بار فرماتے رہے، حتی کہ ہم لوگ بیہ تمناکرنے گئے کہ کاش! اب حضور سکوت فرما دیں، بار بار ارشاد نه فرمائیں۔ فائدہ: حضور النَّحَافِيُّا کے بار بار ارشاد فرمانے پر سکوت کی تمنا یا تواُس عشق و محبت کی وجہ سے ہے جو صحابہ کرام والتی ہم کو حضور ملک ایک کے ساتھ تھی کہ حضور کو بار بار فرمانے پر تعب ہوگا اور ہم لوگوں کے لئے ایک بار فرمانا بھی کافی ہے، اور ممکن ہے اس خوف سے ہو کہ حضور اقد س النَّا کیا پر ناراضی اور غصہ کے آثار ہوں، اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس خطرہ سے ہو کہ کہیں ایسانہ ہو کہ حضور النافی کوئی لفظ ایساار شاد فرمائیں کہ جو اُمت کے لئے باعثِ خسران بن جائے۔ جن لوگوں کو کسی دینی یا دنیاوی دربار کی حاضری میسر ہوتی ہے وہ اس حالت سے خوب واقف ہوتے ہیں۔ اور حضور النَّيَا في كا بار بار ارشاد فرمانا شدت اجتمام كي وجد سے تھا كه جھوٹ كي وجد سے آدمي زِنا، قتل وغيره بہت سے گناہوں میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ حضور ملکی کیا کا ارشاد ہے کہ جب کوئی شخص جھوٹ بولتا ہے تو فرشتے اُس کے منہ کی بدبو کی وجہ سے ایک میل دور چلے جاتے ہیں۔ حضور طلع کیا کا ارشاد ہے کہ مومن جھوٹا نہیں ہوسکتا۔ حضرت صدیق اکبر خالفی فرماتے ہیں

أبيه: هو أبو بكرة نفيع ابن الحارث، صحابي مشهور. [وإنّما كنّي ببكرة؛ لأنه تدلى للنبي على من حصن الطائف في بكرة لما نادى المسلمون: مَن نـزل من الحصار فهو حرّ.] بأكبر الكبائر: استشكل: بأن أكبر الكبائر لا يكون إلا واحدا فكيف عدّد ههنا بضعا؟ وأحيب بأجوبة شتى: منها أن المراد حنس معصية هي أكبر المعاصي الكبار، وقيل: إن الموصوف به إذا كان متعدداً كان المعنى متعدداً من الكبائر كل منه أكبر من جميع ما عدا ذلك المتعدد، وقيل: يقصد بالأكبر الزيادة على ما أضيف إليه لا الزيادة المطلقة، كما بين في موضعه قاله القاري. واختلفوا أيضاً في معنى الكبيرة على أقوال كثيرة، محلها المطولات سيّما شروح البخاري.

قال: الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، قال: وجَلَس رسول الله ﷺ –وكان مُتّكِمًا – قال: وشهادة الزُّوْر –أو قول الزور – قال: فما زال رسول الله ﷺ يقولها، حتى قلنا: ليته سكت!. حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا شريك، عن على بن الأقمر،

کہ اپنے آپ کو جھوٹ سے بچاؤ کہ جھوٹ ایمان سے دور رہتا ہے۔ (اعتدال)اس حدیث شریف میں کبیرہ گناہوں کا ذکر ہے۔ شریعت میں گناہ دو طرح کے ہوتے ہیں: ایک صغیرہ کہلاتے ہیں، جو وضو، نماز، روزہ، حج وغیرہ سے معاف ہوتے رہتے ہیں۔ دوسرے کبیرہ گناہ یعنی بڑے سخت گناہ کہلاتے ہیں، جن کے متعلق ضابط بیہ ہے کہ وہ بغیر توبہ کے ہر گز معاف نہیں ہوتے،البتہ حق تعالیٰ شانہ کسی کی رعایت فرما کراپنے فضل سے معاف فرما دیں تو یہ امر آخر ہے، مگر آئینی چیز یہی ہے کہ وہ بغیر توبہ کے معاف نہیں ہوتے۔

اس میں اختلاف ہے کہ کبیرہ گناہ کتنے ہیں؟ علاء نے مستقل تصانیف ان میں تحریر فرمائی ہیں۔ علامہ ذہبی والشیطیہ کی ایک کتاب اس مضمون میں مستقل ہے، جس میں چار سو کبیرہ گناہ گنوائے ہیں۔ علامہ ابن حجر کلی والشیطیہ نے بھی دو جلدوں میں ایک کتاب تصنیف کی ہے جو مصر میں حجب گئی ہے، اُس میں نماز، روزہ، حج، زکوۃ، معاملات وغیرہ ہر باب کے کبیرہ گناہ مستقل گنوائے ہیں، اور کل مجموعہ چار سو سر سٹھ مفضل شار کرائے ہیں۔ ملا علی قاری والشیطیہ نے شرح شائل میں مشہور کبائر کو گنوایا ہے، جو حسب ذیل ہیں:

آ دمی کا قبل کرنا، زِنا کرنا، اغلام بازی، شراب پینا، چوری کرنا، کسی پر تہمت لگانا، تچی گواہی کا چھپانا، جھوٹی قشم کھانا، کسی کا مال چھین لینا، بلا عذر کفار کے مقابلہ سے بھاگنا، سودی معاملہ کرنا، یتیم کا مال کھانا، رشوت لینا، اصول یعنی والدین

متكنًا: أي: قبل الجلوس، والجملة حال، وهو يشعر بأنه اهتم بذلك حتى جلس، وسبب الاهتمام كون الزور أسهل وقوعاً على الناس، والتهاون به أكثر، فإن الإشراك ينبو عنه قلب المسلم، والعقوق يصرف عنه الطبع السليم، والحوامل على الزور كثيرة، كالعداوة والحسد وغيرهما، فاحتيج إلى الاهتمام به. وأشكل على الحديث: بأن الوارد فيه الاتكاء لا التكأة، فكان المناسب للباب الآتي. وأقصى ما قبل في دفعه: إنه يستلزم التكأة، وفيه ما فيه، هكذا قالت الشرّاح، ولا يشكل على عموم الترجمة كما تقدم. أو قول الزور: شك من الراوي، ورواية البخاري بدون الشك بلفظ: "ألا وقول الزور، وشهادة الزور"، من عطف الخاص على العام.

وغیرہ کی نافرمانی کرنا، قطع رحمی کرنا، جھوٹی حدیث بیان کرنا، رمضان کا روزہ توڑ دینا، ناپ تول میں کمی کرنا، فرض نماز کو وقت ہے آگے پیچھے پڑھنا، زکوۃ نہ دینا، مسلمان کو یا کسی کافر کو جس سے معاہدہ ہوناخق مارنا، کسی صحابی کی شان میں گتاخی کرنا، غیبت کرنا بالحضوص کسی عالم کی یا حافظ قرآن کی، کسی ظالم سے چغلی کھانا، دکیوث پن کرنا یعنی اپنی بیوی بیٹی وغیرہ کے ساتھ کسی کے فخش تعلق کو گوارا کرنا، قرم سازی یعنی بھڑوا پن کرنا کہ اجنبی مرد عورت یا اس قتم کے دوسرے نا جائز تعلقات میں سعی کرنا، امر بالمعروف اور نہی عن المنکر چھوڑ دینا یعنی نیک کاموں کا تھم اور بُری باتوں سے روکنے کو باوجود قدرت کے چھوڑ دینا، جادو کا سیکھنا یا سیکھنا یا سیکھانا، کسی پر جادو کرنا، قرآن پاک پڑھ کر بھلا دینا، بلا مجبوری کسی جاندار کو جُلانا، قدرت کے چھوڑ دینا، جادو کا سیکھنا یا سیکھانا، کسی پر جادو کرنا، قرآن پاک پڑھ کر بھلا دینا، بلا مجبوری کسی جاندار کو جُلانا، اللہ تعالیٰ کی رحمت سے ناامید ہونااور اُس کے عذاب سے نہ ڈرنا، عورت کا خاوند کی نافرمانی کرنا اس کی خواہش پر بلا وجہ انکار کرنا، چغلی کھانا۔

ملاعلی قاری والسی این مثال کے طور پر ان کو نقل کیا ہے۔ مظاہر حق ترجمہ مشکوۃ شریف کے شروع میں کبائر کا مستقل باب ہے، اُس میں بھی ان کو اور اس فتم کے اور چند گناہوں کو گنوایا ہے۔ اس میں لکھا ہے کہ اللہ کے ساتھ کسی کو شریک خواہ اس کی ذات میں کسی کو شریک کرے، یا عبادت میں، یا اُس سے استعانت حاصل کرنے میں، یا علم میں، یا قدرت میں، یا تصرف میں، یا پیدا کرنے میں، یا پیکارنے میں، یا کہنے میں، یا نام رکھنے میں، یا ذرج کرنے میں، یا نذر مانے میں، یا لوگوں کے اس کی طرف امور سونینے میں یعنی جیسے اللہ بِلَ اِللَّ کُلِی کے سب کام سپر د ہیں اسی طرح اور کو بھی جانے۔ نیز امور ذیل بھی اس میں ذکر کیے ہیں:

گناہ پر اصرار کی نیت رکھنا، نشہ کی چیز پینا، اپنے محر موں سے نکاح کرنا، جوا کھیلنا، کقار سے دوستی کرنا، باوجود قدرت کے جہاد نہ کرنا، مر دار کا گوشت کھانا، نجو می اور کا بہن کی تصدیق کرنا، قرآن پاک اور رسول اللہ طبی آیا اور فرشتوں کو بُرا کہنا یاان کا انکار کرنا، صحابہ کرام کو بُرا کہنا، بیوی اور خاوند میں لڑائی ڈلوانا، اسراف کرنا، فساد کرنا، کسی کے سامنے نگا ہونا (یعنی بیوی کے علاوہ)، بخل کرنا، پیشاب اور منی سے پاک نہ کرنا یعنی اگر لگ جائیں تو نہ دھونا، تقدیر کو جھٹلانا، تنگیر کی وجہ سے پائنچہ ٹخنوں سے نیچ کرنا، نوحہ کرنا، بُرا طریقہ ایجاد کرنا، محسن کی ناشکری کرنا، کسی مسلمان کو کافر کہنا، حالفنہ سے صحبت کرنا، غلّہ کی گرانی سے خوش ہونا، جانور سے بد فعلی کرنا، امر د کو شہوت سے دیجان کسی کے گھر میں جھانکنا، عالموں اور حافظوں کی حقارت کرنا،

عن أبي جُحَيفة قال: قال رسول الله أما أنا فلا آكل مُتّكِئًا. حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مهدي، أخبرنا

اگر ایک سے زیادہ بیبیاں ہوں تو اُن کے در میان مساوات نہ کرنا، امیر سے عہد شکنی کرنا وغیرہ وغیرہ بتائے ہیں۔ اِن کبائر میں بھی در جات ہیں، اسی وجہ سے حدیثِ بالا میں کبائر کے بڑے گناہ فرمایا گیاہے اور مختلف احادیث میں موقع کے مناسب مختلف فتم کے گناہوں کا ذکر فرمایا ہے۔ علماء نے لکھا ہے کہ اصرار کرنے سے صغیرہ گناہ بھی کبیرہ بن جاتا ہے اور توبہ استغفار کرنے سے کبیرہ گناہ بھی باقی نہیں رہتا، معاف ہو جاتا ہے۔ اور توبہ کی حقیقت یہ ہے کہ دل سے اس فعل پر واقعی ندامت ہو اور آئندہ کو اس گناہ کے نہ کرنے کا پختہ ارادہ ہو کہ اب بھی نہ کروں گا، جاہے اس کے بعد کسی دوسرے وقت وہ پھر سر زدہی ہو جائے،اس سے وہ پہلی توبہ زائل نہیں ہوتی۔ توبہ کے وقت سے پختہ ارادہ ہونا چاہئے کہ پھر تبھی نہیں کروں گا۔ (٣٠٣) ابو جحيفه في كتب بين كه حضور التي في أن ارشاد فرماياكه مين توطيك لكاكر كهانا نبين كهانا في كده: اس لئه كه یہ صورت تواضع کے خلاف ہونے کے علاوہ بہت کھانا کھانے کی طرف منجر ہوتی ہے۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس سے پید بھی براھ جاتا ہے اور سرعتِ بضم بھی حاصل نہیں ہوتا۔ اپنا ذکر حضور المن کے اس لئے ارشاد فرمایا تاکہ اس کا ا تباع کیا جائے۔ علماء نے لکھا ہے کہ فیک لگانے کی چار صور تیں ہیں اور چاروں اس میں داخل ہیں: اول سے کہ دائیں یا بائیں پہلو کو دیوار یا تکیہ وغیرہ پر سہارا لگائے۔ دوسرے سے کہ ہھیلی سے زمین پر سہارا لگائے۔ تیسرے یہ کہ چوزانو یعنی چوکڑی مار کر کسی گدے وغیرہ پر بیٹھے۔ چوتھے یہ کہ کمر گاؤ تکیہ یا دیوار سے لگائے کہ یہ سب ہی صورتیں بفرق مراتب ٹیک میں داخل ہیں۔

أبي جحيفة: بضم الجيم وفتح الحاء المهملة، اسمه وهب بن عبد الله، صحابي صغير، توفي النبي الله وهو لم يبلغ. أما أنا: "أمّا" ههنا لمحرد التأكيد. قال القاري: سبب هذا الحديث قصة الأعرابي المذكور في حديث عبد الله بن بسر عند ابن ماحه، قال: أهديت للنبي الله شاة، فحثا على ركبتيه يأكل، فقال الأعرابي: ماهذه الجلسة؟ قال الله : إن الله جعلني عبدا كريما، و لم يجعلني جباراً عنيداً. متكناً: [المتكئ: المائل إلى أحد الشقين مُعتمِداً عليه وحده، وحكمة كراهة الأكل متكنا: أنه فعل المتكبرين المكثرين من الأكل نَهْمة، والكراهة مع الاضطحاع أشد منها مع الاتكاء.] مهدي: بفتح ميم وسكون هاء، آخره ياء مشددة.

سفيان، عن علي بن الأقمر قال: سمعت أبا جُحيفة يقول: قال رسول الله على: لا آكل مُتّكِمًا. حدثنا يوسف بن عيسى، حدثنا وكيع، حدثنا إسرائيل، عن سِمَاك بن حرب، عن جابر بن سَمُرة قال: رأيت النبي على متكاعلى وسادة. قال أبو عيسى: لم يذكر وكيع اعلى يساره". وهكذا روى غير واحد عن إسرائيل نحو رواية وكيع، ولا نعلم أحدا روى فيه اعلى يساره" إلا ماروى إسحاق بن منصور، عن إسرائيل.

(۵) جابر بن سمرہ وظافی کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س طنی آیا کو ایک تکمیہ پر ٹیک لگائے ہوئے دیکھا۔ فاکدہ: یہ وہی حدیث ہے جو باب کے شروع میں گذر چکی۔ مصنف رالسطیلیہ کو اس پر کلام کرنا مقصود تھا اس لئے مکر ر ذکر فرمایا۔

سفيان: هو الثوري، ولعل المصنف ذكر هذا السند لتقوية الرواية، فإن شريكا سيء الحفظ عندهم.

قال أبو عيسى إلخ: غرض المصنف زيادة لفظ "عن يساره" غريب، تفرد به إسحاق بن منصور المتقدم روايته في أول الباب، وكذا تكلم المصنف على هذه الزيادة في جامعه.

#### بَابُ مَا جَاءَ فِي اتَّكَاءِ رَسُول الله عَلَيْ

حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أخبرنا عمرو بن عاصم، أخبرنا هماد بن سَلَمَة، عن أُحُميَد،

## باب۔ حضور اقد س طلع کی ایک کا ذکر

فائدہ: تکیہ کا ذکر پہلے باب میں گذر چکا ہے۔ اس کے علاوہ حضور کا آ دمیوں پر بیاری کی حالت میں سہار ااور طیک لگانا بھی ثابت ہے، بظاہر اسی لئے مصنف والشیعلیہ نے اس باب کو مستقل ذکر کیا۔

اس باب میں دوروایتیں ہیں:

(۱) حفرت انس فیلنگی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س ملکا آیا کی طبیعت ناساز تھی اس لئے ججرہ شریفہ سے حضرت اسامہ فیلنگی پر سہارا کیے ہوئے تشریف لائے اور صحابہ فیلنگی کو نماز پڑھائی۔ حضور اقد س ملٹی کیا اس وقت ایک یمنی منقش چادر میں لیٹے ہوئے تھے۔ فائدہ: میہ حدیث حضور اقد س ملٹی کیا سے بیان میں نمبر ۲ پر گذر چکی ہے۔

اتكاء: قال بعض الشراح: إن الغرض من الباب السابق بيان تُكتَتِه على، وفي هذا بيان الاتكاء المصدر، فالفرق بينهما بالمعنى المصدري وبيان ما اتكئ عليه، ولذا قالوا لبعض الروايات المتقدمة في الترجمة السابقة الأولى: ذكره في الباب الآتي. والأوجه عندي في بيان الفرق في الترجمتين: أن في الأولى كان ذكر الوسادة المعروفة أعم من بيالها وبيان الاتكاء عليها، وفي هذه الترجمة بيان الاستناد على غير الوسادة من الإنسان وغيره، بل يظهر من ملاحظة الروايات أن الغرض ههنا الاتكاء على الإنسان خاصة، فكرامة الإنسان يوهم عدم جواز الاتكاء عليه، ولذا أفرد هذا الباب، فتأمل. ثم رأيت القاري وغيره مالوا إلى قريب من ذلك التوجيه، فلله الحمد والمنة.

حماد بن سلمة: واختلف في الحديث على حماد بن سلمة، فقد أخرجه أحمد في مسنده برواية عبد الله بن محمد عن حماد عن حبيب بن الشهيد عن أنس: أن رسول الله الله الله على خرج وهو يتوكأ على أسامة بن زيد متوشحا في ثوب قطري فصلى هم أو قال: مشتملا و هذا السند عن حماد عن حميد عن أنس مثله، وبرواية سليمان بن حرب عن حماد عن حبيب بن الشهيد عن الحسن عن أنس قال: خرج رسول الله الله الله على أسامة بن زيد متوشحا في ثوب قطري فصلى به أو قال: مشتملا و برواية عفان عن حماد عن حميد عن الحسن وعن أنس فيما يحسب حميد: أن رسول الله الله على خرج، وهو متوكىء على أسامة بن زيد، وهو متوشح بثوب قطن، قد خالف بين طرفيه، فصلى بالناس.

عن أنس هذا أن النبي يك كان شاكيًا، فحرج يَتَوَكَّأُ على أسامة، وعليه ثوب قِطْرِيٌّ قد تورَشَح به، فصلى بهم. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أخبرنا محمد بن المبارك، حدثنا عطاء بن مله الخَفَّاف الحَلْبِي، أخبرنا جعفر بن بُرْقَان، عن عطاء ابن أبي رباح، عن الفضل بن عباس مسلم الحَفَّاف الحَلْبِي، أخبرنا جعفر بن بُرْقان، عن عطاء ابن أبي رباح، عن الفضل بن عباس قال: دخلت على رسول الله على في مرضه الذي تُوفِّي فيه،

(۲) فضل بن عباس فی فی مات بین که مین حضور اقد س فی فی مدمت مین آپ کے مرض الوفات کی حالت مین حاضر ہوا۔ حضور اقد س فی فی مین نے سلام کیا۔ حضور فی فی مین نے سلام کیا۔ حضور فی فی کی بندھی ہوئی تھی، میں نے سلام کیا۔ حضور فی فی کے بعد ارشاد فرمایا کہ اے فضل! اس پی ہے میرے سر کو خوب زور سے باندھ دو، پس میں نے تعیل ارشاد کی، پھر حضور بیٹے اور میرے مونڈھے پر فیک لگا کر کھڑے ہوئے اور میجہ تشریف لے گئے۔ اس حدیث میں مفصل قصہ ہے۔ فائدہ: حضور فی فی نے سر مبارک کو درد کی وجہ سے پی باندھ رکھی تھی۔ بعض علاء نے بجائے پی کے عمامہ کا ترجمہ کیا ہو اور حضور اقد س فی فی نے سر مبارک کو درد کی وجہ سے پی باندھ رکھی تھی۔ بعض علاء نے بجائے پی کے عمامہ کا ترجمہ کیا ہے۔ امام اور حضور اقد س فی فی فی نے میں منظل نہ کور ہے۔ حضور اقد س فی فی فی از وائد میں بیہ مفصل نہ کور ہے۔ حضرت فضل فی فی فی باندھ رکھی ہے۔ تم منظل نہ کور ہے۔ حضرت فضل فی فی باندھ رکھی ہے۔ میں حضور فی باندھ رکھی ہے۔ میں حضور فی باندھ رکھی ہے۔ میں مفول کی باندھ رکھی ہے۔ میں مفول کی خدمت میں حاضر ہوا، میں نے دیکھا کہ حضور کا ہاتھ بکڑا، حضور مجد میں تشریف لے گئے اور مبر پر بیٹھ میں مفول کی از دیا کہ کہ میں اور میں کی کر پر میں نے دیکھی نے اللہ کی حمد و ثنا کے بعد بیہ مضمون ارشاد فرمایا کہ لوگوں کو آواز دے کر جمع کر لوں۔ میں لوگوں کو اکٹھا کر لا یا۔ حضور فی کھر پر میں نے مارا ہو میری کم موجود ہے، فرمایا: میر اتم لوگوں کو آواز دے کر جمع کر لوں۔ میں لوگوں کو اکٹھا کر لا یا۔ حضور فی کمر پر میں نے مور کی کمر و شاکے بعد بیہ مضمون ارشاد فرمایا: میر اتم لوگوں کو آواز دے کر جمع کر لوں۔ میں لوگوں کو اکٹھا کر لا یا۔ حضور فیلی کمر پر میں نے مارا ہو میری کمر موجود ہے، فرمایا: میر اتم لوگوں کو از دائے کا زمانہ قریب آگیا ہے اس کے جس کی کمر پر میں نے مارا ہو میری کمر موجود ہے،

شاكيًا: أي: مريضا، والظاهر أنه كان مرض وفاته علية. والحديث تقدم في اللباس برواية محمد بن الفضل عن حماد عن حبيب بن الشهيد عن الحسن عن أنس. ثوب قطريّ: [وهو نوع من البرود اليمنية، يُتَّخذ من قطن، وفيه حمرة وأعلام، أو نوع من حلل حياد، تُحمل من بلد بالبحرين اسمها قطر.] توشّع: [أي: تغشى به، بأن وضعه فوق عاتقه الذي هو موضع الرداء من المنكب، واضطبع به كالمحرم، أو خالف بين طرفيه وربطهما بعنقه.] الخفاف: بتشديد الفاء الأولى: صانع الخف أو بائعه، قاله القاري، وحزم السمعاني في أنسابه بالأول. كان رجلا صالحا، دفن كتبه فكان يحدّث بالحفظ، فيتوهم كثيرا.

وعلى رأسه عِصَابة صفراء، فسلمت فقال: يا فضلُ! قلت: لَبيك يا رسول الله! قال: أشدُدْ هذه العِصَابة رأسي، قال: ففعلت، ثم قعد، فوضع كفّه على مَنْكِي، ثم قام فدخل في المسجد. وفي الحديث قِصّة.

بدلہ لے لے اور جس کی آبرو پر میں نے کوئی حملہ کیا، ہو میری آبرو سے بدلہ لے لے۔ جس کا کوئی مالی مطالبہ مجھ پر ہو وہ مال سے بدلہ لے لے، کوئی شخص بید شبہ نہ کرے کہ مجھے (بدلہ لینے سے) رسول اللہ کے دل میں بغض پیدا ہونے کا ڈر ہے کہ بغض رکھنا نہ میری طبیعت ہے نہ میرے لئے موزوں ہے۔ خوب سمجھ لوا کہ مجھے بہت محبوب ہے وہ شخص جو اپنا حق مجھ سے وصول کر لے یا معاف کر دے کہ میں اللہ جل شانہ کے یہاں بشاشتِ نفس کے ساتھ جاؤں۔ میں ایپ اس اعلان کو ایک وفعہ کہہ دینے پر کفایت کرنا نہیں چاہتا، پھر بھی اس کا اعلان کروں گا، چنانچہ اس کے بعد منبر سے اُتر آئے۔ ظہر کی نماز پڑھنے کے بعد پھر منبر پر تشریف لے گئے اور وہی اعلان فرمایا، نیز بغض کے متعلق بھی مضمونِ بالا کا اعادہ فرمایا۔ اور یہ بھی ارشاد فرمایا کہ جس کے ذمے کوئی حق ہو وہ بھی ادا کر دے اور دُنیا کی رُسوائی کا خیال نہ کرے کہ دُنیا کی رسوائی آخرت کی رسوائی سے بہت کم ہے۔ ایک صاحب کھڑے ہوئے اور عرض کیا کہ میرے تین درہم آپ کے ذیتے ہیں۔ حضور اس کیا کہ میرے تین درہم آپ کے ذیتے ہیں۔ حضور اس کیا کہ میرے تین درہم آپ کے ذیتے ہیں۔ حضور اس کیا کہ میرے تین درہم آپ کے ذیتے ہیں۔ حضور اس کیا کہ میرے تین درہم آپ کے ذیتے ہیں۔ حضور اس کیا کہ میرے تین درہم آپ کے ذیتے ہیں۔ حضور اس کیا کہ میرے تین درہم آپ کے ذیتے ہیں۔ حضور اس کیا کہ میرے تین درہم آپ کی ذیتے ہیں۔ کی حضور اس کیا کہ میرے تین درہم آپ کے ذیتے ہیں۔ حضور اس کیا کہ میرے تین درہم آپ کے ذیتے ہیں۔ حضور اس کیا کہ میرے تین درہم آپ کی دیے ہیں؟

عصابة: بكسر العين المهملة أي: حرقة أو عمامة، قال القاري: لكن قوله الآتي: "اشدد بها رأسي" يؤيد الأول، بل يعينه، قال المناوي: وهو غير مرضي؛ إذا العمامة يشد بها الرأس كما لا يخفى اه... قلت: ويؤيد الأول مافي المواهب برواية الدارمي عن أبي سعيد قال: خرج علينا رسول الله فلا ونحن في المسجد وهو معصوب الرأس بخرقة. الحديث. قال الزرقاني: أي من أجل الصداع. اشدُد: [أي: ليسكن الألم بالشد، فيخف إحساسه به. ويؤخذ من ذلك: أن شد العصابة على الرأس لا ينافي الكمال والتوكّل؛ لأن فيه إظهار الافتقار والمسكنة.] قصة: ذكرها في مجمع الزوائد عن الفضل بن عباس قال: حاءين رسول الله فخرجت إليه فوجدته موعوكاً قد عصب رأسه، قال: خذ بيدي يا فضل! فأخذت بيده حتى انتهى إلى المنبر، الحديث، رواه الطبراني في الكبير والأوسط، وأبو يعلى بنحوه، وقال في آخره: فقام رجل فقال: يا رسول الله! إني جبان، الحديث. وفي إسناد أبي يعلى عطاء بن مسلم، وثقه ابن حبان وغيره، وضعفه جماعة، وبقية رجال أبي يعلى ثقات، وفي إسناد الطبراني من لم أعرفهم. انتهى ما في مجمع الزوائد.

انھوں نے عرض کیا کہ ایک سائل ایک دن آپ کے پاس آیا تھا تو آپ نے مجھ سے فرما دیا تھا کہ اس کو تین درہم دے دو۔ حضور نے حضرت فضل سے فرمایا کہ اس کے تین درہم ادا کردو۔اُس کے بعد ایک اور صاحب اُٹھے انھوں نے عرض کیا کہ میرے ذمہ تین درہم بیت المال کے ہیں، میں نے خیانت سے لے لئے تھے۔ حضور نے دریافت فرمایا کیوں خیانت کی تھی؟ عرض کیا: میں اس وقت بہت محتاج تھا۔ حضور نے حضرت فضل سے فرمایا کہ ان سے وصول کر لو۔ اس کے بعد پھر حضور نے اعلان فرمایا کہ جس کسی کو اپنی کسی حالت کا اندیشہ ہو وہ بھی دعا کرالے (کہ اب روائلی کا وقت ہے)ایک صاحب اٹھے اور عرض کیا: یارسول الله! میں جھوٹا ہوں، منافق ہوں، بہت سونے کا مریض ہوں۔ حضور نے دعا فرمائی یاالله!اس کو سجائی عطا فرما، ایمان (کامل)نصیب فرما اور (زیادتی) نیند کے مرض سے صحت بخش دے۔ اُس کے بعد ایک اور صاحب کھڑے ہوئے اور عرض کیا: مارسول الله! میں جھوٹا ہوں اور منافق ہوں، کوئی گناہ ایسا نہیں ہے جو نہ کیا ہو۔ حضرت عمر خالفی نے اس کو تنبیہ فرمائی کہ اینے گناہوں کو پھیلاتے ہو۔ حضور ملکی آئے ارشاد فرمایا عمر! چپ رہو، دنیا کی رسوائی آخرت کی رسوائی سے بہت ہلکی ہے۔اس کے بعد حضور نے ارشاد فرمایا پاللہ!اس کو سچائی اور (کامل)ایمان نصیب فرمااور اس کے احوال کو بہتر فرما دے۔اس کے بعد حضرت عمر فیلنگؤنے مجمع سے کوئی بات کہی، جس پر حضور نے ارشاد فرمایا کہ عمر میرے ساتھ ہیں اور میں عمر کے ساتھ ہوں، میرے بعد حق عمر کے ساتھ ہے جدھر بھی وہ جائیں۔ایک دوسری حدیث میں یہ بھی ہے کہ ایک اور صاحب اُٹھے، انھوں نے عرض کیا: یار سول اللہ! میں بزدل ہوں، سونے کا مریض ہوں۔ حضور طلخاً کیا نے ان کے لئے بھی دعا فرمائی۔ حضرت فضل فالنفي كہتے ہیں كہ اس كے بعد سے ہم ديكھتے تھے كہ ان كے برابر كوئى بھى بہادر نہ تھا۔ اس كے بعد حضور اقدس النَّحَالَيْمُ حضرت عائشہ وَ النَّفِيمُ اَ کے مکان پر تشریف لے گئے اور اسی طرح عور توں کے مجمع میں بھی اعلان فرمایا اور جو جو ارشادات مر دول کے مجمع میں فرمائے تھے یہاں بھی ان کا اعادہ فرمایا۔ ایک صحابیہ نے عرض کیا: یارسول الله! میں اپنی زبان سے عاجز ہوں۔ حضور نے ان کے لئے بھی وُعا فرمائی۔ (مجمع الزوائد)ان حضرات کا اپنے کو منافیق فرمانااس وجہ سے تھا کہ اللہ كے خوف سے يہ حضرات بہت زيادہ متصف رہتے تھے، جس كے چند واقعات "حكاياتِ صحابہ" كے باب دوم ميں لكھے جا چكے ہیں۔ اسی غلبہ خوف سے اینے اوپر نفاق کا شبہ ہو جاتا تھا۔ چنانچہ حضرت ابو بکر صدیق خلیج کو جو باتفاق اہل حق تمام اُمت میں افضل ہیں، یہ شبہ ہوجاتا تھا، جیسا کہ ''حکایاتِ صحابہ ''میں حضرت حظلہ خلافیہ کے قصہ میں مذکور ہے۔ ابن ابی ملیکہ کہتے ہیں کہ میں نے تمیں صحابہ کرام فیلی کے ان میں سے ہر شخص اپنے منافق ہونے سے ڈرتا تھا، کہ مبادا میں منافق تو نہیں ہوں۔ حضرت حسن بھری والنسطیلہ جو مشہور اکابر صوفیہ میں ہیں اور تابعی ہیں، فرماتے ہیں کہ وہ مسلمان جو گذر کے یعنی صحابہ کرام اور وہ مسلمان جو موجود ہیں یعنی بقیہ صحابہ اور تابعین کوئی بھی ان میں ایسا نہیں ہے جو اپنے نفاق سے نہ ڈرتا ہو اور گذشتہ زمانہ میں اور موجودہ دور میں کوئی بھی منافق ایسا نہیں ہے جو مطمئن نہ ہو۔ حضرت حسن والنظی کا بیہ بھی مقولہ ہے کہ جو نفاق سے نہ ڈرتا ہو وہ منافق ہے۔ ابراہیم تیمی جو فقہاء تابعین میں ہیں، کہتے ہیں کہ جب بھی اپنی بات کو اپنے فیعل پر پیش کرتا ہوں تو ڈرتا ہوں کہ جھوٹ نہ ہو۔ (بخاری شریف فتح الباری) یہی مطلب ہے ان سب حضرات کے نفاق سے خوف کا کہ اپنے اعمال کو بیجے اور کا لعدم سمجھتے سے اور پند و نصیحت وغیرہ احوال کے اعتبار سے ڈر رہتا تھا کہ بیہ نفاق نہ بن جائے۔

#### بابُ ما جاء في صفة أكل رسول الله عَلَيْنُ

حدثنا محمّد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، عن سفيان، عن سعد بن إبراهيم، عن ابنٍ لكَعب بن مالك، عن أبيه: أن النبي على كان يَلْعَقُ أصابعه ثَلاثاً.

#### باب۔ حضور اقد س لٹنگائیا کے کھانا تناول فرمانے کا طریقہ

فاكره: ليني كهانا تناول فرمانے كے بعض آواب كابيان-اس باب ميں يانج حديثين ذكر فرمائي مين:

(۱) کعب بن مالک وظافی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س الطفی آپی انگلیاں تین مرتبہ چاٹ لیا کرتے تھے۔ فائدہ: کھانے کے بعد ہاتھ دھونے سے پہلے انگلیاں چاٹ لینا مستحب ہے، البتہ اس روایت کی بنا پر بعض کے نزدیک تین مرتبہ مستحب ہے۔ ملا علی قاری واللے کہ جیں کہ تین مرتبہ مراد نہیں بلکہ تین انگلیاں چاٹنا مراد ہے، جیسا کہ دوسری روایت میں آتا ہے، چنانچہ اسی باب میں خود کعب بن مالک وظافی ہی کی روایت آگے آر ہی ہے، لیکن بعض شراح حدیث نے فرمایا ہے کہ یہ مستقل ادب ہے کہ تین مرتبہ چاشنے سے بالکل صفائی ہو جاتی ہے اور تین انگلیاں جو دوسری روایت میں آرہا ہے وہ مستقل ادب ہے۔

أكل: [الأكل: هو إدخال الطعام الجامد من الفم إلى البطن، سواء كان بقصد التغذي أو غيره كالتفكّه] الأكل بفتح الهمزة: إدخال جامد من الفم إلى البطن، والشراب: إدخال المائع، وقيل: الأكل: إدخال شيء من الفم إلى البطن بقصد الاغتذاء، والأول أولى. سعد بن إبراهيم: هو الصواب، فما في بعض النسخ "سعيد بن إبراهيم" سهو من الكاتب، قاله القاري. قلت: وليس في الرواة أحمد اسمه سعيد بن إبراهيم، فهو سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف الزهري. ابن لكعب: اختلف في اسمه فقيل: عبد الله، وقيل: عبد الرحمن، قال القاري: جاء في رواية بالشك بينهما، قال ميرك: والصواب عبد الله. قلت: وجزم شيخنا في البذل: بأنه عبد الرحمن، ورواية الشك أخرجها مسلم بطريقين، قال النووي: لا يضر الشك في الراوي إذا كان بين الثقتين، فإن ابني كعب هذان ثقتان. قلت: وأخرجها مسلم بطرق عن عبد الرحمن. يلعق: [أي: يلحسها، فيسن ذلك سنّا مؤكداً اقتداء برسول الله ﷺ. وجاءت علّة لعق الأصابع في رواية، وهي: إذا أكل على معلمه فليلغق أصابعه؛ فإنه لا يدري في أيّتهن البركة.]

قال أبو عيسى: وروى غيرُ محمّد بن بشّار هذا الحديث، قال: يَلعَقُ أصابعه الثلاث. حدثنا الحسن بن عليّ الخوّل ، حدثنا عفّان، حدثنا حمّاد بن سلّمة، عن ثابت، عن أنس على قال: كان النبي على إذا أكل طعاما، لَعِقَ أصابعه الثلاث. حدثنا الحسين بن عليّ بن يزيد الصّدائيّ البغداديّ، حدثنا يعقوب بن إسحاق - يعني الحضروميّ - أحبرنا شعبة، عن سفيان الثوري، عن عليّ بن الأقمر، عن أبي جُحَيْفة قال: قال النبي على الله أما أنا فلا آكل متكئا.

(۲) حضرت انس و النفي فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النفی جب کھانا تناول فرماتے تو اپنی مینوں انگیوں کو چاٹ لیا کرتے تھے۔

الکم 8: حضور کی عادتِ شریفہ تین ہی انگیوں سے کھانا نوش فرمانے کی تھی۔ اگر چہ بعض روایات سے پانچوں انگلیوں سے کھانا بھی معلوم ہوتا ہے لیکن تین انگلیاں جن میں انگوٹھا، مسجد (شہادت کی انگلی) اور وسطی (درمیانی انگلی) ہے، اکثر روایات سے معلوم ہوتا ہے۔ تین انگلیوں سے کھانے کی مصلحت لقمہ کا جھوٹا ہونا ہے تاکہ زیادہ مقدار میں نہ کھایا جائے۔ امام نووی رالنبیجلینے کہ ان احادیث سے تین انگلیوں سے کھانے کی مصلحت لقمہ کا جھوٹا ہونا ہے تاکہ زیادہ مقدار میں نہ کھایا جائے۔ امام نووی رالنبیجلینے کہ ان احادیث سے تین انگلیوں سے کھانے کا استحباب معلوم ہوتا ہے، لمدا چو تھی یا پانچویں انگلی بلا ضرورت نہ شامل کرے، البتہ اگر ضرورت ہو یعنی کوئی ایسی چیز ہو جس کو تین انگلیوں سے کھانے میں دِقت ہو تو مضا لقہ ضرورت نہ شامل کرے، البتہ اگر ضرورت ہو یعنی کوئی ایسی چیز ہو جس کو تین انگلیوں سے کھانے میں دِقت ہو تو مضا کتہ نہیں ہے۔ ملا علی قاری رالنہ علیہ نے کھا ہے کہ پانچوں انگلیوں سے کھانا حریصوں کی علامت ہے اور لُقمہ کے بڑا ہونے کی وجہ سے بیااو قات فم معدہ پر بوجھ اور حلق میں اٹک جانے کا سبب بھی ہو جاتا ہے۔

(٣) ابو جحيفه في النفية كهتم بين كه حضور اقدس النفيانية في ارشاد فرماياكه مين فيك لكاكر كهانا نهيس كهاتا-

قال أبو عيسى: لعل غرض المصنف بيان أن لفظ: "يلعق أصابعه الثلاث" محفوظ دون "أصابعه ثلاثا" ولذا أيده برواية أنس الآتية، وسيأتي رواية غير ابن بشار قريباً. قال القاري: الظاهر ما قاله ميرك من: أن التقدير ثلاثا من الأصابع؛ ليوافق رواية" أصابعه الثلاث"، ومن جعله قيدا لـــ "يلعق"، وزعم أن معناه كل واحدة من أصابعه ثلاث مرات فقد أبعد من المرام؛ فإنه لم يأت التصريح في رواية أنه على لعق أصابعه ثلاث مرات، ووقع التصريح بلعق أصابعه الثلاث في كثير من الطرق. يزيد: بالياء في أوله، فما في بعض النسخ بدون الياء بلفظ "زيد" سهو من الناسخ، قاله القاري، و"الصدائي" بضم الصاد المهملة، نسبة إلى صُداء بالمد: اسم قبيلة. الحضرمي: نسبة إلى "حضر موت" قبيلة باليمن، ويعقوب هذا أحد القراء العشرة المعروفة.

حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سفيان، عن عليّ بن الأقمر، نحوه. حدثنا هارون بن إسحاق الهَمْدانيّ، حدثنا عَبْدة بن سليمان، عن هشام بن عُرْوة، عن ابن لكعب بن مالك، عن أبيه قال: كان رسول الله عليه يأكل بأصابعه الثلاث، ويَلْعَقُهنّ.

فائدہ: یہ حدیث ایک باب پہلے گزر چکی ہے۔

(٣) کعب بن مالک و الله فی اور اکن می اور اکر می اور اکن اور اکن اور اکن کا عادت شریف تین انگلیوں سے کھانا تناول فرمانے کی تھی اور اکن کو چاہ بھی لیا کرتے تھے۔ فاکدہ: بعض روایات میں وارد ہوا ہے کہ پہلے بھی کی انگلی چائے تھے، اس کے بعد شہادت کی انگلی، اس کے بعد انگلی شار تھیں جن سے کھانا تناول فرمانے کا معمول میرے آ قاکا تھا۔ اس ترتیب میں بھی علاء نے متعدد مصالح بیان فرمائے ہیں: ایک یہ کہ انگلیاں چائے کا دور اس طرح دائیں کو چاتا ہے کہ شہادت کی انگلی در میانی انگلی کے دائیں جانب واقع ہوگی، دوسرے یہ کہ بھی انگلی لی وجہ سے زیادہ ملوث ہوتی ہے اس لئے بھی اس سے ابتدا دائیں جانب واقع ہوگی، دوسرے یہ کہ بھی ہونے کی وجہ سے زیادہ ملوث ہوتی ہے اس لئے بھی اس سے ابتدا مناسب ہے۔ خطابی والسیطیہ لکھتے ہیں کہ بعض بے و قوف انگلیاں چائے کو ناپند اور فیج سمجھتے ہیں، حالا نکہ ان کو اتنی دیر سے کھایا جارہا تھاای میں کیا نئی چیز ہوگئی۔ ابن چر رالسیطیہ لکھتے ہیں کہ کوئی شہر سے دی کو میں سے متعلق کلام کیا جاسکتا ہے، حضور اقد سی سی کیا نئی چیز ہوگئی۔ ابن چر رالسیطیہ لکھتے ہیں کہ کوئی صفوں اپنے فعل کو فیج سمجھے تو اس کے متعلق کلام کیا جاسکتا ہے، حضور اقد سی سی کیا نئی چیز ہوگئی۔ ابن کو عادت کی طرف منسوب کرنے سے اندیثہ کفر ہے۔ (جامع الوسائل) در حقیقت الیے امور میں عادت کو بڑا دخل ہوتا ہے، جن کو عادت ہوتی ہے ان کو جان گیا تھاتو دہاں کے بعض احباب نے جو ہندوستان بھی نہیں آئے تھے بھی سے بھی عادت کی کو حش کرنا چاہے۔ بندہ جب جو بھا تھا، حال کے بعض احباب نے جو ہندوستان بھی نہیں آئے تھے بھی سے بہایت ہی تجب ادر بڑی چیز سے ہی جو بھی تب بھی عادت کی کو حش کرنا جائے۔ بندہ جو بندوستان بھی نہیں آئے تھے بھی سے نہایت ہی تجب ادر بڑی چیز سے بے بو بھی تب بھی عادت کی کو حش کرنا جائے۔ بندہ جو بندوستان بھی نہیں آئے تھے بھی سے نہایت ہی تجب ادر بڑی چیز سے بے بو بھی تب بھی عادت کی کو حش کرنا جائے۔ بندہ جو بندوستان بھی نہیں آئے تھے بھی سے نہایت ہی تجب ادر بڑی چیز سے بی تو بھی تب بھی اور بڑی چیز سے بھی تب بی تو بھی تب بھی عادت کی کو حش کرنا جائے۔

محمد: قال البيحوري تبعا للمناوي في الفرق بين هذه الرواية ورواية الحسين والصدائي المتقدمة: أن الحديث مرسل في هذا الإسناد، وقال القاري: ظاهره أنه موقوف عليه، ويحتمل رفعه. وليت شعري! كيف حكموا عليه بالإرسال أو الوقف وقد تقدم بهذا السند مرفوعاً متصلا في "باب تكأة رسول الله على " وإنما كرره ههنا لاختلاف ترجمة الباب، فتأمل. هارون: هذا هو الحديث الذي أشار إليه المصنف أن غير ابن بشار رواه: "يلعق أصابعه الثلاث"، و لم يظهر لي وحه في الفصل بالأجنبي بين روايتي ابن كعب، وكان حقه أن يذكر معه، ومثل هذا ينسب إلى النساخ، وللتوجيه مساغ.

حدثنا أحمد بن مَنيع، حدثنا الفضل بن دُكَيْنٍ، حدثنا مُصْعَب بن سُلَيم قال: سمعت أنس بن مالك رسم الجُوع. مالك رسم الجُوع.

ہم نے 'نا ہے کہ ہندوستان میں کوئی پھل آم کہلاتا ہے، اس کے متعلق الیی گندی بات سی ہے کہ جیرت ہوتی ہے، اس کو منہ میں لیے کر پُوسا جاتا ہے پھر ابار فکال کر دیکھتے ہیں، پھر منہ میں لیے کر پُوسا جاتا ہے پھر اس کو نکال کر دیکھتے ہیں، پھر منہ میں لیے لیتے ہیں، غرض اس انداز ہے وہ گھناوٹ سے تعبیر کر رہے تھے جس سے اندازہ ہوتا تھا کہ ان لوگوں کو اس تذکرہ سے قے ہو جائے گی۔ لیکن کسی ہندی کو کراہیت کا خیال بھی نہیں آتا۔ ایک اس پر کیا موقوف ہے فیرینی کا چچھ سارا منہ میں لیے لیا جاتا ہے، پھر اس لعاب کے بھرے ہوئے کو رکائی میں ڈال دیا جاتا ہے، پھر دوبارہ اور سہ بارہ۔ اس طرح اور سیکڑوں مناظر ہیں کہ ان کے عادی ہونے کی وجہ سے کراہیت کا واہمہ بھی نہیں ہوتا۔

(۵) انس بن مالک فیل فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س ملکی فیا کے پاس تھجوریں لائی گئیں تو حضور ان کو نوش فرمارہے تھے اور اس وقت بھوک کی وجہ سے اپنے سہارے سے تشریف فرما نہیں تھے بلکہ اکر وں بیٹھ کر کسی چیز پر سہارا لگائے ہوئے تھے۔ فاکدہ: یعنی کمر کو دیوار وغیرہ کسی چیز سے فیک رکھا تھا۔ کسی چیز پر فیک لگا کر کھانے کی احادیث میں ممانعت آئی ہے، لیکن اس جگہ پر چونکہ ضعف کے عُذر سے تھا اس لئے نہ اس روایت پر اُن احادیث کے خلاف کا اشکال ہو سکتا ہے جن میں ممانعت آئی ہے اور نہ اس روایت سے بلا عذر شیک لگا کر کھانے کا استحباب ثابت ہو سکتا ہے۔

مقع: قال المناوي: أي: متساند إلى ما وراءه من الضعف الحاصل له بسبب الجوع، ففي القاموس: أقعى في جلوسه: تساند إلى ما وراءه، والجملة حال من فاعل "يأكل" وليس الإسناد من آداب الأكل؛ لأنه فعله للضرورة، وبما تقرر عرف أنه ليس المراد ههنا الإقعاء المسنون في الصلوة، وهو: أن يجلس على عقبيه، ولا المكروه في الصلوة، وهو: أن يجلس على أليتيه ناصبا فخذيه. وسقط منه قول شارح: إن الأقعاء مكروه في الصلوة دون ههنا. قال القاري: فإذا كان الإقعاء له معان فيحمل إقعاؤه على ما ثبت من جلوسه عند أكله، وقد ثبت الاحتباء فتعين حمله عليه. ونقل الجوهري عن اللغويين بالجمع بين هيئة الاحتباء والتساند إلى الوراء، فمعني قوله: "مقع من الجوع" أي: محتبيا مستنداً إلى ما وراءه من الضعف الحاصل له بالجوع. من الجوع: يشكل عليه ما ورد في روايات النهي عن الوصال من قوله عليه: إني أبيت يطعمني ربي ويسقيني، وجمع بينهما بوجوه.

#### بابُ ما جاء في صفة خبز رسول الله ﷺ

حدثنا محمد بن المثنى ومحمد بن بشار، قالا: حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن أبي إسحاق قال: سمعت عبد الرحمن بن يزيد، يحدّث عن الأسود بن يزيد، عن عن عائشة الله الله عن أعائشة الله قالت: ما شبع آل محمد الله من خبز الشّعير يومين متتابعين،

### باب۔ حضور اقد س طلعًا کی روٹی کا ذکر

فاكره: لينى كس قتم كى روفى كهانے كاآپ كا معمول تها، اس باب مين آٹھ حديثين ذكر فرمائى ہيں۔

خبز: [هو اسم لما يصنع من الدّقيق المعجون بالماء والملح والمنضج بالنار] بالضم اسم لما يؤكل، وبالفتح مصدر بمعنى اصطناعه، والمراد الأول. وقال ابن حجر: زعم أن في الترجمة حذفا، أي: خبز آل رسول الله بي ليطابق الحديث، باطل؛ لأن ما يأكله آله هو خبزه ويكون منسوباً إليه على أنه بي داخل فيهم. آل محمد: يعني عياله الذين كانوا في مؤنته، وليس المراد بهم من حرمت عليهم الصدقة. قال ميرك: ويحتمل أن لفظ الآل مقحم، ويؤيده أن المصنف أخرجه في آخر الباب من طريق شعبة بلفظ: "ما شبع رسول الله بين فيحصل المطابقة بينه وبين الترجمة. قال المناوي: وما يأكله عياله يسمى خبزه، فالخبر مطابق للترجمة.

حتى قُبض رسول الله على حدثنا عباس بن محمد الدُّورِي، حدثنا يحي ابن أبي بكير، حدثنا حَرِيز بن عثمان، عن سُليم بن عامر قال: سمعت أبا أمامة الباهليّ يقول: ما كان يفضل عن أهل بيت رسول الله على خبر الشعير. حدثنا عبد الله بن معاوية الجُمَحيُّ، حدثنا ثابت بن يزيد، عن هلال بن خبّاب، عن عكرمة، عن ابن عباس على قال: كان رسول الله على يسبيت الليالي المتتابعة طاويا هو وأهله،

کلام سے منقول نہیں اس لئے جمت نہیں تاہم محمل ضرور ہیں: اوّل بیہ کہ سال بھر کا نفقہ اسی حساب سے ہو کہ مسلسل دو دن کی روٹی کا حساب نہ بیٹھتا ہو بلکہ بھی روٹی، بھی کھجوریں، بھی فاقہ۔ دوسری توجیہ بیہ کہ وہ نفقہ کیا عجب ہے کہ تھجوریں ہوں، اس حدیث میں اس کی نفی نہیں بلکہ روٹی کی نفی ہے۔

(۲) ابو امامہ کہتے ہیں کہ حضور اقدس النگائی کے گھر میں جُو کی روٹی بھی نہیں بچتی تھی۔ فائدہ: یعنی جُو کی روٹی اگر بھی پکتی تھی تو وہ مقدار میں اتنی ہوتی تھی اور اس پر حضور کئی تھی تو وہ مقدار میں اتنی ہوتی تھی اور اس پر حضور کے مہمان تھے ہی۔

(٣) ابن عباس خلی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س میں آگئی اور آپ کے گھر والے کئی گئی رات پے درپے بھو کے گزار دیتے سے کہ رات کو کھانے کے لئے کچھ موجود نہیں ہوتا تھا۔ اور اکثری غذا آپ کی جُو کی روٹی ہوتی تھی (گو بھی بھی گیہوں کی روٹی بھی مل جاتی تھی)۔ فائدہ: حضرات صحابہ میں اگر چہ بعض لوگ ایسے تھے جو اہل ثروت تھے لیکن حضور اقد س سی اگر چہ بعض لوگ ایسے تھے جو اہل ثروت تھے لیکن حضور اقد س سی اگر چہ بعض لوگ ایسے تھے جو اہل شروت تھے لیکن حضور اقد س سی اگر چہ بعض لوگ ایسے تھے جو اہل شروت تھے۔ کے غایت اخفاء کی وجہ سے ان کو علم ہی نہیں ہوتا تھا، ایسے ہی اہل و عیال بھی اخفاء کرتے تھے۔

قبض: إشارة إلى استمرار تلك الحالة طول مدة إقامته بالمدينة، وهي عشر سنين. الدوري: بضم الدال المهملة وسكون الواو بعدها راء مهملة، نسبة إلى مواضع، والدور محلة وقرية أيضاً ببغداد. حريز: بفتح حاء مهملة وكسر راء وتحتية ساكنة آخره زاي، كان ثبتا ناصبيا، وغلط من قال: له رؤية قاله المناوي. ما كان يفضل: [ما كان يزيد عن كفايتهم] كناية عن عدم شبعهم. الجمحي: بضم الجيم وفتح الميم، نسبة لجمح حبل لبني نمير قاله المناوي عن القاموس، وقال في الأنساب للسمعاني: نسبة إلى بني جمح. قال صاحب المغني: هو جمح بن عمر. خبّاب: بفتح الخاء المعجمة وتشديد الموحدة الأولى. والحديث أخرجه المصنف في حامعه بهذا السند وقال: حسن صحيح. طاويا: أي: خالي البطن حائعا، قال ميرك: طوي بالكسر يطوي: إذا حوّع نفسه قصداً.

لا يجدون عَشَاء، وكان أكثر خبزهم الشعير. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا عبيد الله بن عبد المجيد الحنفي، حدثنا عبد الرحمن - وهو ابن عبد الله بن دينار - حدثنا أبو حازم، عن "سهل بن سعدٍ، أنه قيل له: أكل رسول الله على النه الله على الل

(۴) سہل بن سعدر فران کے سامنے اخیر عمر تک بھی میدہ آیا بھی نہیں ہوگا۔ پھی سفید میدہ کی روٹی بھی کھائی ہے؟ انھوں نے جواب دیا کہ حضور کے سامنے اخیر عمر تک بھی میدہ آیا بھی نہیں ہوگا۔ پھر سائل نے پوچھا کہ حضور کے زمانہ میں تم لوگوں کے یہاں چھلنیاں تھیں؟ انھوں نے فرمایا کہ نہیں تھیں۔ سائل نے پوچھا پھر بجو کی روٹی کو کیسے پکاتے تھے؟ (چو نکہ اس میں تنظی وغیرہ زیادہ ہوتے ہیں) سہل نے فرمایا کہ اس کے آئے میں پھونک مار لیا کرتے تھے، جو موٹے موٹے موٹے ہوتے تھے، وہ اُڑ جاتے تھے باقی گوندھ لیتے تھے۔ فائدہ العمد، آج کل گیہوں کی روٹی بھی بغیر چھنے کھانا مشکل سمجھا جاتا ہے، حالا نکہ بغیر چھنے آٹے کی روٹی زود ہضم بھی ہوتی ہے اور میدہ کی روٹی نہایت تقیل، لیکن پھر بھی تنعم کے زور میں بہت سے کھرانوں میں یہ فضول رواج جاری ہوگیا ہے۔ بعض علاء نے لکھا ہے کہ سب سے پہلی بدعت جو اسلام میں آئی ہے وہ چھلنیوں کا رواج ہے۔ لیکن اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ یہ وہ بدعت ہے جو شرعاً سنت کے مقابل شار کی جاتی ہے، بلکہ جدید چھلنیوں کا رواج ہے۔ لیکن اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ یہ وہ بدعت ہے جو شرعاً سنت کے مقابل شار کی جاتی ہے، بلکہ جدید

الشارح: فيه عدم الإثم في عدم إطعام الجائع حيث رضي أغنياء الصحابة بكونهم جائعين وهو زمل، استغفر الله لقائله، وكيف يظن عاقل بمكان الصحب وما كانوا عليه من بذلهم النفوس دونه هي أنه يبلغهم ذلك وسكتوا عنه، بل كان يل لشرف نفسه يبالغ في ستر ذلك عنهم. الحنفي: نسبة لبني حنيفة قبيلة من ربيعة، سكنوا اليمامة في عهده في الشرف نفسه يبالغ في ستر ذلك عنهم. الحنفي: نسبة المناوي. النقي: [الخبز المنقى من النخالة أي: المنخول دقيقه] أكل: استفهام بحذف حرفه، وهي ثابتة في نسخة، قاله المناوي. النقي: [الخبز المنقى من النخالة أي: المنخول دقيقه] بفتح نون وكسر قاف وتشديد تحتية، يقال له بالفارسية: "ميده". الحوارى: [ما حُور من الدقيق مرارا، فهو خلاصة الدقيق وأبيضه] مدرج من الراوي في تفسير اللفظ، وهو بضم الحاء المهملة وتشديد الواو وفتح الراء في آخره ألف مقصورة، ماحُور أي: بُيِّض من الدقيق بنخله مراراً، مأخوذ من التحوير، وهو: التبييض، وأخطاً من زعم تشديد الياء. سهل: بالسين المهملة أي: ابن سعد المذكور، فما في بعض النسخ بلفظ "مهل" تصحيف.

عشاء: بالفتح، هو: طعام العشاء بالكسر وهو: آخر النهار، والمعنى: لا يجدون ما يأكلونه في الليل، قال المناوي: قال

النقي حتى لقي الله تعالى، فقيل له: هل كانت لكم مناخل على عهد رسول الله الله على قال: ما كانت لنا مناخل، قيل: كيف كنتم تصنعون بالشعير؟ قال: كنا ننفخه، فيطير منه ما طار، ثم نعجنه. حدثنا محمد بن بشّار، أخبرنا معاذ بن هشام، قال: حدثني أبي، عن يونس، عن قتادة، عن أنس بن مالك هذه قال: ما أكل نبي الله على خوان، ولا في سُكرُجة،

(۵) حضرت انس خلیفی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س سی کی خی میز پر کھانا تناول نہیں فرمایا، نہ چھوٹی طشتریوں میں نوش فرمات فرمایا، نہ آپ کے لئے بھی چپاتی بھائی گئے۔ یونس کہتے ہیں کہ میں نے قادہ سے پوچھا کہ پھر کھانا کس چیز پر رکھ کرنوش فرماتے سے ؟ انھوں نے جواب دیا کہ یہی چڑے کے دستر خوان پر۔

فائدہ: یونس اور قادہ جن کا ذکر ترجمہ میں آیا ہے وہ اس حدیث کی سند میں دوراوی ہیں۔ علامہ مناوی اور ملاعلی قاری رسطی اسلامی نوارے نوائے میں نے لکھا ہے کہ میز پر کھانا کھانا ہمیشہ سے متکبر لوگوں کی عادت رہی ہے۔ "کوکب دُرِّی" میں لکھا ہے کہ ہمارے زمانے میں چونکہ اس میں نصاری کے ساتھ تشبہ بھی ہے اس لئے مکروہ تحریمی ہے۔ تشبہ کا مسکلہ نہایت ہی اہم ہے، احادیث میں بہت کھڑت سے اس پر مختلف عنوانات سے تنبیہ کی گئی ہے، کھانے میں، پینے میں، لباس میں حتی کہ عبادات تک میں بھی اس سے روکا گیا ہے، جیسا کہ عاشورا کے روزے اور اذان کی احادیث میں کثرت سے یہ مضمون کتبِ حدیث میں مذکور ہے، مگر ہم لوگ اس میں خاص طور سے لا پروا ہیں۔ فَإِلَى الله الْمُشْتَكى۔

مناخل: جمع منخل بضم الميم والخاء، وفتح الخاء لغة، اسم آلة على خلاف القياس، والمعنى: ما كانت لنا المناخل في عهد رسول الله الله، ولذا قيل: المنخل أول بدعة في الإسلام، وقد روي عن سهل في بعض طرق الحديث: مارأى رسول الله الله المنخلا من حين بعث إلى حين قبض. قال الحافظ ابن حجر: احترز به عن قبل البعث؛ لأنه توجه قبله الشام مرتين، والحبز النقي فيه كثير، وكذا المناخل. خوان: [مرتفع، يُهيأ ليؤكل الطعام عليه كالمائدة] قال القاري: المشهور فيه كسر المعجمة، ويجوز ضمها، وهو: المائدة ما لم يكن عليه طعام، ويطلق في المتعارف على ماله أرجل ويكون مرتفعا عن الأرض، واستعماله من صنيع المترفين؛ لئلا يفتقروا إلى خفض الرأس عند الأكل، فالأكل عليه بدعة. قلت: بل فيه تشبه بالنصارى أيضاً. سكرجة: [إناء صغير يوضع فيه الشيء القليل، المشهى للطعام، الهاضم له كالسلطة والمحلّل] بضم السين المهملة والكاف

والراء المشددة المهملة، وقيل: الصواب فتح رائه: إناء صغير يؤكل فيه الشيء القليل.

ولا خُبِزَ له مرقق. قال: فقلت لقتادة: فعلى ما كانوا يأكلون؟ قال: على هذه السفر. قال محمد بن بشار: يونس هذا الذي روى عن قتادة، هو يونس الإسكاف. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا عبّاد بن عبّاد بن عبّاد بن عبّاد بن عبّاد ألمهلّبي، عن مجالد، عن الشعبيّ، عن مسروق قال: دخلت على عائشة فدعت لي بطعام، وقالت: ما أشبع من طعام فأشاء أن أبكي إلّا بكيت. قال: قلت: لم؟ قالت: أذكر الحال التي فارق عليها رسول الله على الدُّنيا، والله ما شَبِعَ من خبز ولا لحمٍ مرّتين في يوم واحد.

(۲) مروق کہتے ہیں کہ میں حضرت عائشہ فیلٹھیا کے پاس گیا، انھوں نے میرے لئے کھانا منگایا اور بیہ فرمانے لگیں کہ میں کہ میں کہ میں کہ میں کہ کھی پیٹ بھر کر کھانا نہیں کھاتی مگر میرا رونے کو ول چاہتا ہے پس رونے لگتی ہوں۔ مسروق نے پوچھا کہ کیوں رونے کو ول چاہتا ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ مجھے حضور کی وہ حالت یاد آ جاتی ہے جس پر ہم سے مفارقت فرمائی ہے کہ بھی ایک دن میں دو مرتبہ گوشت یاروئی سے پیٹ بھرنے کی نوبت نہیں آئی۔

فعلى ما: كذا في بعض نسخ الشمائل، وفي أكثرها "على م" بميم مفردة، وحرف الجر إذا دخل على "ما" الاستفهامية حذف الألف لكثرة الاستعمال، لكن قد ترد في الاستعمالات القليلة على الأصل، وأيضاً إذا اتصل الجار بــــ"ما" الاستفهامية المحذوفة الألف فيكتب بالألف، نحو: حتام وعلام وإلام.

السُّفر: [جمع سفرة، وهي: ما يتخذ من جلد مستدير، وله معاليق تضم وتنفرج فتسفر عما فيها.] يونس: لما لم يكن عند المصنف ليونس هذا إلا هذا الحديث الواحد نبّه عليه ليتميز عن غيره، سيما يونس بن عبيد البصري أحد الثقات المكثرين، فإن طبقة كليهما على ما قاله الحافظ في الفتح – واحد، فنقل عن شيخه محمد بن بشار: أن يونس الذي روى عن قتادة في هذا السند هو يونس الإسكاف، أي ابن أبي الفرات. والإسكاف بكسر الهمزة وسكون السين المهملة لقبه، وهو صانع الخفاف والأحذية، وفي القاموس: الأسكف والإسكاف والأسكوف والسكاف والسيكف: الخفاف. المهلي: بتشديد اللام المفتوحة، نسبة إلى المهلب بن أبي صفرة أحد أجداده.

فأشاء: قال القاري: ما شاء أي: أريد أن أبكي بأن لا أدفع البكاء عن نفسي إلابكيت تحزنا لتلك الشدة التي قاستها الحضرة النبوية، وقال المناوي: مرادها أنه ما يحصل من شبع إلا تسبب عند مشيتي للبكاء فيوجد مني فورا.

من خبز ولا لحم: أي: منهما، ولا من أحدهما كما يشير إليه إعادة "لا" في قولها: "ولا لحم" وقال القاري: تنوينهما للتنكير قصداً للعموم، و"لا" زائدة لتأكيد النفي، وإذا لم يشبع منهما فبالأولى أن لا يشبع من غيرهما من الأعلى كما لا يخفى.

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود، قال: حدثنا شعبة، عن أبي إسحاق قال: سمعت عبد الرحمن بن يزيد يحدّث عن الأسود بن يزيد، عن عائشة عن قالت: ما شبع رسول الله عن من خبز الشعير يومين متتابعين حتى قُبِض. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا عبد الله بن عمرو أبو معمر، حدثنا عبد الوارث، عن سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن أنس على قال: ما أكل رسول الله على خوان، ولا أكل خبزا مرققا حتى مات.

(۸) حضرت انس و فل فی خرماتے ہیں کہ حضور نے جھی اخیر تک میز پر کھانا تناول نہیں فرمایا اور نہ جھی چپاتی نوش فرمائی۔

فاکدہ: یہ حدیث بھی اسی باب کے نمبر ۵ پر گزر چکی ہے۔ روایاتِ حدیث سے یہ بات تو تصریحاً ثابت ہے کہ حضور اللّٰ فَائِلُهُ نَا فَالَا اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰ

أبو معمر: عطف بيان لعبد الله بن عمرو، فما وقع في بعض النسخ بواوين المؤدي إلى أنهما راويان وبلفظ "قالا" بالتثنية سهو من الكاتب، قاله القاري، وهو عبد الله بن عمرو ابن أبي الحجاج المنقري المقعد البصري.

عبد الوارث: هو عبد الوارث بن سعيد بن ذكوان، حرج له الجماعة، فقصر نظر من قال: لم توجد ترجمته قاله المناوي. موققا: الرقاق بالضم: الخبز الرقيق، والرقيق نقيض الغليظ.

# باب ما جاء في صفة إدام رسول الله عليالية

حدثنا محمّد بن سهل بن عسكر و عبد الله بن عبد الرحمن قالا: حدثنا يجيى بن حسّان، حدثنا سليمان بن بلال، عن هشام بن عُروة، عن أبيه، عن عن عائشة الله الله عليه الله عن الله الله عن قال: نعْم الإدام الخَلّ.

#### باب۔ حضور اقد س للنگائی کے سالن کا ذکر

فاكرہ: اس باب ميں تئيں سے زائد حدیثیں ہیں۔ بعض ننخوں میں اس باب میں ایک مضمون اور بھی ذکر كیا ہے، وہ يہ كہ سالن اور مختلف اشیاء كا ذكر جو حضور نے تناول فرمائی ہیں۔

(1) حضرت عائشہ فاضی اللہ اللہ علی کہ حضور اللی آئے ایک مرتبہ فرمایا کہ سرکہ بھی کیسا اچھا سالن ہے!۔ فاکدہ: اس لحاظ سے کہ اس میں وِقت و محنت نہیں ہوتی اور روٹی بے تکلف کھائی جاتی ہے، ہر وقت میسر آ جاتا ہے، نیز تکلفات سے بعید ہے اور دنیوی گزران میں اختصار ہی مقصود ہے۔ اس کے علاوہ سرکہ میں خصوص فوائد بھی بہت سے ہیں: سمیات کے لئے مفید ہے، بلغم اور صفراء کا قاطع ہے، کھانے کے ہضم میں معین ہے، پیٹ کے کیڑوں کا قاتل ہے، بھوک اچھی لگاتا ہے۔ البتہ سرد مزاج ہونے کی وجہ سے بعض لوگوں کو مضر ہوتا ہے لیکن اس لحاظ سے کہ بہترین سالن ہر وقت میسر آ سکتا ہے، البتہ سرد مزاج ہونے کی وجہ سے بعض لوگوں کو مضر ہوتا ہے لیکن اس لحاظ سے کہ بہترین سالن ہر وقت میسر آ سکتا ہے،

باب إلى: هكذا في النسخ الموجودة، زيد في الترجمة في بعض النسخ "وما أكل من الألوان" كما حكاه القاري عن بعض النسخ المصححة. إدام: [ما يساغ به الخبز ويصلح به الطعام فيشمل الجامد كاللحم بحسب اللغة، أمّا بحسب العرف فلا يسمى إدامًا.] نعم الإدام المحَلّ: [لأن حصوله بدون جهد، متوفر بسهولة، عدم ضياع الوقت، يهضم الطعام، يقتل ديدان البطن، يقطع حرارة السموم.] قال في الدر المختار: والإدام: ما يصطبغ به الخبز إذا اختلط به كحل وزيت إلى فالحديث موافق لمسلك الفقهاء، وقال ابن القيم: هذا ثناء عليه بحسب الوقت، لا لتفضيله على غيره؛ لأن سببه أن أهله قدموا له خبزا فقال: أما من أدم؟ قالوا: ما عندنا إلا خل فقال ذلك جبرا لقلوهم، لا تفضيلا له على غيره، كذا في المناوي. قلت: وفيه أنه وقع مدحه في بعض الروايات بدون هذا السبب أيضاً. الحَلُّ: [ما حمض من عصير العنب وغيره.]

قال عبد الله بن عبد الرحمن في حديثه: "نِعم الأُدم - أو الإدام - الخلّ حدثنا قتيبة، حدثنا أبو الأحوص، عن سِماك بن حرب قال: سمعت النعمان بن بشير يقول: ألستم في طعام المعلم بن سيم بن سيم بن سيم بن سيم بن سيم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم بن عبد الله وشراب ما شئتم؟ لقد رأيت نبيّكم على وما يجد من الدَقَل ما يملأ بطنه. حدثنا عبدة بن عبد الله المؤراعي، حدثنا معاوية بن هشام، عن سفيان، عن مُحارِب بن دثار،

جتنی بھی مدح ہو قرین قیاس ہے۔ اس کئے ایک حدیث میں آیا ہے کہ حضور نوش فرماتے تھے اور یہ فرماتے تھے کیا ہی اچھا سالن ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ حضور نے اس میں برکت کی دُعا فرمائی اور ارشاد فرمایا کہ پہلے انبیاء کا بھی یہ سالن رہا ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ حضور نے اس میں برکت کی دُعا فرمائی اور ارشاد فرمایا کہ پہلے انبیاء کا بھی یہ سالن رہا ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ جس گھر میں سرکہ ہو وہ مختاج نہیں ہیں، یعنی سالن کی احتیاج باقی نہیں رہتی۔ جمع الوسائل میں ان روایات کو ابن ماجہ سے نقل کیا ہے۔

(۲) نعمان بن بشر کہتے ہیں کیاتم لوگ کھانے پینے کی خاطر خواہ نعمتوں میں نہیں ہو؟ حالانکہ میں نے حضور اقدس النگائیا کو دیکھا کہ معمولی قتم کی تھجوروں کی بھی اتنی مقدار نہ ہوتی تھی کہ جس سے شکم سیر ہوسکے۔ فاکدہ: صحابی کا مقصود ترغیب دینا ہے حضور کے اتباع اور دنیا کی مخضر گیری کی۔ اور حدیث میں جب شکم سیر کھجوروں کی نفی ہوگئی توروثی سالن کاکیاذکر، لہذا ترجمۃ الباب سے مناسبت بھی ظاہر ہوگئی۔

قال عبد الله: هذا بيان الفرق في ألفاظ شيحيه محمد وعبد الله، بأن رواية محمد جازمة ورواية عبد الله بلفظ الشك، والمآل واحد. ما شمتم: قال المناوي: "ما" بمعنى الذي، بدل من "طعام وشراب"، والعائد محذوف أي: ما شمتموه، ووجهه القاري بتوجيهات. قال البيجوري: أي ألستم منعَمين في طعام وشراب بالمقدار الذي شمتم من السعة والإفراط، والخطاب للتابعين أو للصحابة بعده في نبيكم: إضافة "النبي" إليهم إلزاما لهم وتبكيتا وحثاً على التأسي به في الإعراض عن الدنيا ولذّاتما، وإلا فإنه في كما أنه نبي للمخاطبين نبي للقائل أيضاً. وقتل خالد مالك بن نويرة لما قال له: كان صاحبكم يقول كذا، فقال: صاحبنا وليس بصاحبك؟ فقتله لم يكن لمجرد هذه الكلمة، بل لأنه بلغه أنه ارتد، وتأكد ذلك بهذه الكلمة. قاله القاري والمناوي. ما يملأ إلى: مفعول "يجد"، و"ما" موصولة، و"من الدقل" بيان لما تقدم عليه، و"الدقل" بفتحتين: التمر الرديء ويابسه.

عن جابر بن عبد الله في قال: قال رسول الله في نعم الإدام الخلّ. حدثنا هنّاد، حدثنا وكيع، عن سفيان، عن أيوب، عن أبي قلابة، عن أزهدم الجَرْمِيّ قال: كنا عند أبي موسى فأتي بلحم دَجَاج فتنحّى رجل من القوم، فقال: مَالَكَ؟ فقال: إني رأيتها تأكل شيئا نتناً،

(٣) حضرت جابر وظائفته بھی نقل کرتے ہیں کہ حضور اقد س طنع آئے نے یہ ارشاد فرمایا کہ سر کہ بھی کیا ہی اچھا سالن ہے!۔ فاکدہ: ممکن ہے کہ جس وقت حضور نے یہ ارشاد فرمایا تو حضرت عائشہ فالٹھ آاور حضرت جابر فطائفتہ دونوں حضرات موجود ہوں۔اور اقرب یہ ہے کہ مختلف او قات میں حضور نے یہ ارشاد فرمایا۔

(٣) زہرم کہتے ہیں کہ میں حضرت ابو موسی اشعری فیل گئے کے پاس تھاان کے پاس کھانے میں مرغی کا گوشت آیا، مجمع میں سے ایک آومی پیچھے ہٹ گیا۔ ابو موسی نے اس سے بٹنے کی وجہ دریافت کی۔ اُس نے عرض کیا کہ میں نے مرغی کو گندگی کھاتے دیکھا تھا اس لئے میں نے مرغی نہ کھانے کی قتم کھا رکھی ہے۔ حضرت ابو موسی نے فرمایا کہ آؤاور بے تکلف کھاؤ، میں نے خود حضور اقد س ملکی کیا کو نوش فرماتے دیکھا ہے، اگر ناجائزیانا پیند ہوتی تو حضور کیسے تناول فرماتے۔

فائدہ: مقصودیہ ہے کہ مباح شرعی کی تحریم نہیں کرنی چاہئے، اس لئے اپنی قتم کو توڑو اور کفارہ دو۔ مرغی جمہور ائمہ کے نزدیک جائزہے البتہ جلالہ (گندگی کھانے والی مرغی) کو علماء نے مکروہ فرمایا ہے۔ مرغی حار رطب ہوتی ہے، سر لیج الهضم ہے، اخلاط الجھے پیدا کرتی ہے، دماغ اور جملہ اعضائے رئمیہ کو قوت دیتی ہے، آواز بھی صاف کرتی ہے اور ربگ بھی خوشما پیدا کرتی ہے، عقل کو بھی قوت دیتی ہے۔

نعم: قال القاري: رواه أحمد ومسلم والثلاثة، وهو حديث مشهور كاد أن يكون متواتراً. أبي قلابة: بكسر قاف وتخفيف اللام وبعد الألف موحدة، اسمه عبد الله بن زيد. زهدم: بفتح الزاء وسكون الهاء وفتح الدال المهملة. و"الجرمي" بالجيم المفتوحة والراء الساكنة: نسبة لقبيلة جرم كفلس. قال المصنف في الجامع: روي هذا الحديث من غير وجه عن زهدم، ولا نعرفه إلامن حديث زهدم. يعني مداره عليه. بلحم: قال الحنفي: مفعول قام مقام فاعله، ورده ابن حجر فقال: نائب الفاعل ضمير إلى أبي موسى، وزعم أنه بلحم دجاج غلط فاحش، وتعقبه القاري فقال: في كونه غلطا فضلا عن أن يكون فاحشا نظر ظاهر ووافق المناوي ابن حجر. دجاج: بكسر الدال المهملة وحكي فتحها وضمها أيضاً. وجل: قيل: هو زهدم بنفسه عبره بالغائب، وقيل: هو رجل آخر، ويؤيده الرواية الآتية، وسيأتي مفصلا. مالك: استفهام متضمن للإنكار أي: أيّ باعث لك على ما فعلت من التنحي؟

(۵) سفینہ کہتے ہیں کہ ہیں نے حضور اکر مشکی کے ساتھ حباری کا گوشت کھایا ہے۔ فاکدہ: حباری ایک پرندہ ہے۔ اس کے ترجمہ ہیں علاء مختلف ہوئے ہیں، بعض نے "تغدری" کیا ہے، بعض نے "بٹیر" اور بعض نے "بڑر" اور بعض متر جمین نے "چکا کچلوئی" کیا ہے۔ محیط اعظم میں لکھا ہے کہ حباری کو فارسی میں "ہو برہ" اور "شوات" اور "شوال" کہتے ہیں۔ ترکی میں "چرز" کہتے ہیں۔ جنگلی پرندہ ہے جس کا رنگ خاکی اور گردن بڑی اور پاؤل لجے اور چونچ میں تھوڑی سی لمبائی ہوتی ہے۔ بہت تیز اُڑتا ہے، اُس کو "جرج" بھی کہتے ہیں، یونانی لوگ اس کو "غلو فس" کہتے ہیں، بخش میں "غذری" کو خاور مرغابی کے در میان ہوتا ہے۔ صاحب لغات الصراح نے بھی حباری کا ترجمہ "شوات" کلھا ہے اور مظاہر حق میں "تغدری" کھا ہے اس لئے یہی صحیح ہے۔ صاحب غیاث نے میں "تغدری" اور "چرز" کھا ہے، حباری کا ترجمہ اور حضرات نے بھی "تغدری" اور "چرز" کھا ہے، نیز یہ بھی کھا ہے کہ اس فیدری" اور "چرز" کھا ہے، نیز یہ بھی کھا ہے کہ اس فیدری" اور "چرز" کھا ہے، نیز یہ بھی کہتے ہیں۔ دوسرا بانور ہے۔ سفینہ حضور شکھا کو "شوات کے موال کے اس کے اس کے کہی کہتے ہیں، دوسرا اپندہ کھا ہے اور صاحب فیائس نے عکوہ اور سر خاب کی عربی "نجام" کھا ہے اس کے اقرب بھی کہتے ہیں، دوسرا جانور ہے۔ سفینہ حضور شکھا کے موال کا لئے تھے۔ سفینہ اس کے کہ شرخاب دوسرا جانور ہے۔ سفینہ حضور شکھا کے مردی کا کا قب تھا، ان کو سفینہ اس کے کہتے تھے۔ کہشتی کی طرح سے سفر میں بہت ساسامان اسے اور لاد لیت تھے۔ کہشتی کی طرح سے سفر میں بہت ساسامان اسے اور لاد لیت تھے۔ کہشتی کی طرح سے سفر میں بہت ساسامان اسے اور لاد لیت تھے۔

لحم الدجاج: [حار رطب، خفيف على المعدة، سريع الهضم، حيد الخلط، يزيد في الدماغ، ولحم الديوك أسخن مزاجًا وأقل رطوبة.] الحبارى: [طائر كبير العنق رمادي اللون على شكل الإوزة] ألفها للتأنيث يقع على الذكر والأنثى، والواحد والجمع، طائر طويل العنق، في منقاره بعض طول، رمادي اللون، شديد الطيران، يضرب به المثل فيقال: أطلب من الحبارى. وهو أكثر الطيور حيلة في تحصيل الرزق، ولذا خصها في حديث أنس: أن الحباري ليموت هزلاً بذنب ابن آدم، يعني أنه تعالى يحبس القطر. وإنما خصها بالذكر؛ لأنما أبعد الطير نجعة، ولحمه حار يابس، بطيئ الانهضام، نافع لأهل الرياضة والتعب. قال القاري: وأهل مصر يسمون الحبارى "الجرج" ويضرب به المثل في الحمق، وقيل: يوجد في بطنه حجر، إذا علق على شخص لم يحتلم ما دام هذا عليه. وكذا قال الدميري.

حدثنا عليّ بن حُجر، حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، عن أيوب، عن القاسم التّميميّ، عن وَهُدَم الجرميّ قال: كنا عند أبي موسى، قال: فقُدّم طَعامُه وقُدِّم في طعامه لحم دَجَاج، وفي القوم رجل من بني تيم الله أحمر، كأنه مولى،

(۱) زہدم کہتے ہیں کہ ہم ابو موسی اشعری فیلٹی کے پاس تھے، اُن کے پاس کھانا لایا گیا جس میں مرغی کا گوشت بھی تھا۔ مجمع میں ایک آدمی قبیلہ بنو تیم اللہ کا بھی تھا جو سُرخ رنگ کا تھا، بظاہر آزاد شدہ غلام معلوم ہوتا تھا، اُس نے یک وئی اختیار کی۔ ابو موک نے اُسے متوجہ ہونے کو کہا اور آنخضرت سُٹی کی کے مرغی تناول فرمانے کا ذکر کیا۔ اس نے عذر کیا کہ میں نے اس کو پچھ ایک ہی چیز کھاتے دیکھا جس کی وجہ سے مجھے اس سے کراہت آتی ہے، اس لئے میں نے اس کے نہ کھانے کی قشم کھار کھی ہے۔ فائکدہ: یہ وہی حدیث ہے جو پہلے نہ کور ہوئی۔ اختلاف سند سے صور تا قصہ میں پچھ اختلاف معلوم ہوتا ہے۔ شائل میں دونوں حدیث مخضر ذکر کی گئیں۔ بُخاری شریف میں یہ لمبا قصہ ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ ابو موسی اشعری فیلی فیم کی فیم کے کیا معنی۔ اشعری فیلی فیم کی فیم کے کیا معنی۔ اشعری فیلی فیم کے کیا معنی۔

عن أيوب: اختلف في هذا الحديث على أيوب، فروى عنه القاسم كما ههنا، وتقدم قريباً عنه عن أبي قلابة، وقد أخرج البخاري في فرض الخمس برواية حماد بن زيد عن أيوب عنهما. التميمي: بميمين بينهما ياء، هو الصواب، وصححه في هامش المكتوبة، وما قال مولانا عصام وتبعه العلامة المناوي من تصويب لفظ التيمي؛ إذ قال: وفي بعض النسخ: "التيمي" وهو الظاهر؛ لأن أيوب من رواة القاسم بل محمد التيمي أحد الفقهاء السبعة، ليس بصواب، بل القاسم هذا هو قاسم بن عاصم التميمي، ويقال: الكليني بنون بعد التحتية، حزم به القاري، وبه حزم الحافظ في الفتح والعيني في شرح البخاري، وما قال المناوي: إن أيوب هذا من رواة القاسم بن محمد، فلا دليل فيه على أنه ليس من رواة قاسم بن عاصم، كيف! وقد عده في تلامذته أيضاً أصحاب الرجال، فتأمل. فقدم: ببناء المجهول من التقديم أي: قدمه بعض حدمه.

تيم الله: أي: عبد الله من قولهم: تيمه الحب أي: ذلّله وعبده، وهو تيم الله بن ثعلبة، هي من بني بكر. قيل: هذا دليل على أن الممتنع غير زهدم، فإن زهدم جرمي وهذا تيمي، ولا مانع من ألهما امتنعا معاً، لكن الحافظ ابن حجر بسط الكلام ههنا ورجّح كولهما واحدًا، وجوز انتساب زهدم إليهما معاً، قال المناوي والقاري في جمع الوسائل: لم يصب من زعم أن المبهم ههنا هو زهدم بنفسه وعبر عن نفسه "برجل". قلت: لكن الحافظ في الفتح ذكر روايات عديدة فيها التصريح بأن صاحب الحلف والقصة هو زهدم بنفسه، فارجع إليه لو شئت التفصيل، وإليه مال العيني في شرحه.

قال: فلم يَدنُ، فقال له أبو موسى: ادن، فإني قد رأيت رسول الله الله اكل منه، فقال: إني رأيته يأكل شيئا فقَدرته، فحلفت أن لا أطعمه أبدا. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو أحمد الزبيري، وأبو نُعيم قالا: حدثنا سفيان، عن عبد الله بن عيسي، عن رجل من أهل الشام - يُقال له: عطاء - عن الى أسيد قال: قال رسول الله على: كلوا الزّيت وادّهنوا به، فإنّه من شجرة مباركة.

(2) ابواسید کہتے ہیں کہ حضور اقد س سی اسلامی نے ارشاد فرمایا کہ زینون کا تیل کھانے میں بھی استعال کرو اور مالش میں بھی ، اس لئے کہ با برکت ورخت کا تیل ہے۔ فاکدہ: اس ورخت پر مبارک کا اطلاق کلام اللہ شریف کی اس آیت میں آیا ہے: هون شبخورَةِ مُبَارُ کَاةِ زَیْنُونَةِ (النور: ٣٥) اور بابرکت ہونے کی وجہ میں علماء کے اقوال مختلف ہیں: بعض لوگ کہتے ہیں کہ اکثر شام میں پیدا ہوتا ہے اور وہ زمین اس لئے بابرکت ہے کہ اس میں ستر نبی مبعوث ہوئے۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ برکت کا اطلاق اس لئے ہے کہ اس میں من فع بہت ہیں، چنانچہ ابو نعیم نے نقل کیا ہے کہ اس میں ستر بیاریوں کی شفا ہے جن میں کا اطلاق اس لئے ہے کہ اس میں منافع بہت ہیں، چنانچہ ابو نعیم نے نقل کیا ہے کہ اس میں ستر بیاریوں کی شفا ہے جن میں کا اطلاق اس کے جذام بھی ہے۔ ابن عباس شائن فرماتے ہیں کہ اس کی ہر چیز میں منافع ہیں، اس کا تیل جلانے کے کام میں آتا ہے، کما میں آتا ہے، ایندھن جلانے کے کام میں لایا جاتا ہے حتی کہ اس کی راکھ ریشم دھونے کے کام میں آتا ہے، دباخت کے کام میں آتا ہے دبات کے مام میں آتا ہے دبات ہوتی ہے اس کی راکھ ریشم دھونے کے لئے خاص طور سے مفید ہے۔ کہتے ہیں کہ اس کے درخت کی عمر بہت ہوتی ہے، چالیس سال کے بعد تو پھل لاتا ہے اور ایک ہزار برس کی عمر اکثر ہوتی ہے۔ اس کے منافع طب کی کتب میں بکثرت ذکر کیے گئے ہیں۔

فقال إلخ: يخالف الرواية السابقة في أن قوله هناك متأخر لقول أبي موسى: إني رأيته الحجم الحجم ممكن بتعدد قوله: "ادن"، ولما تعلل بما تعلل قال له: "ادن فإني" إلخ، قاله القاري. رجل إلخ: هو عطاء الشامي الراوي حديث الادهان، قال البخاري: لم يقم حديثه، وذكره العقيلي في الضعفاء، وذكره ابن حبان في الثقات. أبي أسيد: هذا بفتح الهمزه وكسر السين، ولا يصح ما قيل فيه: بضم الهمزة مصغراً، ليس له إلا هذا الحديث الواحد، وهو غير أبي أسيد الساعدي الصحابي المشهور. وقال المصنف في جامعه بعد هذا الحديث: هذا حديث غريب من هذا الوجه، إنما نعرفه من حديث عبد الله بن عيسى. مباركة: [أي أوّل شحرة نبتت في الدنيا، وأوّل شحرة نبتت بعد الطوفان، ونبتت في منازل الأنبياء والأرض المقدسة، ودعالها سبعون نبيًا بالبركة، فقد قال ابن عباس المادي الزيتون منافع كثيرة، إدام، ودهان، ودباغ، ويوقد بحطبه، وليس شيء منه إلّا وفيه منفعة حتى الرماد يغسل به الإبريسم.

حدثنا يجيى بن موسى، حدثنا عبد الرزاق، حدثنا معمر عن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن عمر عن عمر بن الخطاب على قال: قال رسول الله على: كلوا الزّيت وادّهنوا به، فإنه من شجرة مباركة. قال أبو عيسى: وعبد الرزاق كان يضطرب في هذا الحديث، فَرُبّها أسنده، ورُبّها أرسله. حدثنا السّنجيّ وهو أبو داود سُليمان بن مَعْبد المرْوَزِيّ السَّنجيّ، حدثنا عبد الرزاق، عن معمر، عن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن النبي على نحوه، ولم يذكر فيه "عن عمر". حدثنا محمد بن بعفر، وعبد الرحمن بن مَهديّ قالا: حدثنا شعبة، عن قتادة، عن أنس بن مالك على قال: كان النبي الله يعجبه الدّبّاء،

(۸) حضرت عمر فیلنگی بھی ارشاد فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فیکی گیا نے ارشاد فرمایا کہ زینون کا تیل کھاؤ اور مالش میں استعال کرواس لئے کہ وہ مبارک درخت سے پیدا ہوتا ہے۔ فائکرہ:ان روایات کو حضور کے معمولات میں ذکر کرنااس وجہ سے ہے کہ جب حضور نے اس کی ترغیب دی ہے تو خود استعال فرمانا ظاہر ہے۔

(9) حفرت انس فطائفی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س منطق کیا کو کدّو مرغوب تھا۔ ایک مرتبہ حضور کے پاس کھاناآیا، یا حضور کی دعوت میں تشریف لے گئے (راوی کو شک ہے کہ یہ قصہ کس موقع کا ہے) جس میں کدّو تھا۔ چونکہ مجھے معلوم تھا کہ حضور منطق کیا گئے کو یہ مرغوب ہے اس لئے اس کے قتلے ڈھونڈ کر میں حضور کے سامنے کر دیتا تھا۔

معمر: بفتح الميمين بينهما عين مهملة ساكنة. وادّهنوا به: [أي: في سائر البدن لمن وافق مزاجه وعادته وقدر على استعماله.] فربما إلخ: غرض المصنف: بيان الاضطراب في هذا الحديث، في وصله وإرساله، فروى أولاً موصولاً برواية يجيى عن عبد الرزاق ثم ذكر بعده بطريق السنجي عن عبد الرزاق مرسلا، وقال في جامعه: هذا حديث لا نعرفه إلامن حديث عبد الرزاق عن معمر، وكان عبد الرزاق يضطرب في رواية هذا الحديث فربما ذكر فيه: عن عمر عن النبي على موريما رواه على الشك فقال: أحسبه عن عمر عن النبي الله وربما قال: عن زيد بن أسلم عن أبيه عن النبي الله مرسلاً.

السِّنجِيّ: بكسر السين المهملة وسكون النون: نسبة إلى سنج قرية من قرى مرو. و"معبد" بفتح الميم وسكون العين المهملة وفتح الموحدة. الدباء: بضم الدال وتشديد الموحدة وبالمد على الأشهر، وحكي القصر أيضاً وأنكر، وقيل: خاص بالمستدير منه. فأتي بطعام أو دعي له، فجعلت أتتبعه فأضعه بين يديه؛ لما أعلم أنه يحبّه. حدثنا قُتيبة بن سعيد، حدثنا حَفْص بن غياث، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن حَكيم بن جابر،

فائکدہ: اس سے معلوم ہوا کہ اگر برتن میں مخلف چیزیں ہوں تواپنے علاوہ دوسری جانب سے بھی کسی مرغوب چیز کے اُٹھا لینے میں کچھ حرج نہیں بشر طیکہ ساتھی کو کراہت نہ آئے۔ ڈھونڈ کر پیش کرنے کا مطلب یہ ہے کہ شور بازیادہ رکھنے کا معمول تھا۔ حضور نے اس کی ترغیب بھی فرمائی ہے کہ شور بازیادہ رکھا کرو کہ پڑوسی بھی منتفع ہو سکے۔

أو دعي: شك من الراوي أنس أو من دونه، والضمير للطعام أي: دعي رسول الله ﷺ. يحبه: قيل كان سبب محبته ﷺ له ما فيه من إفادة زيادة العقل والرطوبة المعتدلة وما كان يلحظه من السر الذي أودعه الله فيه إذا خصه بالإنبات على يونس ﷺ حتى تربى في ظله فكان له كالأم الحاضنة لولدها. غياث: بمعجمة مكسورة فتحية ثم مثلثة. حكيم: بفتح حاء مهملة وكسر كاف، قليل الحديث.

عن أبيه، قال: دخلت على النبي في فرأيت عنده دُبّاءً يُقطَع، فقلت: ما هذا؟ قال: نُكثّر به طعامنا. قال أبو عيسى: وجابر هذا: هو جابر بن طارق - ويقال: ابن أبي طارق - وهو رجل من أصحاب رسول الله في ولا يُعرف له إلا هذا الحديث الواحد، وأبو خالد اسمه سعد. حدثنا قتيبة بن سعيد، عن مالك بن أنس، عن إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة، أنه سمع أنس بن مالك في يقول: إن خيّاطا دعا رسول الله في لطعام صنعه،

(۱۰) جابر بن طارق فالنفو کہتے ہیں کہ میں حضور اقد س النفو کیا کی خدمت میں حاضر ہوا تو کدو کے جھوٹے جھوٹے کلڑے کی جارہ ہے تھے۔ میں نے عرض کیا کہ اس کا کیا ہے گا؟ فرمایا کہ اس سے سالن میں اضافہ کیا جائے گا۔ فاکدہ: کدو کے فوائد بھی علاء حدیث نے بہت سے لکھے ہیں، اور طب کی کتابوں میں بھی بہت سے منافع لکھے ہیں۔ منجملہ اُن کے یہ بھی ہے کہ عقل کو تیز کرتا ہے، دماغ کو قوت دیتا ہے۔

(۱۱) حضرت انس فیلنگئ فرماتے ہیں کہ ایک درزی نے حضور اقدس میں گئی کا ایک مرتبہ دعوت کی، میں بھی حضور کے ساتھ حاضر ہوا۔ اُس نے حضور کی خدمت میں بجو کی روٹی اور کدو گوشت کا شور با پیش کیا، میں نے حضور کو دیکھا کہ پیالہ کے سب جانبوں سے کدو کے مکڑے تلاش فرما کر نوش فرمارہے ہیں۔ اس وقت سے مجھے بھی کدو مرغوب ہو گیا۔ فائکہ ہ فائکہ ہ خصور انس فیلنگئ کی خود بھی دعوت ہو گی یا حضور ملنگ کیا کے ساتھ خادمیت میں چلے گئے ہوں گے، اس میں بھی کچھ مضائقہ نہیں بشر طیکہ داعی کو گراں نہ ہو۔ حضرت انس فیلنگئ کا یہ ارشاد کہ مجھے اس وقت سے کدو سے رغبت ہوگئ،

يقطّع: من التقطيع، وهو: جعل الشيء قطعة قطعة، وباب التفعيل للتكثير. قال أبو عيسى: لما كان جابر بن عبد الله هو المشهور من الصحابة، والمطلق يصرف إلى المشهور، نبّه المصنف على أن هذا رجل آخر، صحابي غير ذاك المشهور. ويقال إلخ: هو جابر بن طارق بن أبي طارق، فقد ينسب إلى أبيه وقد ينسب إلى جده فيقال: حابر بن أبي طارق، كذا في الإصابة قاله المناوي. ولا يعرف: ببناء المجهول على الغائب، وببناء المعلوم على المتكلم روايتان. قلت: وفيه أن الحافظ ذكر له حديثا آخر في الإصابة. خياطاً: قال العسقلاني: لم أقف على تسميته، لكن في رواية: أنه مولى المصطفى على قاله القاري والمناوي. قلت: ولفظ البخاري برواية ثمامة عن أنس: أن رسول الله على أتى مولى له خياطاً، الحديث.

اس محبت کا خمرہ ہے جو اِن حضرات صحابہ کرام والحی ہے کہ کو حضور اقد س سی کی گئے کے ساتھ تھی، اور محبت کا مقتضیٰ یہی ہے کہ محبوب کی ہر ادا پیند ہو، اس کی ہر بات دل میں جگہ کرنے والی ہو، جس درجہ کی محبت ہوگی اسی مرتبہ میں محبوب کے اثرات کے ساتھ شغف ہوگا، لیکن اللہ کی شان ہے کہ آج حضور کے ساتھ محبت کے دعویداروں کو حضور جیسی صورت بنانا بھی پیند نہیں۔ ببیں تفاوت رہ از کجاست تا بجا۔

(۱۲) حضرت عائشہ فیل فیم اور اقدس ملک کیا کو میٹھا اور شہد پیند تھا۔ فاکدہ: بظاہر حدیث میں حلوے سے مراد ہر میٹھی چیز ہے لیکن بعض لوگوں نے اس سے متعارف حلوا مراد لیا ہے جو مٹھائی اور گھی وغیرہ سے بنایا جاتا ہے۔ کہتے ہیں کہ سب سے پہلے حلوا حضرت عثمان فیل فیک بنوا کر حضور ملک کیا کی خدمت میں بیش کیا تھا اور حضور نے اس کو پیند فرمایا۔ یہ حلوہ آئے اور شہد اور گھی سے بنایا گیا تھا۔ شکر کااس زمانہ میں کچھ ایسادستور نہ تھااس لئے میٹھی چیز عموماً شہد یا تھجور سے بنائی جاتی تھی۔

فذهبت: قال القاري: يعني بطلب مخصوص أو تبعا له لكونه حادما له ﷺ. حوالي: بفتح اللام وسكون التحتية، مفرد مثنى الصورة بمعنى الجوانب قاله المناوي، فهو مفرد لفظً ومثنى صورة وجمع معنى، قال القاري: حوالي بفتح اللام وسكون الياء، وإنما كسر ههنا لالتقاء الساكنين. الحلواء: بالمد ويجوز قصره جمعه الحلاوي، قيل: هو كل شيء فيه حلاوة، فقوله "العسل" تخصيص بعد تعميم، وقيل: المراد بها المجيع، وهو: تمر يعجن باللبن، وقيل: ما صنع من الطعام بحلو، وقد يطلق على الفاكهة، وقال الخطابي: تختص بما دخلته الصنعة. الزعفواني: بفتح الفاء، منسوب إلى قرية يقال لها: الزعفوانية.

أن عطاء بن يسار أخبره: "أن أمّ سلمة أخبَرته: ألها قرّبت إلى رسول الله على جنْباً مشوياً، فأكل منه، ثم قام إلى الصلوة وما توضّاً. حدثنا فتيبة، حدثنا ابن لهيْعة، عن سليمان بن زياد، عن "عبد الله بن الحارث قال: أكلنا مع رسول الله على شواء في المسجد. حدثنا محمود بن غيلان، أنبأنا وكيع، حدثنا مِسْعر، عن أبي صَحْرة جامع بن شداد، عن المُغيرة بن عبد الله، عن "المغيرة بن شعبة هيه

(۱۳) حضرت ام سلمہ فل علی میں کہ انھوں نے پہلو کا بھنا ہوا گوشت حضور ملکی فی خدمت میں پیش کیا، حضور نے تاول فرمایا اور پھر بلا وضو کیے نماز پڑھی۔ فاکدہ: بعض روایات سے آگ سے پکی ہوئی چیز کا ناقضِ وضو ہونا معلوم ہوتا ہے اور یہی ندہب بعض علماءِ متقد مین کا ہے، لیکن خلفائے اربعہ اور ائمہ اربعہ اور جمہور علماء کا ندہب سے کہ جو احادیث وجوبِ وضو پر دلالت کرتی ہیں وہ منسوخ ہیں یا مؤول ہیں۔ حضرت ام سلمہ فل میں کی حدیث بھی جمہور کی تائید کرتی ہے کہ حضور ملکی فیائی کے نیا وضو کیے بغیر نماز پڑھی۔

شواء: بكسر أوله ممدوداً أي: مشويا، والمراد: مع الخبز كما في رواية. قاله القاري. صخّرة: بفتح صاد مهملة وسكون خاء معجمة بعدها راء مهملة، قيل: وفي بعض الأصول أبوضمرة بمعجمة وميم. قلت: وبالمهملة، كناه أهل الرجال. کی راوی کو الفاظ میں شک ہے کہ کیا لفظ فرمائے۔ فاکدہ: اس صدیث میں چند مضمون قابل تعبیہ ہیں: اوّل ہیں کہ حضور کے ساتھ مہمان ہوا، اس کے مطلب میں علماء کے دو قول ہیں اور روایاتِ مختلفہ سے دونوں کی تائید ہوتی ہے: ایک یہ کا نساتھ "کالفظ زائد ہے اور مقصود یہ ہے کہ میں حضور کا مہمان بنااور حضور نے میز بانی کے مد میں پہلو کا گوشت بحنوایا اور کاٹ کاٹ کاٹ کاٹ کر کھلایا، جامع ترفدی شریف کی روایت اس مضمون کے بچھ زیادہ مناسب ہے اور ابو داؤہ کی روایت تو گویا اس مضمون میں صورت یہ کہ میں اور حضور اقد سے اور ابو داؤہ کی روایت تو گویا اس مضمون میں صورت بیں حضور کا کاٹ کر کھلایات ایف قوب کے لفظ یہ ہیں کہ میں حضور الفظ روایات میں اس کی تائید کرتا ہے، اس صورت میں حضور کا کاٹ کر کھلاناتالیفِ قلوب کے لئے تھا۔ تیمرا مطلب بعض لوگوں نے یہ بھی لکھا ہے کہ میں نے حضور کو اپنا مہمان کیا، مگر یہ صحح خیا ناتالیفِ قلوب کے لئے تھا۔ تیمرا مطلب بعض لوگوں نے یہ بھی لکھا ہے کہ میں نے حضور کو اپنا مہمان کیا، مگر سے صحح خیا ناتالیف قاور جنوں اقد سی سی ابو داؤد اور ترفدی دونوں روایتوں خیص، جیسا عام وستور ہے کہ اکابر کی دعوت بحتے غدام و مہمانان ہوتی ہے، اس صورت میں ابو داؤد اور ترفدی دونوں روایتوں میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ میں حضور کے مہمان سے اور حضور کی اس وقت مع مہمانوں کے دعوت کی وجہ سے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ میدان میں حضور کے مہمان سے دوسرا مضمون چا تو سے کاٹنے کے متعلق، ابو داؤد شریف اور بیسی کی روایات میں چا تو سے کاٹنے کے متعلق، ابو داؤد شریف اور بیسی کی روایات میں چا تو سے کاٹنے کے متعلق، ابو داؤد شریف اور بیسی کی روایات میں چا تو سے کاٹنے کی ممانعت بھی آئی ہے۔

علاء حدیث نے اِن دونوں حدیثوں کے در میان مختلف طریقوں سے جمع اور تطبیق فرمائی ہے۔ سہل یہ ہے کہ وہ ممانعت چاقو سے کھانے کی ہے، اور یہ واقعہ چاقو سے کاٹ کر ہاتھ سے کھانے کا ہے۔ اگر گوشت اچھی طرح نہ گلا ہو تو چاقو سے کاٹ کر ہاتھ سے کھانے میں کوئی مضائقہ نہیں ہے۔ اور ضابطہ کی بات یہ ہے کہ جس چیز میں اجازت اور ممانعت دونوں پائی جاتی ہوں اور وجوہِ ترجیح میں سے کوئی وجہ نہ ہو تو قاعدہ کے موافق ممانعت کو ترجیح ہوا کرتی ہے۔ یہ ضابطہ متعقل ہے۔ بعض علاء نے کھا ہے کہ جس حدیث میں ممانعت وارد ہوئی ہے اس کے لفظ یہ ہیں کہ چاقو سے گوشت نہ کاٹا کرویہ جمیوں کا (یعنی کفار کا) طریقہ ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ ممانعت اُس طریق میں ہے جس میں کفار سے تشبہ ہوتا ہو، مطلقاً چاقو سے کا شنے کی ممانعت نہیں ہے، اور کفار کے ساتھ تشبہ سے بیخے کی تاکید تو سیگروں احادیث میں ہے۔ تیسری بات حضرت بلال رفائق کو جو ممانعت نہیں ہو تے، ملامت اور تنبیہ مقصود ہوتی ہے۔ حضور طبیق نے ارشاد فرمایا ہے یہ الفاظ ڈانٹے کے موقع میں مستعمل ہوتے ہیں۔

قال: ضِفْت مع رسول الله ﷺ ذاتَ ليلةٍ، فأتي بجنب مشويّ، ثم أخذ الشفرة، فجعل يَحُزُّ لي بها منه.

اگر چہ اس جگہ پر بعض علماء نے حضور کے الفاظ ہونے کی وجہ سے اس کے نفیس نفیس معنی بھی بتلائے ہیں، لیکن ظاہر صرف سنبیہ ہے، اور سنبیہ اس امر پر بھی کہ جب حضور اقد س سنگی ایک مہمان کی وجہ سے اس کے اہتمام میں مشغول سے تواس کے در میان میں اطلاع نہ کرنی چاہئے تھی بلکہ فراغت کا انظار مناسب تھا جب کہ نماز کے وقت میں گنجائش بھی تھی۔ چو تھی بات لیوں کے کا شخے کے متعلق، ظاھر یہی مطلب ہے جو ترجمہ میں لکھا گیا کہ مغیرہ کی لبیں بڑھی ہوئی تھیں اور حضور نے لکھے کے بحالے مواک رکھ کرکا شخے کے متعلق ارشاد فرمایا۔

بعض شرّاح حدیث اس طرف گئے ہیں کہ حضور کی اپنی لبیں مراد ہیں لیکن ابو داؤد شریف کی روایت میں تصریح ہے کہ میری لبیں بڑھی ہوئی تھیں جن کو حضور اقد س النائی آئے کاٹ دیا۔ متعدّد احادیث میں نبی کریم النائی کاار شاد مختلف الفاظ سے وارد ہوا ہے جس میں ڈاڑھی کے بڑھانے کا تھم ہے اور مونچھوں کے کاٹے میں مبالغہ کرنے کی تاکید ہے۔ اسی وجہ سے ایک جماعت علائے سلف کی اس طرف گئی ہے کہ مونچھوں کا منڈانا سُنت ہے، لیکن اکثر علماء کی تحقیق یہ ہے کہ کتروانا سنت ہے لیکن کتروانے میں ایسا مبالغہ ہو کہ مونڈنے کے قریب ہو جائے۔

ضفت إلى: معناه: نزلت أنا ورسول الله بي ضيفين على إنسان، ولفظ أبي داود: ضفت النبي بي وفي النهاية: ضفت الرجل إذا نزلت به في ضيافته، وأضفته إذا أنرلته، وفي القاموس: ضفته أضيفه: نرلت عليه ضيفا، فظاهر لفظ أبي داود أن المغيرة كان ضيفًا له بي قال القاري: الظاهر أن لفظ "مع" في رواية الترمذي مقحمة، وقال الشيخ في البذل تحت رواية أبي داود بلفظ: ضفت النبي في أي نرلت عليه ضيفًا؛ لأنه لم يكن من أهل المدينة ولا يأوي إلى أهل ولا مال. قلت: ويمكن الجمع بينهما عندي: بأن المغيرة كان ضيفه في كما هو نص لفظ أبي داود: وكان النبي في مع ضيوفه مدعوا عند أحد. قال القاري: وقد وقعت هذه الضيافة في بيت ضباعة بنت الزبير بن عبد المطلب ابنة عم النبي في كذا أفاده القاضي إسماعيل، وقال العسقلاني: يحتمل ألها كانت في بيت ميمونة، وأما ما قاله بعضهم من أن المراد جعلته ضيفا لي حال كوني معه فغير صحيح؛ لما يأباه معني "ضفت" لغة.

الشفرة: بفتح الشين المعجمة وسكون الفاء: هي السكين العريض الذي امتهن بالعمل، قال المناوي: هي السكين العريض العظيم، جمعه شفار ككلب وكلاب، وشفرات كسجدة وسجدات. يحزُّ: بتشديد الزاء من الحز بحاء مهملة، القطع، قال في المصباح وغيره: الحزة: القطعة من اللحم تقطع طولا.

قال: فجاء بلال يؤذنه بالصلوة، فألقى الشَّفْرة، فقال: مالَه؟ تربت يداه. قال: وكان شاربه قد وَفي، فقال له: أقصُّه لك على سواكٍ - أو قُصَّه على سواكٍ. حدثنا واصل بن عبد الأعلى، حدثنا محمد بن الفُضيل، عن أبي حَسيّان التيمي، عن أبي زُرعة، عن الله هريرة عليه

(۱۱) ابو ہریرہ والی فرماتے ہیں کہ حضور اللہ اللہ کے خدمت میں کہیں سے گوشت آیا، اس میں سے دست (یعنی بونگ حضور اللہ کا گوشت پند بھی تھا۔ حضور نے اس کو دانتوں صفور اللہ کا گوشت پند بھی تھا۔ حضور نے اس کو دانتوں سے کاٹ کر تناول فرمایا (یعنی چھری وغیرہ سے نہیں کاٹا)۔ فائدہ: دانتوں سے کاٹ کر کھانے کے ترغیب بھی حضور نے فرمائی ہے، چنانچہ حدیث میں آیا ہے کہ گوشت کو دانتوں سے کاٹ کر کھایا کرو کہ اس سے ہضم بھی خوب ہوتا ہے اور بدن کو زیادہ موافق پڑتا ہے۔

يؤذنه: هذا وأمثاله دليل لجواز التثويب، وهو: الإعلام للصلوة بعد الأذان، قال صاحب الهداية: التثويب في الفجر "حي على الصلوة حيّ على الفلاح" مرتين بين الأذان والإقامة حسن؛ لأنه وقت نوم وغفلة، وكره في سائر الصلوات، وهذا تثويب أحدثه علماء الكوفة بعد عهد الصحابة؛ لتغير الأحوال، وخصوا الفجر به لما ذكرنا، والمتأخرون استحسنوه في الصلوات كلها؛ لظهور التواني في الأمور الدينية كذا في الأوجز، وفيه أيضاً عدة روايات في الباب تدل على جوازه. عداه: أي لصقتا بالتراب من شدة الفقر، هذا أصله، قال الزمخشري: الأصل فيما جاء من كلامهم من هذا ونحوه، عدالة"، "وأخزاك الله" للتعجب المشعر بأن ذلك الفعل بالغ من الندرة والغرابة المبلغ الذي يحق لسامعه أن ينافسه حتى يدعو عليه تضجراً وتحسراً، ثم كثر حتى استعمل في كل موضع استعجاب أو زجر أو تنبيه. قال المناوي: فيحتمل أنه كره تأذينه مع بقاء الوقت لإيذائه الضيف وكسر خاطره، وقال القاري: كأنه في كره إيذائه بالصلوة وهو شارب بلال، وقال القاري: يحتمل أن يكون الضمير لرسول الله، ومعني قوله: أقصه لك أي: لأجلك تتبرك به. قلت: والأول المتعين؛ لما في رواية لأبي داود: وكان شاربي وفي فقصه لي على سواك. قد وفي: [أي: طال وأشرف على فمه.] أي حيان: ممهملة وتحتية مشددة، هو يجيى بن سعيد الكوفي، منسوب إلى تيم الرباب، كذا في الشروح والنسخ، وقال القاري: وفي نسخة صحيحة "التميمي" بميمين. أبي زرعة: بضم الزاء المعجمة وسكون الراء المهملة، اختلف في اسمه على أقوال.

قال: أتي النبي على بلحم فَرُفع إليه الذّراع - وكانت تُعْجِبه - فنهس منها. حدثنا محمد بن وهو: الأعد باطراف الأسنان بشار، حدثنا أبو داود، عن زُهير -يعني ابن محمد- عن أبي إسحاق، عن سعد بن عياض، عن الطبالسي الطبالسي عن النبي على يُعجِبه الذراع.

(۱۷) حضرت ابن مسعود خلافی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النگائی کو ذراع بعنی دست کا گوشت مرغوب تھااور اس میں حضور اقدس النَّخُيِّ كوزمر ديا گيا۔ كمان بيہ ہے كه يهود نے زمر ديا تھا۔ فائدہ: فتح خيبر ميں ايك يبودي عورت كو جب بيه معلوم موا کہ آپ کو دست کا گوشت یعنی ہونگ مرغوب ہے توایک بکری کا گوشت بھونااور اُس میں بہت زیادہ زہر ملا دیااور دست میں خصوصیت سے بہت زیادہ زہر قاتل بھر کر حضور النگائیا کی دعوت کی اور سامنے پیش کیا۔ حضور النگائیا نے لقمہ منہ میں رکھا لیکن نگلنے کی نوبت نہیں آئی تھی یا کچھ نگل بھی لیا تھا کہ اُس کو تھوک دیا، اور ارشاد فرمایا کہ اس گوشت نے مجھے اطلاع دی ہے کہ اس میں زہر ہے۔ لیکن کچھ نہ کچھ اثر پہنچ گیا تھا۔ چنانچہ اس کا سمی اثر مجھی زور کرتا تھا اور آخر میں یہی سمی اثر حضور النگانیا کے وصال کے وقت عود کر کے حضور کی شہادت کا سبب بنا۔ اس حدیث میں گوشت کے خود اطلاع دینے کا ذکر ہے اور بعض روایات میں حضرت جبر کیل علی کے اطلاع دینے کا ذکر ہے۔ اس میں کوئی تعارض نہیں کہ اوّل گوشت نے معجزہ کے طور پر خود کہا ہو کہ مجھ میں زہر ہے، اُس کے بعد حضرت جبر ئیل علی اُس کی تصدیق فرمائی ہو۔ اس اطلاع کے بعد حضور ملٹی کیا نے خود بھی ترک فرما دیااور ساتھیوں کو بھی کھانے سے منع فرما دیا۔ اس کے بعد اس عورت کو بلایا گیا اور اس سے پوچھا گیا کہ اس میں زہر ملایا ہے؟ اس نے اقرار کیا کہ واقعی میں نے زہر ملایا ہے۔ حضور اقدس اللَّي الله اسے لئے انتقام نہیں لیا،اس لئے اس عورت کو اس وقت معاف فرما دیا گیا۔ لیکن چونکہ بشر بن براء صحابی خلافی اس زہر سے شہید ہوئے اس لئے روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کی شہادت پر اس عورت کو قصاصاً یا تعزیراً قتل فرمایا۔ اس کے بارے میں مختلف روایتیں آتی ہیں، بعض سے معلوم ہوتا ہے کہ قصاص لیا، بعض سے معلوم ہوتا ہے کہ نہیں لیا، اور دونوں صحیح ہیں

فنهس إلخ: إنما فعله هي الأنه أهنأ وأمرأ، ولأنه ينبئ عن ترك التكبر والتكلف. يعني: زاد لفظ "يعني" رعاية للفظ الشيخ؛ لللا يحمل على أن لفظ "ابن محمد" أيضاً زاده شيخه وبينه؛ لئلا يلتبس بزهير بن حرب وغيره. سعد: وفي نسخة: سعيد، قاله القاري، قلت: وهو غلط، ليس في الرواة أحد اسمه سعيد بن عياض، وسعد هذا الراوي لحديث الشاة معدود عندهم، وإنما قال فيه سعيد بن منصور سعيد بن عياض، وهو وهم.

قال: وسُمَّ في الذراع. وكان يُرى أن اليهود سَمُّوه. حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا مسلم بن إبراهيم، حدثنا أبان بن يزيد، عن قتادة، عن شهر بن حَوْشَب، عن (١٨) أبي عبيد قال: طبخت للنبي علي الله الله عن أبي عبيد قال: طبخت للنبي قيدراً، وكان يُعجبه الذراع، فناولْتُه الذِّراع، ثم قال: نَاوِلني الذّراع فناولتُه،

جیبا کہ اصل واقعہ سے معلوم ہو گیا۔ ایس صورت میں شرعاً قصاص واجب ہوتا ہے یادیت وغیرہ، یہ فقہی مسلہ ہے جو ائمہ میں مختلف ہے اور علمی بحث ہے اس لئے ترک کر دی گئی۔ حضرت ابن مسعود رفی گئیکا یہ کہنا کہ ''کمان یہ ہے کہ یہود نے زہر ملایا تھا''، یہ اُن کے خیال کی بنا پر ہے، بظاہر ان کو محقّق نہیں ہوا، ورنہ اصل واقعہ محقق ہو چکا اور یہود نے خود اقرار کیا کہ ہم نے ایسا کیا ہے جیسا کہ دوسری احادیث میں مفصّل مذکور ہیں۔

(۱۸) ابو عبید فالٹ کے کہتے ہیں کہ میں نے حضور اکرم ملٹی کیا گئے۔ پانڈی پکائی۔ چونکہ آقائے نامدار ملٹی کیا کوشت زیادہ پند تھا اس لئے میں نے ایک بونگ بیش کی۔ پھر حضور ملٹی کیا نے دوسری طلب فرمائی، میں نے دوسری بیش کی۔ پھر حضور ملٹی کیا گئے۔ دوسری طلب فرمائی، میں نے دوسری بیش کی۔ پھر حضور ملٹی کیا گئے۔ دوہی بونگیں ہوتی ہیں۔

وسمّ: ببناء المجهول، وكان ذاك في فتح خيبر، فحعل فيه سم قاتل لوقته، فأكل منه لقمة فأخبره جبرئيل أو الذراع على الخلاف المعروف، ويمكن الجمع بأن الذراع أخبرته أولا ثم نـزل روح القدس بتصديقها. قاله المناوي. يُوى: بضم الياء من الإراءة أي: يظن ابن مسعود، وإنما نسبه إلى اليهود لاتفاقهم ومشور قم، وإلافكانت المباشرة لذلك زينب بنت الحارث امرأة سلام بن مشكم اليهودي، وقد أحضرها النبي في فقال: ما حملك على ذلك؟ فقالت: قلت: إن كان نبيًا لا يضره السم وإلا استرحنا، فعفا عنها و لم يعاقبها. قال الزهري وغيره: فأسلمت، فلما مات بشر بن البراء، وكان أكل معه منها، دفعها لورثته فقتلوها قوداً، وبه جمع القرطبي وغيره قاله المناوي. قلت: والقود مختلف فيه بين الأئمة كما بسط في البذل. وما قالت: إن كان نبيًا لم يضره" المراد، المضرة الخاصة وهي القتل كما حققه الحافظ في الفتح، فلا ينافيه المضرة الواقعة. بالناء، وقال زين الحفاظ: كذا وقع في سماعنا من كتاب الشمائل بزيادة تاء التأنيث، وكذا ذكره المصنف في جامعه، والمعروف أنه بلا تاء، وهو مولى النبي في ليس له إلا هذا الحديث الواحد. قاله المناوي. قلت: وهكذا في النسخ المي عندنا من المكتوبة والمطبوعة بدون الهاء، وكذا في كتب الرجال، فزيادة الهاء ليس بذاك، وما قاله المناوي: كذا ذكره المصنف في جامعه، المراد أنه ذكره فيمن في الباب.

ثم قال: ناوليني الذِّراع فقلت: يا رسول الله! وكم للشاة من ذراع؟ فقال: والذي نفسي بيده لو سكتَّ لناولتني الذِّراع ما دعوتُ. حدثنا الحسن بن محمد الزعفراني، حدثنا يجيى بن عَبّاد،

حضور نے فرمایا: اُس ذات یاک کی قتم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے! اگر تو چُپ رہتا تو میں جب تک مانگتا رہتا اس د سیجی سے بوٹکیں نکلتی رہتیں۔ فائدہ: حضور اقدس النہ کیا کا یہ معجزہ تھا۔ مند احد میں اس روایت کے ہم معنی ابو رافع سے منقول ہے۔ ظاہر یہ ہے کہ بیر قطنہ دونوں کے ساتھ پیش آیا، اس میں کچھ استعجاب نہیں۔ اس قتم کے واقعات حضور کی سوانح حیات میں بکثرت ملتے ہیں، چند واقعات قاضی عیاض والطبیعلیہ نے شفامیں ذکر کیے ہیں۔ حضرت ابوابوب انصاری والطبیعی نے ایک مر تبه حضور النَّاعَيْنَ كي اور حضرت ابو بكر فالنُّخية كي دعوت كي، اور اتنا كهانا تيار كياجو دوآ د ميول كو كافي موجائي حضور النَّاعَيْنَ في أن سے فرمایا کہ شرفاء انصار میں سے تمیں آ د میوں کو بلا لاؤ۔ وہ بلا کر لے آئے اور اُن کے کھانے کے بعد حضور نے فرمایااب ساٹھ آ دمیوں کو نبلا کر لاؤاور ان کے فارغ ہونے کے بعد اور وں کو نبلایا۔ غرض ایک سواسی نفر کو بیہ کھانا کافی ہو گیا۔ حضرت سمرہ ﷺ کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضور للنگانی کے پاس کہیں سے ایک پیالہ میں گوشت آ یااور صبح سے لے کر رات تک مجمع آ تار ہااور اس میں سے کھاتارہا۔ حضرت ابوہریرہ فیلنگؤ کے ماس ایک تھیلی میں چند تھجوریں دس دانوں سے کچھ زیادہ تھیں۔ حضور ملنگا کیا نے اُن سے دریافت فرمایا کچھ کھانے کو ہے؟ انھوں نے عرض کیا کہ چند کھجوریں اس تھیلی میں ہیں، حضور نے اپنے دستِ مبارک سے اس تھیلی میں سے تھوڑی سی نکالیں اور ان کو پھیلا یا اور دُعا پڑھی اور فرمایا کہ دس دس نفر کو ئبلاتے رہو اور کھلاتے رہو۔ اس طرح پورے لشکر کو کافی ہو گئیں اور جو بچیں وہ حضرت ابو ہریرہ ڈللٹٹ کو واپس کر دی گئیں اور ارشاد فرمایا کہ اس تھیلی میں سے نکال کر کھاتے رہنا، اس کو اُلٹ کر خالی نہ کرنا۔ چنانچہ یہ اس میں سے نکال نکال کر کھاتے رہتے تھے۔ ابو ہریرہ وظافور کہتے ہیں کہ میں نے حضور النگائی کے زمانہ میں، حضرات شیخین وہالشہ کے زمانہ خلافت میں، حضرت عثمان والنفی کے زمانہ خلافت میں نکال کر کھائی، اور متفرق او قات میں اس میں سے نکال کر صدقہ بھی کرتا رہتا تھا جس کی مقدار کئی من ہو گئی ہو گی۔ لیکن حضرت عثمان فطلطنی کی شہادت کے حادثہ کے وقت وہ کسی نے مجھ سے زبر دستی چھین کی اور مجھ سے جاتی رہی۔ حضرت انس فالنفخة كہتے ہیں كه حضور للففي كے ايك وليمه ميں ميرى والدہ نے مليدہ تيار كيا اور ايك پياله ميں ميرے ہاتھ حضور للففي كيا کی خدمت میں بھیجا، حضور نے فرمایا کہ اس پیالہ کور کھ دواور فلاں شخص کو ئبلا لاؤاور جو تنہیں ملے اس کو بھی ئبلا لینا،

عن فُلَيح بن سُليمان قال: حدثني رجلٌ من بني عبّاد - يقال له: عبد الوهاب بن يحيى بن عبّاد - عن عبد الله بن الزبير، عن (١٩) عائشة عن عبد الله بن الزبير، عن (١٩) عائشة عن عبد الله بن الزبير، عن (١٩) عائشة عنها قالت: ما كان الذراع أحب اللّحم إلا غبّا، وكان يَعْجَلُ إليها؛

میں اُن لوگوں کو بُلا کر لا یااور جو ملتار ہااس کو بھی بھیجتارہا، حتی کہ تمام مکان اور اہل صفہ کے رہنے کی جگہ سب آو میوں سے پُر ہوگئی۔ حضور سین کی ارشاد فرمایا کہ وس وس آوی علقہ بنا کر بیٹھتے رہیں اور کھاتے رہیں۔ جب سب شکم سیر ہوگئے تو حضور نے بھی سے بھی ہوگئی۔ حضور سین بیالہ کو اُٹھالو۔ حضرت انس فیلٹٹی فرماتے ہیں میں نہیں کہہ سکتا کہ وہ پیالہ ابتداء میں زیادہ بھرا ہوا تھا یا جس وقت میں نے اس کو اُٹھایا اُس وقت زیادہ پُر تھا۔ غرض اس فتم کے بہت سے واقعات حضور کے ساتھ بیش آئے ہیں۔ ایسے واقعات کو خلاف واقعہ ہیں۔ تاضی عیاض والعقاب فرماتے ہیں کہ بھو اقعات بڑے بڑے مجمعوں میں بیش آئے ہیں۔ ایسے واقعات کو خلاف واقعات میں شرکے سے وہ خلاف واقعہ نقل پر سکوت نہیں کر سکتے تھے۔ فقل کرنا بہت زیادہ و شوار ہے، جو لوگ ان واقعات میں شرکے سے وہ خلاف واقعہ نقل پر سکوت نہیں کر سکتے تھے۔ حدیثِ بالا میں حضرت ابو عبید کے اس کہنے پر کہ ''جری کے دو ہی ہو نگیں ہوتی ہیں'' آئندہ کا سلسلہ بند ہو جانا ملا علی قاری کے مزدیک اس بناء پر ہے کہ مجوزات کرامات اور اس فتم کے خوارق کا بیش آنا فناءِ تامہ کی وجہ سے ہوتا ہے، اور اس جو پہلے سے تھی باقی نہ رہی اور توجہ کے انقطاع کی وجہ سے ہوتا ہے، اور اس جو اب کی وجہ سے دفتور کی وہ توجہ تام جو پہلے سے تھی باقی نہ رہی اور توجہ کے انقطاع کی وجہ سے ہوتا ہے، اور اس کی طرف سے اعتراض کی صورت پیدا ہوئی جو موقع کے مناسب نہ تھی اس لئے لغیل کرتے رہتے تو وہ باقی رہتا، لیکن ان کی طرف سے اعتراض کی صورت پیدا ہوئی جو موقع کے مناسب نہ تھی اس لئے لغیل کرتے رہتے تو وہ باقی رہتا، لیکن ان کی طرف سے اعتراض کی صورت پیدا ہوئی جو موقع کے مناسب نہ تھی اس لئے وہ اکرام تام بھی منقطع ہوگیا۔

(19) حضرت عائشہ فِلْ عَلَيْ مِين كه بونگ كا گوشت كچھ لذت كى وجه سے حضور النَّيْ اَيُّ كوزيادہ پندنہ تھا بلكہ گوشت

فليح: ولفظ المصنف في جامعه: حدثنا فليح بن سليمان، عن عبد الوهاب بن يجيى من ولد عباد بن عبد الله بن الزبير. ما كان إلخ: قال زين الحفاظ: كذا وقع في أصل سماعنا من الشمائل بالنفي، ووقع في سماعنا من الجامع بالإثبات، وليس بجيد؛ إذ الاستدارك بعد ذلك لا يناسب، فهو إما سقط لفظ "ما" من بعض الرواة، أو أصلحه بعض المتحاسرين ليناسب بقية الأحاديث في كون الذراع كانت تعجبه مع أنه لا منافاة بينهما. قلت: لكن النسخ التي بأيدينا من الجامع فيها أيضاً بلفظ النفي. لأنها أعجلها نضْجًا. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو أحمد، حدثنا مِسعرٌ قال: سمعت شيخا من فهم قال: سمعت "عبد الله بن جعفر يقول: سمعت رسول الله على قال: إنّ أطيب اللّحم حدثنا نيد بن الحُبَاب، عن عبد الله بن المؤمّل،

چونکہ گاہے گاہے بگتا تھا اور یہ جلدی گل جاتا ہے اس کئے حضور اس کو پیند فرماتے تھے تاکہ جلدی سے فارغ ہو کر اپنے مشاغل علیا میں مصروف ہوں۔ فاکدہ: حضور اللَّاقَائِیُ کا دست کو پیند فرمانا روایاتِ متعددہ سے معلوم ہوتا ہے لیکن وجوہ رغبت ممکن ہے کہ کئی ہوں، منجملہ ان کے یہ بھی ہو جو حضرت عائشہ واللَّهُ تَا نے تجویز فرمائی، اور جس رغبت کی نفی حضرت عائشہ واللَّهُ بَا فرماتی ہیں وہ رغبت بظاہر میلانِ خاطر اور اشتہاء کا درجہ ہے جو حضور والا کی شان کے مناسب نہیں ورنہ صرف پندیدگی کا بظاہر انکار نہیں ہے۔

(٢٠) عبد الله بن جعفر وظافی کہتے ہیں کہ حضور اقد س النگائی نے ارشاد فرمایا کہ پیٹے کا گوشت بہترین گوشت ہے۔ فائکہ ہ: یہ روایت ان روایات کے خلاف نہیں ہے جو دست کی پندیدگی کے بارے میں گزری ہیں اس لئے کہ پندیدگی اور عمدگی مختلف وجوہ سے دونوں میں ہو سکتی ہے، مثلاً قوت کے لحاظ سے یاریشہ نہ ہونے یا چکنا ہونے کی وجہ سے وغیرہ وغیرہ۔ غرض مختلف لحاظ سے دو چیزیں پندیدہ اور عمدہ ہو سکتی ہیں۔

لأنها أعجلها: قيل: هذا بحسب ما فهمته هما، والذي دلت عليه الأخبار الصحيحة أنه كان يحبه محبة غريزة طبيعية، وكألها أرادت تنزيه مقامه الشريف عن أن يكون له ميل إلى شيء من الملاذ، وفيه إيهام قصور الفهم إلى هذه الصديقة العالمة، وقيل: لا منافاة لهذا الحديث ببقية أحاديث الباب؛ إذ يجوز أن تعجبه وليست بأحب إليه. فهم: بفتح الفاء وسكون الهاء كسهم، أبو قبيلة، واسم هذا الشيخ محمد بن عبد الله بن أبي رافع، وقيل: اسم أبيه عبد الرحمن. قال ميرك: أكثر مايأتي في الحديث عن شيخ من فهم غير مسمى، قاله القاري. وقال البيحوري: ما ذكره بعض الشراح أنه بالقاف والتاء فخطأ صريح وتحريف قبيح. لحم الظهر: وجه المناسبة بالترجمة بأن كونه أطيب يقتضي أنه على لعله تناوله في بعض الأحيان، ثم لا مخالفة للحديث لما تقدم من روايات الذراع فلا حاجة إلى التوجيه بأن الرواية ضعيفة لمكان شيخ. الحباب: بضم الحاء المهملة وتخفيف الموحدة كغراب، وتقدم في اللباس بلا لام ولابد؛ فإن الأعلام المنقولة عن المصادر يجوز قرفا باللام وعدمه، فإن الحباب بالضم في الأصل مصدر بمعني الحبب جعل علما. المؤمل: بتشديد الميم المفتوحة، وقيل: بكسرها. قاري.

عن ابن أبي مُلَيْكة، عن عن عائشة عن أن النبي الله قال: نعم الإدام الخَلّ. حدثنا أبو كُريب، حدثنا أبو كُريب، حدثنا أبو بكر بن عَيّاش، عن ثابت أبي حمزة الثمالي، عن الشّعبي، عن "" أمّ هانئ

(۲۱) حضرت عائشہ فیل میں کہ حضور اقد س التی آئے ارشاد فرمایا کہ سرکہ بہترین سالن ہے۔ فاکدہ: یہ مضمون شروع باب میں متعدد روایات سے گزر چکا ہے۔

(۲۲) حضرت ام ہانی فیلٹیجا (حضور کی چھازاد بہن) فرماتی ہیں کہ حضور اقدس لٹھیکی (فتح مکہ میں)میرے پاس تشریف لائے اور فرمایا کہ تیرے پاس کچھ کھانے کو ہے؟ میں نے عرض کیا کہ سو کھی روٹی اور سر کہ ہے۔ حضور لٹھیکی نے فرمایا کہ لے آؤ، وہ گھر سالن سے خالی نہیں جس میں سر کہ ہو۔

فائدہ: یہ قصہ حضرت ابن عباس فیلی کی روایت میں جس کو بیہی نے تخ تئ کیا ہے زیادہ مفصل ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ فتح کمہ میں حضور اکرم فیلی آم ہانی کے گھر تشریف لائے اور دریافت فرمایا کہ کچھ کھانے کو بھی رکھا ہے؟ انھوں نے عرض کیا کہ حضور! سو کھی روٹی ہے جس کو پیش کرتے ہوئے شرم آتی ہے۔ آپ نے فرمایا کہ نہیں، لے آؤ، وہ لے آئیں۔ حضور نے اُن کے کلاے کیے اور پانی میں بھگو کر نمک بلایا۔ پھر حضور میں نے دریافت فرمایا کہ بچھ سالن بھی ہے؟ انھوں نے عرض کیا کہ سرکہ کے سوااور پچھ نہیں۔ آپ نے منظیا اور اس پر ڈال کر نوش فرمایا اور اللہ کا شکر ادا کیا اور فرمایا کہ اُم ہانی! جس گھر میں سرکہ موجود ہو وہ گھر سالن سے خالی نہیں۔ اللہ اکبر! کیا سادہ زندگی تھی حضور کی۔ کاش! حق تعالیٰ شانہ اپنے لطف اور اپنے نبی کے طفیل سے ہم لوگوں کو بھی اس سادگی کا اتباع نصیب فرماتا۔ حق یہ ہے کہ حضور اقد سے لیا گھانے نہیں کھانا زندگی کی ضرورت سے تھا، نہ ہے کہ ہم لوگوں کی طروت کے وقت جو میشر ہوا جیسا موجود ہوا نوش فرمالیا کہ کھانا زندگی کی ضرورت سے تھا، نہ ہے کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے پینے کی ضرورت سے ہوا نوش فرمالیا کہ کھانا زندگی کی ضرورت سے تھا، نہ ہی کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے پینے کی ضرورت سے ہوا نوش فرمالیا کہ کھانا زندگی کی ضرورت سے تھا، نہ ہی کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے پینے کی ضرورت سے ہوا نوش فرمالیا کہ کھانا زندگی کی ضرورت سے تھا، نہ ہی کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے پینے کی ضرورت سے ہوا نوش فرمالیا کہ کھانا زندگی کی ضرورت سے تھا، نہ ہی کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے پینے کی ضرورت سے تھا، نہ ہی کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے پینے کی ضرورت سے تھا، نہ ہی کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے پینے کی ضرورت سے تھا، نہ ہی کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے پینے کی ضرورت سے تھا، نہ ہیں کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے پینے کی ضرورت سے تھا ہوں کیا دینے کی ضرورت سے تھا ہوں کو سے تو تھا کیا ہوں کو تعلی کے کھانے کیا تھا کے کہ کو تعلی کو تعلی کے تعلی کو تعلی کو تعلی کی کو تعلی کے تعلی کیا کہ کو تعلی کو تعلی کو تعلی کے تعلی کو تعلی کو تعلی کیا کو تعلی کو تعلی کیا کہ کو تعلی کو تعلی کو تعلی کیا کہ کو تعلی کو تعلی کو تعلی کی کو تعلی کی کو تعلی کو تعلی کو تعلی کو تعلی کو تعلی کو تعلی کیا کو تعلی کو تعلی کو تعلی کو تعلی کو تعلی کو تع

ابن أبي مليكة: هو عبد الله بن عبيد الله بن أبي مليكة كطليحة، فهو منسوب إلى حده. أبي همزة: وفي نسخة: ابن أبي حمزة، قاله القاري، قلت: والظاهر الأول، وهو ثابت بن أبي صفية الثمالي. الثمالي: بضم المثلثة وخفة الميم، منسوب إلى ثمالة، لقب عوف ابن أسلم، أحد أجداد أبي حمزة، لقب به؛ لأنه كان يسقيهم اللبن بثمالته أي: رغوته، قاله القاري.

قالت: دخل عليّ النبي على فقال: أعندك شيء؟ فقلت: لا، إلا خبز يابس وخَلِّ. فقال: هاي، ما أقفر بَيْتٌ من أُدم، فيه خَلّ. حدثنا محمد بن المثنّى، قال: حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شُعبة، عن عمرو بن مُرَّة، عن مُرَّة الهمدانيّ، عن (٢٠٠ أبي موسى الله المعلنية،

جس میں اصل مقصد پیٹ کا پالنا بن جائے اور دینی مشاغل مرِّ زائد میں شار ہو جائیں۔ وہاں مقصدِ زندگی دین کی اشاعت اور اس کو سر سبز کرنا تھااور بیہ ضروریاتِ بشر بیہ مجبوری کے درجہ میں پوری کرلی جاتی تھیں۔ نیز حدیث سے یہ بھی ثابت ہوا کہ جہاں بے تکلفی ہو، تعلقات وسیع ہوں، سوال میں بھی مضائقہ نہیں ہے۔

(۲۳) ابو موی اشعری فیلیند قرماتے ہیں کہ حضور اقد سی الفیکی نے ارشاد فرمایا کہ عائشہ کی فضیلت تمام عور توں پر بھی ثابت ہوتی ہیے کہ ثرید کی فضیلت تمام کھانوں پر بھی ثابت ہوتی ہے اور ثرید کی فضیلت تمام کھانوں پر بھی تکلتی ہے۔ ثرید شور ہے ہیں بھگوئے ہوئے تکڑوں کو کہتے ہیں جن میں علاوہ لذت و قوت کے سہولت و سُرعتِ ہضم، جلد تیار ہو جاناو غیرہ و غیرہ منافع ہیں۔ عرب میں اس کادستور تھااور سب کھانوں میں افضل ثار ہوتا تھا۔ حضرت عائشہ فیلینیکی فضیلت میں بہت می روایات آئی ہیں، اس روایت میں علاء کا اختلاف ہے کہ عور توں سے مراد سب عور تیں ہیں یا پھھ مشتیٰ ہیں، اس بناء پر اس میں اختلاف ہے کہ حضرت عائشہ فیلینیکیا کی فضیلت حضرت فاطمہ فیلینیکیا کی فضیلت حضرت فاطمہ فیلینیکیا کی فضیلت حضرت فاطمہ فیلینیکیا کی افضیلت کا قائل ہے، کوئی حضرت فاطمہ فیلینیکیا کی افضیلت کا قائل ہے۔ کوئی حضرت فاطمہ فیلینیکیا کی افضیلت کا قائل ہے۔ کین بندہ کے نزدیک ان میں سے افضل ہیں، حضرت فاطمہ فیلینیکیا حضور شائی کی کم شرت خدیجہ فیلینیکیا کی جو میں کہ و می ان کے لباس میں نازل ہو جاتی تھی، حضرت خدیجہ فیلینیکیا کہا موجوبیت کے ساتھ اس وغیرہ بہت سے امور کی بنا پر افضل ہیں، حضرت فاطمہ فیلینکیکی حضور شائیکی کا جگر گوشہ اور جنت کی سر دار وغیرہ وغیرہ امور میں وغیرہ بہت سے امور کی بنا پر افضل ہیں، حضرت فاطمہ فیلینکیکی حضور شائیکی کا جگر گوشہ اور جنت کی سر دار وغیرہ وغیرہ امور میں سب سے افضل ہیں۔

هاني: بإثبات الياء بصيغة أمر، وما أجاد من قال: اسم فعل. أقفر: من القاف والفاء، القفار: الطعام بلا إدام كذا في الجمع، وقال أيضاً في الفاء مع القاف الفقار: هو الخبز وحده. قلت: وكذا يوجد النسختان معاً في الشمائل، لكن قال المناوي: وهم من جعله بالفاء مع القاف.

عن النبي على قال: فضلُ عائشة على النّساء كفضل الثّريد على سائر الطعام. حدثنا عليّ بن حُجر، حدثنا إسماعيل بن جعفر، حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن بن معمر الأنصاريُّ أبو طُوالة، أنّه سع أنّ أنس بن مالك على يقول: قال رسول الله على: فضل عائشة على النساء كفضل التّريد على سائر الطعام. حدثنا قُتيبَة بن سعيد، أخبرنا عبد العزيز بن محمد، عن سُهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة: أنه رأى رسول الله على توضّاً من ثور أقطٍ،

(۲۴) حضرت انس فیلینی فرماتے ہیں حضور ملی آئے ارشاد فرمایا کہ عائشہ کی فضیلت تمام عورتوں پر ایسی ہے جیسے ثرید کی فضیلت ہے تمام کھانوں پر۔ فائدہ: امام ترمذی والنبیلیہ کا مقصدان روایات کے ذکر کرنے سے یہ ہے کہ حضور ملی گیا کو ثرید پہند تھا، چنانچہ مختلف روایات سے اس کے نوش فرمانے کا معمول معلوم ہوتا ہے۔

(۲۵) ابوہریرہ و فی فی فی فرماتے ہیں کہ انھوں نے آنخضرت النہ فی کو ایک مرتبہ پنیر کا کلاا نوش فرما کر وضو فرماتے دیکھا، اور پھر ایک دفعہ دیکھا کہ بکری کاشانہ نوش فرمایا اور وضو نہیں فرمایا۔ فائکدہ: ابتدائے اسلام میں آگ سے پی ہوئی چیز کھانے سے وضو ٹوٹ جاتا تھا بعد میں ہے تھم منسوخ ہوگیا۔ ممکن ہے کہ حضور سل کی نیر کے کلاے سے جس زمانہ میں وضو فرمایا ہو، وہ زمانہ آگ سے پی ہوئی چیزوں سے وضو ٹوٹ جانے کا زمانہ ہو، یا کسی اور وجہ سے وضو فرمایا ہو۔

على النساء: أي مطلقاً، أو نساء زمانها، أو نساء رسول الله التي كن في زمانها، قاله القاري، وقال المناوي: من أطلق النساء ورد عليه حديجة، فإنها أفضل من عائشة على الصواب؛ لتصريحه بأنه لم يرزق حيراً من حديجة، قال القاري: في الحديث إشارة إلى أن الفضائل التي اجتمعت في عائشة ما توجد في جميع النساء من كونها امرأة أفضل الأنبياء، وأحب النساء إليه، وأعلمهن، وأنسبهن، وإن كانت لخديجة وفاطمة وجوه أخر من الفضائل، لكن الهيئة الجامعية في الفضيلة المشبهة بالثريد لم توجد في غيرها، وبسط القاري الكلام على روايات التفضيل بين حديجة وفاطمة ومريم وآسية، فارجع إليه لو شئت التفصيل.

الثريد إلخ: يعني كما أنه حامع لفوائد شي من الغذائية واللذة والقوة حتى قيل: إنه يعيد الشيخ إلى صباه، كذلك هي المجمع بين فضائل شي من الفضل والفقه والفصاحة والفطانة وغيرها. أبو طوالة: بضم الطاء المهملة كثمالة، قاضي المدينة زمن عمر بن عبد العزيز في قور: قيل: الثور قطعة من الأقط، فالإضافة على سبيل التجريد أو بيانية، وقيل: الثور: القطعة مطلقاً.

ثم رآه أكل من كَتِف شاةٍ، ثم صلّى، ولم يَتَوَضَّأ. حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان بن عُييَنة، عن وائل بن داود، عن أبيه – وهو بكر بن وائل-، عن الزُّهريّ، عن أنس بن مالك الله قال: أو لم رسول الله على صَفِيّة بتمرِ وسويق.

مثلاً وضو پر وضو کا ارادہ فرمایا ہو یا پہلا وضو کی اور وجہ سے جاتا رہا ہو۔ لیکن حضرت ابوہر برہ وظافی کے طرز بیان سے بھی مقصد معلوم ہوتا ہے کہ ابتداء میں حضور الشکھا گا گی بھی ہوئی چیز سے وضو کرتے تھے، اسی لئے پیر کے نوش فرما نے سے حضور اقد س الشکھا گیا نے وضو کیا، بعد میں بیہ حکم باتی نہیں رہااسی لئے بکری کا گوشت نوش فرما کر وضو نہیں کیا۔ حضور اقد س الشکھا گیا نے حضرت صفیہ فوالشکھا کا ولیمہ محجور اور ستو سے فرمایا تھا۔ (۲۱) حضرت انس فوالکی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س الشکھا گیا نے حضرت صفیہ فوالشکھا کا ولیمہ کھی راوں علیہ لیا تھا۔ فاکدہ: حضرت صفیہ فوالشکھا حضرت ہارون علیہ لیا اور سفر ہی میں ان کا ولیمہ ہوا۔ ولیمہ میں جنگ خیبر میں باندی بن کر آئی میں۔ محرم سنہ کے ہجری میں کیا چیز تھی؟ اس میں مختلف تھیں۔ حضور اللہ ہوئی ہیں، بعض میں 'جو ایک قتم کا حلوا ہے، اس کا ولیمہ وارد ہوا ہے، بعض میں پنیر بھی آ یا ہے۔ ظاہر روایات وارد ہوئی ہیں، بعض میں "جو ایک قتم کا حلوا ہے، اس کا ولیمہ وارد ہوا ہے، بعض میں پنیر بھی آ یا ہے۔ ظاہر سے ولیمہ میں شریک کر دیا۔

سے ولیمہ میں شریک کر دیا۔

سے ولیمہ میں شریک کر دیا۔

رآه: ظاهر السياق أن أبا هريرة أراد أن يبين أن الحكم السابق وهو الوضوء من ثور أقط قد نسخ بفعله ﷺ بآخره من أكله كتف الشاة وعدم توضئه. وكانت مسئلة الوضوء مما مست النار خلافية في السلف، ثم أجمع العلماء على أنه لا يجب الوضوء منه، والظاهر من إيراد هذا الحديث في هذا الباب أن المصنف أراد أن يبين أنه ﷺ أكل ثور الأقط وكتف الشاة بطريق الاستدام، وليس في لفظ الخبر ما يدل عليه صريحاً إلا أن يقال: إنما من جملة الإدام عادة، فاعتبر العرف، وحمل عليه الحديث. ابن أبي عمر، فهو منسوب إلى حده، وقيل: أبو عمر كنية أبيه يجيى.

أبيه: كذا في أكثر النسخ، وفي بعضها "ابنه" وهو صواب عندي، والمراد به ابنه بكر بن وائل، فهو من رواية الأكابر عن الأصاغر، ولفظ "أبيه" تصحيف؛ لأن والد وائل وهو داود ليس من رواة الصحاح. والحديث أخرجه أبو داود في الأطعمة بلفظ "ابنه" وابن ماجة بلفظ "أبيه" والعجب من الكل ما وقع في جامع المصنف بلفظ "عن ابنه نوف"، فلفظ "ابنه" صحيح، لكن ليس في الرواة أحد اسمه نوف.

حدثنا الحسين بن محمد البصري، حدثنا الفُضيل بن سليمان، حدثنا فائِدٌ مَولى عبيد الله بن علي بن أبي رافع مَولى رسول الله ﷺ قال: حدثنا عبيد الله بن علي، عن (٢٧) جَدّته سَلمى: أنّ الحسن بن علي، وابن عباس، وابن جعفر، أتوْهَا فقالوا لها: اصنعي لنا طعاماً ممّا كان يُعجِب رسول الله ﷺ ويُحسن أكله، فقالت: يا بُني لا تشتهيه اليوم. قال: بلى اصْنعيه لنا. قال: فقامت، فأخذت شيئاً من شعير، فطحنته، ثم جعلته في قِدْرٍ، وصبَّت عليه شيئاً من زيت، ودقّتِ الفلْفل والتوابل،

(۲۷) سلمی فی فی استی بین که امام حسن اور عبد الله بن عباس اور عبد الله بن جعفر فی بین که امام حسن اور عبد الله بن عباس اور عبد الله بن جعفر فی بین که امام حسن اور عبد الله بن عباس اور عبد الله بن جعفر فی بین که که که که که خوا الله می الله به می الله به که که که خوا الله و محانا پیند تهیا که مین که بیارے بچو! اب وه کھانا پیند تهیں آئے گا (وه بینگی بی میں پیند ہوتا ہے) انھوں نے فرمایا که نہیں، ضرور پیند آئے گا۔ وه المحسن اور تھوڑے بجو لے کر ہاندی میں ڈالے اور اس پر ذراسازیون کا تیل ڈالا اور پچھ مر چیس اور زیرہ وغیرہ مصالحہ پیس کر ڈالا اور پکاکر لارکھا کہ حضور کو یہ پیند تھا۔

الحسين بن محمد: وفي نسخة: سفيان بن محمد، قال ميرك: وهي غلط؛ لأن سفيان بن محمد لم يذكر في الرواة. قلت: ولذا لم يذكره الحافظ في تحذيه. الفضيل: بضم ففتح فتحتية ساكنة، وفي بعض النسخ: الفضل، قال أصيل الدين: كذا في أكثر النسخ وهو غلط، والصواب فضيل مصغراً. قلت: ليس فضل بن سليمان أحد من الرواة. فائد: بالفاء آخره دال مهملة. مولى: صفة لقوله: أبي رافع يعني: أبو رافع، كان مولى رسول الله وهو غلبت عليه كنيته، اختلف في اسمه على أقوال. سلمى: بفتح أوله، زوجة أبي رافع، وهي كانت قابلة إبراهيم بن المصطفى في الحسن: وفي نسخة: بدله الحسين مصغراً. يُعجب: بصيغة المعلوم، إما من الإعجاب فرسول الله في مفعوله، والضمير المستتر فيه للموصول، أو من العجب بفتحتين من باب "علم" فرسول الله فاعله، وضمير الموصول في الصلة محذوفة أي: مما كان يعجبه في ويُحسن: من الإحسان، وفي نسخة من التحسين، و"أكله" بالنصب مفعوله، وهو بفتح الهمزة وسكون الكاف مصدر. لا تشتهيه: أفردت؛ لأنها خاطبت أعظمهم أو لأنهم لا تحد بغيتهم كانوا كواحد، قاله البيجوري، والمعنى: أن هذا الطعام لا تحبونه اليوم لتغير الحالة من العسر إلى اليسر. والتوابل: بفتح الفوقية وكسر الموحدة: إبراز الطعام، وهي أدوية حارة يؤتى بها من الهند، وقيل: هو مركب من الكزبرة والرزيانج والكمون، جمع تابل بموحدة مكسورة أو مفتوحة.

فقرّبته إليهم، فقالت: هذا مما كان يُعجب النبي على ويُحسنُ أكله. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو أحمد، حدثنا سفيان، عن الأسود بن قيس، عن نُبيح العَنَزِيّ، عن (٢٧) جابر بن عبد الله هذه قال: أتانا النبي على في منزلنا، فَذَبحنا له شاةً فقال: كأنهم عَلِموا أنّا نحبُّ اللحم، وفي الحديث قصة.

(۲۸) جابر بن عبد الله و کہتے ہیں کہ حضور اقد س النا گئی ہمارے گھر تشریف لائے تو ہم نے حضور کے لئے بکری ذکح کی۔ حضور الله و کہ کہتے ہیں کہ حضور اقد س النا کی اللہ کی اللہ کی اللہ مسرت کے طرز پر)فرمایا کہ بظاہر ان لوگوں کو بیہ علم ہے کہ ہمیں گوشت مرغوب ہے۔ ترندی کہتے ہیں کہ اس حدیث میں اور بھی قصہ ہے جس کو مختصر کر دیا گیا۔

فائدہ: کہتے ہیں کہ یہ وہ قصد ہے جو کتبِ حدیث میں غزوہ خندق کے قصد میں مذکور ہے، جس میں آنخضرت النافی کے ایک معجزہ کا بھی ذکر ہے۔ وہ یہ کہ جابر فالنی کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س النافی پر بھوک کا اثر محسوس کیا، گھر میں جاکر پوچھا کہ کچھ کھانے کو بھی ہے؟ معلوم ہوا کہ ایک بکری کا بچہ ہے اور تھیلی میں تھوڑے سے بجو ہیں۔ میں نے بکری کے بچہ کو ذبح کیا اور بیوی نے بجو بیس کر آٹا گوندھا۔ گوشت دیگجی میں پکنے کے لئے رکھ کر میں نے حضور اقد س النافی سے چچہ کو ذبح کیا اور بیوی نے بجو بیس کر آٹا گوندھا۔ گوشت دیگجی میں پکنے کے لئے رکھ کر میں نے حضور اقد س النافی نے یہ چپکے سے عرض کیا کہ تھوڑا سا کھانا موجود ہے، آپ اور چند رُفقاآپ کے ساتھ تشریف لے چلیں۔ حضور اور بچھ سے میں کر تمام اہل خندق کو جو تقریباً ایک ہزار آ دمی تھے اعلان فرما دیا کہ جابر کے یہاں دعوت ہے سب چلیں۔ اور بچھ سے ارشاد فرمایا کہ جب تک میں نہ آؤں و کچھ کے نہ اُٹار نااور نہ روٹی پکانا۔ جب حضور تشریف لے گئے توآئے اور دیگچی میں سے برابر سالن نکلتا رہااور آئے سے برابر روٹیاں پکی رہیں۔ پردم کیا جس کی وجہ سے اس قدر برکت ہوئی کہ اس دیگچی میں سے برابر سالن نکلتا رہااور آئے سے برابر روٹیاں پکی رہیں۔

أبيح: بضم النون والموحدة والحاء المهملة مصغراً، وفي نسخة: ابن نبيح، والمؤيد بكتب الرجال هو الأول، وليس عندهم أحد يشتهر بابن نبيح. العنوي: بفتح العين المهملة والنون وبالزاء، منسوب إلى بني العنوة، قبيلة من ربيع قاله القاري، وقال البيجوري: عنوة بفتحات حي من ربيعة. قصة: قال القاري: هي قصة حابر في غزوة الحندق، إذ قال: انكفأت إلى امرأتي فقلت: هل عندك شيء؟ فإني رأيت بالنبي على جوعاً. الحديث. أخرجه صاحب المشكوة برواية المتفق عليه. ويشكل عليه: أن هذه الرواية تدل على أن ذبح الشاة بعد إتيانه على ورواية المشكوة تدل على عكسه، والجمع بينهما هين، جمعهما القاري بثلاثة وجوه، وقال المناوي: هذا الحديث يدل على ذبح الشاة بعد مجيء النبي المناوي: هذا الحديث عدل على ذبح الشاة بعد مجيء النبي المناوي من حديث الخندق كان ذبح الشاة قبل المجيء، فالظاهر أن هذه القصة غيرها.

حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان، حدثنا عبد الله بن محمد بن عقيل، أنّه سمع جابرا. قال سفيان: وأخبرنا محمد بن المُنكَدِر، عن جابر عن جابر في قال: خرج رسول الله وأنا معه، فدخل مسد أمر سفيان عنها،

خدا کی قتم! ایک ہزار آدمی کھا کر چلے گئے اور دیکی میں سالن جوش مارتار ہااور اُس آئے سے برابر روٹیاں پکتی رہیں۔ (ملن کیا۔)

(۲۹) حضرت جابر خلائے فرماتے ہیں کہ حضور اقدس ملن کیا ایک مرتبہ ایک انصاری عورت کے مکان پر تشریف لے گئے۔

میں بھی حضور کے ہمراہ تھا۔ انھوں نے حضور ملن کیا کے بحری ذبح کی، حضور ملن کیا نے اس میں سے پچھ تاول فرمایا، اس کے بعد کھور کی چنگیری میں پچھ تازہ کھوریں لائیں، حضور ملن کیا نے اس میں سے بھی پچھ تاول فرمایا، پھر ظہر کی نماز کے لئے حضور نے وضو کرکے نماز اداکی، پھر واپس تشریف لانے پر انہوں نے باس گوشت سامنے رکھا، حضور نے اس کو تناول فرمایا، وضور نے اس کو تناول فرمایا، پھر قابل کی بھی آگ کی پکی فرمایا اور عصر کی نماز کے لئے دوبارہ وضو نہیں کیا، اُس پہلے وضو سے نماز ادا فرمائی۔ فاکدہ: اس حدیث سے بھی آگ کی پکی ہوئی چیز سے وضو نہ ٹوٹے پر استدلال کیا جاتا ہے، نیز دن میں دو مرتبہ کھانے کا اثبات بھی اس حدیث سے کیا جاتا ہے، لہذا جن احاد بیث میں دو مرتبہ کھانے کا اثبات بھی ہو سکتا ہے، اور بیہ بھی توجیہ ہو سکتی ہے کہ ان میں دو مرتبہ پیٹے فرانے کا انکار نہ تھا کہ تھوڑا سا دوبارہ کھالیا گیا۔

ابن المنكلو: هكذا رواه المصنف في الجامع، وصرح أبو داود بسماع ابن المنكدر عن جابر، إذ أخرج برواية ابن جريج: أخبرني محمد بن المنكدر قال: سمعت جابر بن عبد الله يقول: قربت للنبي الله عبراً ولحماً، الحديث. فما في التلخيص الحبير عن الشافعي: أن ابن المنكدر لم يسمعه عن جابر بل بينهما واسطة عبد الله بن محمد بن عقيل مشكل، اللهم إلا أن يقال: إنه حديث آخر، وفيه ما فيه. امرأة: هكذا ذكره المصنف في الجامع والطحاوي والبيهقي وغيرهم، وخالفهم أبو داود فأخرج برواية ابن جريج عن محمد بن المنكدر، عن جابر يقول: قربت للنبي الله خبراً ولحماً، الحديث، وضبطه بعض شراح أبي داود بصيغة المتكلم فلم يجمع بوجوه التأويل وهي محتملة قريبة، فرواية الترمذي أولى؛ لاتفاق غير واحد على هذا السياق، وسكتوا عن اسم المرأة، والظاهر عندي ألها عمرة، فقد قال الحافظ في الإصابة: عمرة بنت حزام بفتحتين، وقيل: بنت حزم بسكون الزاء الأنصارية زوج سعد بن الربيع ذكرت في حديث جابر، أخرجه الطبراني وغيره من طريق يجيى بن أيوب، عن محمد بن ثابت البناني، عن محمد بن المنكدر، عن حابر، عن عمرة بنت حزم: ألها جعلت للنبي في صورة نخل كبيسة ورثيئة، وذبحت له شاة فأكل منها وتوضأ وصلى الظهر، ثم قدمت له من لحمها فأكل وصلى العصر و لم يتوضأ.

بقسناع: بكسر القاف: الطبق الذي يؤكل عليه كذا في الصحاح، وقيده في القاموس بأنه طبق من سعف النحل. بعلالة: بضم العين المهملة: أي بقية، قيل: فيه شبع من لحم في يوم مرتين، فمامر عن عائشة هما من نفي ذلك إنما هو باعتبار علمها أو باعتبار الغالب، لكن دعوى الشبع غير ظاهرة، نعم فيه دليل على حل الأكل ثانيا. أم المنذر: يقال: اسمها سلمى بنت قيس، ويقال: هي إحدى خالاته هي قاله القاري، وسماها المناوي سلمة بالهاء لكن أهل الرجال على الأول. وكذا قال الحافظ في تحذيبه: يقال: إنها إحدى خالات النبي الله لكن قال في الإصابة: قال الطبراني: اسمها سلمى بنت قيس أحت سليط بن قيس من بني مازن بن النجار، وعندي أنها غيرها إلى آخر ما بسط في الإصابة.

دوال: بفتح الدال المهملة وتنوين اللام المكسورة، جمع دالية: هي العذق من النخلة، يقطع ذا بسر ثم تعلق فإذا رطب يؤكل، وواوه منقلبة عن ألف؛ إذ هو جمع دالية.

(۱۳) حضرت عائشہ فراقی بین کہ حضور اقدس سی ایس کے بیس نے روزہ کا ارادہ کر لیا ہے۔ ایک مرتبہ حضور سی کی کھانے کو رکھا ہے؟ جب معلوم ہوتا کہ کچھ نہیں تو فرماتے کہ میں نے روزہ کا ارادہ کر لیا ہے۔ ایک مرتبہ حضور سی کیا کہ ایک ہدیہ آیا ہوار کھا ہے۔ حضور نے دریافت فرمایا کہ کیا چیز ہے؟ میں نے عرض کیا کہ کھجور کا ملیدہ ہے۔ آپ نے فرمایا کہ میں نے تو روزہ کا ارادہ کر رکھا تھا، پھر حضور نے اس میں سے تناول فرمایا۔

کہ کھجور کا ملیدہ ہے۔ آپ نے فرمایا کہ میں نے تو روزہ کا ارادہ کر رکھا تھا، پھر حضور نے اس میں سے تناول فرمایا۔

فاکدہ: اس حدیث سے دو مسئلے معلوم ہوئے۔ ایک تو یہ کہ نفلی روزہ کی نیت صبح کے وقت بھی آ دھے دن تک ہو سی ہو ہو نے ایک تو یہ خور سی کی نے حضرت عائشہ فرمائے کی بیش فرمائے پر شرطیکہ اس سے پہلے کوئی عمل روزہ کے منافی نہ کیا ہو۔ چنانچہ حضور سی کیا نہ جب یہ نفل روزہ کی نیت رات سے کرنا ضروری ہے۔ اس مسئلہ میں یہ حدیث ہمارے موافق ہے، لیکن جب ایک معتبر امام کا خلاف ہے تو زیادہ بہتر یہ ہمی نیت کرنے کا موادہ کی نیت بھی رات ہی کو کر لی جائے، البتہ کوئی عارض پیش آ جائے تو دو پہر سے پہلے پہلے دن میں بھی نیت کرنے کا مفالکہ نہیں ہے۔ دوسر امسئلہ یہ ہے کہ اگر کوئی نفل روزہ رکھے تو اس کے توڑ دیے کا اختیار ہے، یہ فد جب شافعیہ کا ہے۔ اس مسئلہ یہ ہے کہ اگر کوئی نفل روزہ رکھے تو اس کے توڑ دیے کا اختیار ہے، یہ فدہ جب شافعیہ کا ہے۔ مفالکہ نہیں ہے۔ دوسر امسئلہ یہ ہے کہ اگر کوئی نفل روزہ رکھے تو اس کے توڑ دیے کا اختیار ہے، یہ فدہ جب شافعیہ کا ہے۔

هم: أي: لأضيافي، وفي بعض النسخ: له، فقيل: الضمير لعلي هم مرتب على قوله: ترك علي أي: لما لم يأكل الرطب جعلت له هذا، والأوجه أن ضمير الواحد إليه به لأنه الأصل المتبوع والبواقي تبع، وهذا مرتب على ما تقدم من أكل الرطب وغيره. أوفق: قال ميرك: الظاهر أن صيغة التفضيل ورد هناك لمجرد الموافقة؛ لأن تحقق المزية يتوقف على وجود الفضل في الطرف المقابل، اللهم إلا أن يقال بطريق الإمكان أو بحسب الحكمة قاله القاري، ثم لا تنافي بين نهيه عليا وبين رواية ابن ماجه: أنه عاد رجلا فقال: ماتشتهي؟ فقال: كعكا، وفي رواية: خبز بر فقال: من عنده خبز بر فليبعث إلى أخيه الحديث. لأن المريض إذا اشتدت شهوته لشيء فتناول القليل منه لا يضر فصدق الشهوة تدفع مضرته قاله المناوي وغيره، قلت: وقد حربت ذلك على نفسي فوجدته هكذا، وهو الأوجه عندي، وفيه توجيهات أخر. غداء: بفتح الغين المعجمة والدال المهملة والمد، هو الطعام الذي يؤكل أول النهار قاله القاري.

قالت: فأتانا يوماً فقلت: يا رسول الله! إنه أُهديَت لنا هديّة، قال: وما هي؟ قلت: حَيْسٌ، قال: أما إني أصبحت صائماً، قالت: ثم أكلَ. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا عمر بن حفص بن غياث، حدثنا أبي، عن محمد بن أبي يجيى الأسلميّ، عن يزيد بن أبي أميّة الأعور، عن يوسف سه إلى قيلة الله

حفیہ کے نزدیک قرآن شریف کی آیت ﴿وَلا تُبْطِلُوا أَعْمَالُكُمْ﴾ (محمد: ٣٣) (اپ اعمال کو باطل مت کرو) کی بنا پر روزہ نماز کوئی عمل توڑنا جائز نہیں، لیکن اس حدیث ہے چونکہ روزہ کا توڑنا معلوم ہوتا ہے اس لئے دونوں چیزوں پر عمل اس طرح کیا جائے گا کہ اگر کوئی ضرورت اور مجبور کی در پیش ہو تو اس حدیث کی وجہ ہے اس میں گنجائِش سمجھنی چاہئے اور بلا ضرورت توڑنا جائز نہیں۔ چنانچہ حضور اقد س طرف کے حال ہے بھی یہی ظاہر ہے۔ بعض علاء نے حدیث کے اس جملہ کا کہ "روزہ رکھنے کا ارادہ کر رکھا تھا'اس کا مطلب یہ فرمایا ہے کہ پختہ نیت نہیں فرمائی تھی، البتہ ارادہ تھا کہ آج روزہ رکھ لوں گا۔ لیکن بندہ کے نزدیک پہلی توجیہ اچھی ہے۔ مسکلہ: اگر کسی ضرورت سے نفل روزہ توڑ دینے کی نوبت آئے تو حفیہ کے نزدیک کہلی توجیہ اچھی ہے۔ مسکلہ: اگر کسی ضرورت سے نفل روزہ توڑ دینے کی نوبت آئے تو حفیہ کے نزدیک کسی دوسرے وقت قضا کرنا واجب ہے اس لئے کہ حضرت عائشہ فرانے گا کی روایت میں اس کی تصریح ہے کہ حضور اقدس سائے گئے نے ان کوار شاد فرمایا تھا کہ کسی دوسرے دن قضا کر لینا۔

(٣٢) یوسف بنالٹی کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س الٹی آیا کو ایک مرتبہ دیکھا کہ حضور نے ایک روٹی کا کلڑا لے کر اس پر

حيس: بحاء مهملة مفتوحة وتحتية ساكنة بعدها سين مهملة: هو التمر مع السمن والأقط، وقد يجعل عوض الأقط الدقيق أو الفتيت ثم يدلك حتى يختلط. وأصل الحيس: الخلط. ثم أكل: فيه جواز الفطر لمن أصبح صائماً، وبه قالت الحنفية لمن عرض له عذر، وأوجبوا القضاء أيضاً لرواية عائشة عند المصنف في الجامع وأبي داود وغيرهما، ولفظ أبي داود: قالت: أهدي لي ولحفصة طعام وكنا صائمتين فأفطرنا، فدخل رسول الله فقلنا له: يا رسول الله! إنا أهديت لنا هدية فاشتهيناها فأفطرنا، فقال رسول الله عليه أبوداود، ولفظ الترمذي: اقضيا يوما آخر مكانه، ورجح إرساله، والمرسل حجة، لا سيما إذا توبع، وقد تابعه حديث الباب؛ لما فيه من زيادة قوله: لكن أصوم يوماً مكانه. وصحح عبد الحق هذه الزيادة كما في هامش النسائي، وفي الباب أيضاً حديث أبي سعيد الخدري عند الطيالسي كما في هامش النسائي، يوسف: أجلسه رسول الله ثلاثة أحاديث كما قيل. وليس في هامش النسائي عجره وسماه يوسف، روى عن رسول الله ثلاثة أحاديث كما قيل. وليس في بعض النسخ كالقلمية وغيرها زيادة "عن عبد الله بن سلام" فيكون الحديث من مقولة يوسف، وهو الأوجه عندي؛ لأن الحديث أخرجه أبو داود في سننه برواية يوسف، وكذا الحافظ ذكره في قذيه، وفي الإصابة في ترجمة يوسف.

بن عبد الله بن سلام، عن عبد السلام قال: رأيت النبي الله أخذ كِسْرة من خبز الشعير فوضع عليها تمرة ثم قال: هذه إدام هذه فأكل. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا سعيد بن سليمان، عن عبد بن العوام، عن حُميدٍ، عن أنس بن مالك عليه: أنّ رسول الله على كان يُعجِبه التّفل. قال عبد الله: يعني ما بَقِي من الطّعام.

ایک تھجورر کھی اور فرمایا کہ بیہ سالن ہے اور نوش فرمالیا۔ فاکدہ: چو نکہ تھجور کا سالن کے موقع پر کھانا متعارف نہیں تھااس لئے معنور نے تنبیہ فرما دی کہ اس سے سالن کا کام بھی لیا جا سکتا ہے اور زندگی کے چند ایام کو اس طرح بھی گزارا جاسکتا ہے، اس لئے آدمی کو اپنی زندگی کے او قات کو ایسے مشاغل میں خرچ کرنا جو ابدی اور سرمدی زندگی میں کارآمد ہوں، سمجھ کی بات ہے اور تمام او قات کو محض پیٹ پالنے میں ضائع کر دینا انتہائی ناسمجی ہے کہ بیہ چند ایام زندگی بہر حال گزرہی جائیں گے اور موت ہر تکلیف کا خاتمہ ہے، لیکن جس تکلیف کے لئے موت بھی نہیں ہے وہ نہایت اہتمام کے قابل ہے۔ اور موت ہر تکلیف کا خاتمہ ہے، لیکن جس تکلیف کے لئے موت بھی نہیں ہے وہ نہایت اہتمام کے قابل ہے۔ اس خطرت انس خلیف فرماتے ہیں کہ حضور اقد س سکوائی کو ہانڈی اور پیالہ کا بچا ہوا کھانا مر غوب تھا۔ فائکدہ: یہ حضور اقد س شکھی کے کمالِ تواضع کی بنا پر تھا کہ اوپر کا کھانا دوسر وں کو اول کھلاتے اور بقیہ اپنے لئے پہند فرماتے، چنانچہ متعدد واقعات حدیث کی کتابوں میں اس کے شاہد ہیں۔ بعض علاء نے اس کی وجہ بیہ بھی لکھی ہے کہ نیچ متعدد واقعات حدیث کی کتابوں میں اس کے شاہد ہیں۔ بعض علاء نے اس کی وجہ بیہ بھی لکھی ہے کہ نیچ کھانے میں دُھنیت کم ہونے کی وجہ سے ہضم میں سہولت ہوتی ہے۔

عبد الله بن سلام: هكذا في النسخ المطبوعة الهندية وبعض المصرية، وليست هذه الزيادة في القلمية ولا أكثر المصرية ولا في نسخ الشروح، وذكرها القاري نسخة؛ إذ قال: وفي نسخة صحيحة: زيادة عن عبد الله بن سلام. إدام: لا دليل فيه للشافعية هي في من حلف لا يأكل إدامًا يحنث به؛ لأن هذا من باب المجاز والتشبيه، كما هو ظاهر لا خفاء فيه مع أن مبنى الأيمان على التعارف. عباد: بتشديد الموحدة، والعوام: بتشديد الواو، وحميد: بالتصغير. الثفل: بضم المثلثة ويكسر في الأصل: ما يرسب من كل شيء، وقد يطلق على ما بقي بعد الطعام، والمراد هناك: ما بقي في القدر أو في قصعة.

### بابُ ما جاء في صفة وضوء رسول الله على عند الطعام

حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، عن أيوب، عن ابن أبي مُلَيْكَة عن ابن عباس علماً: مسمراً ابن عباس علماً أنّ رسول الله على خرج من الخلاء، فقُرّب إليه الطعام، فقالوا: لا نأتيك بوضوء؟

### باب۔ حضور اقدس لَلْغُفَائِمُ کے کھانے کے وقت وضو کا ذکر

فائدہ: کھانے کے وقت سے مراد عام ہے کہ کھانے کے بعد ہو یا پہلے۔ وضواصطلاحی تو وہی ہے جو نماز کے لئے شرط ہے اور نماز کے او قات میں کیا جاتا ہے، سب اس کو جانتے ہیں لیکن لغت عرب میں صرف ہاتھ منہ دھونے کو بھی وضو کہا جاتا ہے اور یہ وضو لغوی کے نام سے مشہور ہے۔ اس باب میں دو طرح کی روایات وارد ہوئی ہیں، بعض روایات سے وضو کرنا معلوم ہوتا ہے ، یہ دوسر اوضو ہے جو وضو ہوتا ہے ، اور بعض روایات سے وضونہ کرنا معلوم ہوتا ہے یہ پہلا وضو ہے جو وضو اصطلاحی کہلاتا ہے، اور بعض روایات سے وضونہ کرنا معلوم ہوتا ہے یہ پہلا وضو ہے جو وضو

(۱) ابن عباس فل فی فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضور اقدس فل فی جب کہ بیت الخلاء سے فراغت پر باہر تشریف لائے تو آپ کی خدمت میں کھانا حاضر کیا گیااور وضو کا پانی لانے کے لئے پوچھا گیا۔ آپ نے فرمایا کہ مجھے وضو کا اُسی وقت تھم ہے جب نماز کا ارادہ کروں۔ فائکدہ: یعنی وضو اصطلاحی کا وجوب نماز ہی کے لئے ہے، کھانے کے لئے یاجب انتنج وغیرہ سے فراغت ہو فوراً وضو کرنا ضروری نہیں ہے، حضور فلی فی نے اسی لئے انکار فرما دیا کہ یہ ضروری نہیں ہے، حضور فلی فی نے اسی لئے انکار فرما دیا کہ یہ ضروری نہ سمجھ لیا جائے کہ جب استنج سے فراغت ہو تو وضو کیا جائے۔

وضوء: المراد به الوضوء اللغوي، كما يدل عليه قوله: "عند الطعام" أي: قبله وبعده، كما يدل عليه ما سيأتي في آخر الباب، وقيل: المراد الوضوء الشرعي: أي ما جاء في صفة الوضوء وجوداً وعدماً. وحاصل ما نقل السيد ميرك: أن الحديثين الأولين يدلان على أن الوضوء الشرعي ليس بمستحب، والحديث الثالث يدل على استحبابه، فلابد أن يحمل على الوضوء البروايات. لأناتيك: بحذف الهمزة الاستفهامية، وفي نسخة: بإثباتها.

قال: إنما أمرت بالوضوء إذا قُمتُ إلى الصلاة. حدثنا سعيد بن عبد الرحمن المَخْزُوميّ، حدثنا سفيان بن عيينة، عن عمرو بن دينار، عن سعيد ابن الحُويرث، عن ابن عباس هما قال: خرج رسول الله على من الغائط، فأي بطعام، فقيل له: ألا تتوضأ؟ فقال: أصلّي فأتوضأ؟. حدثنا يجيى بن موسى، حدثنا عبد الله بن نُمير، حدثنا قيس بن الربيع. ح وحدثنا قتيبة، حدثنا عبد الكريم الجُوْجَانيّ، عن قيس بن الربيع، عن أبي هاشم، عن زاذان، عن سلمان قال: قرأت في التوراة: إنّ بَرَكة الطّعام الوُضوء بعده، الربيع، عن أبي هاشم، عن زاذان، عن سلمان قال: قرأت في التوراة: إنّ بَرَكة الطّعام الوُضوء بعده،

(۲) ابن عباس فلنگی ہی ہے یہ بھی مروی ہے کہ حضور لنگی آگی ایک مرتبہ انتنج سے فارغ ہو کر تشریف لائے، حضور کی خدمت میں کھانا پیش کیا گیا۔ صحابہ نے پوچھا کہ کیا وضو نہیں فرمائیں گے؟ حضور لنگی آئی نے ارشاد فرمایا کہ اِس وقت مجھے نماز پڑھنی ہے کہ وضو کروں؟ فائکہ ہی حدیث میں بھی یہ مضمون گزر چکا ہے کھانے کے لئے وضو کرنا مستحب نہیں ہے، البتہ ویسے ہی ہر وقت با وضو رہنا اولی اور بہتر ہے کہ ظاہری طہارت کا اثر باطن پر پڑتا ہے، اس لئے اگر اشتنج وغیرہ سے فراغت پر وضو کرلیا جائے تو اولی ہے۔

أمرت: استدل به على أنه على كان يجب الوضوء عليه لكل صلوة متطهراً وغير متطهر، وعند أبي داود: أنه كان أمر بذلك فلما شق عليه أمر بالسواك، قال القاري: المراد بالصلوة هي وما في معناها كسحدة التلاوة ومس المصحف وإرادة الطواف، وكأنه بني الكلام على الأعم الأغلب. قال ميرك شاه: وليس في الحديث دلالة على غسل اليدين، فيحتمل أنه غسلهما، ويحتمل عدم الغسل بياناً للجواز. أصلي: بحذف همزة الاستفهام الإنكاري، وفي نسخة: بإثباتها، إنكار لما توهموه من إيجاب الوضوء للأكل أي: لا أصلي. فأتوضأ: بالنصب؛ لكونه بعد النفي وقصد السببية، وبالرفع؛ لعدمها. الجرجاني: بضم الحيم الأولى قاضي جرجان، روى عن أبي حنيفة هي وغيره، وروى عنه الشافعي وغيره، هرب من القضاء فحاور بمكة. أبي هاشم: على وزن فاعل، هو أبو هاشم الرماني، مختلف في اسمه، ووقع في بعض النسخ: أبو هشام، وهو غلط من الناسخ. زاذان: بزاء معجمة أول الحروف وبذال معجمة بين الألفين آخره نون. قرأت في التوراة؛ لا يخالف حديث غيه على عمر بن الخطاب عن عن النظر في التوراة؛ لأنه ليس في حديث سلمان أنه قرأ في الإسلام، مع أنه على حديث غيه قبل الكتاب فيما لم يؤمر، ثم أمر بمخالفتهم، فلعل هذا الحديث كان أولاً.

فذكرت ذلك النبي على وأخبرته بما قرأت في التوراة فقال رسول الله على: بركة الطعام: الوضوء قبله والوضوء بعده.

قبل اور کھانے کے بعد وضو (بیخی ہاتھ منہ دھونا) برکت کا سبب ہے۔ فائدہ: ممکن ہے کہ توریت میں ایک ہی وقت کا ذکر ہو، اس صورت میں دوسرے وقت کا اضافہ شریعت محدید کی زیادتی ہوگی کہ اس شریعت میں بہت ہے احکام پہلی شریعت میں ہو، اس صورت میں دوسرے وقت کا اضافہ شریعت میں بھی دونوں ہوں، لیکن چونکہ اس میں تحریف ہوئی ہے اس لئے ایک تھم یعنی کھانے سے زیادہ ہیں، اور ممکن ہے کہ توریت میں نظی سے نکل گیا ہو۔ علماء نے لکھا ہے کہ کھانے سے قبل ہاتھ دھونے میں مطلق سے نکل گیا ہو۔ علماء نے لکھا ہے کہ کھانے سے قبل ہاتھ دھونے میں برکت کا مطلب بیہ ہے کہ کھانے میں زیادتی ہوتی ہے کھانے والوں کا شکم سیر ہو جاتا ہے، اور کھانے کے بعد ہاتھ دھونے سے برکت کا مفہوم بیہ ہے کہ جن فوائد اور مقاصد کے لئے کھانا کھایا جاتا ہے وہ پورے ہوتے ہیں، بدن کا جزوبنتا ہے، نشاط پیدا کرتا ہے، عبادات اور عمدہ اخلاق پر تقویت کا سبب بنتا ہے۔

الوضوء إلخ: لعله إشارة إلى تحريف ما في التوراة، أو إيماء إلى أن شريعته زادت الوضوء قبله أيضاً استقبالا للنعمة بالطهارة المشعرة للتعظيم على ماورد: بعثت لأتمم مكارم الأخلاق.

#### بابُ ما جاء في قول رسول الله على قبل الطعام وبَعد ما يفرغ منه

حدثنا قُتيبة بن سعيد، حدثنا ابن لَهِيعة، عن يزيد بن أبي حبيب، عن راشد بن جندل اليافعي، عن حبيب بن أُوسٍ، عن أبي أبي أبي أبي بالأنصاري قال: كنا عند رسول الله على يوما، فقُرِّبَ إليه طعام، فلم أر طعاما كان أعظم بركة منه أوّل ما أكلنا، ولا أقل بركة في آخره، قلنا: يا رسول الله! كيف هذا؟ قال: إنّا ذَكَرنا اسم الله حين أكلنا، ثم قَعَد مَنْ أكل و لم يُسمّ الله تعالى، فأكل معه الشيطان.

## باب۔ اُن کلمات کا ذکر جو حُضور اقدس للنُّئَائِيَّ کھانے سے قبل اور کھانے کے بعد فرمایا کرتے تھے

فاكرہ: لعنی جو دُعائيں وغيرہ كھانے سے پہلے يا كھانے كے بعد پڑھنے كا حضور النُّحَاثِيَّ كا معمول تھا اُن كا ذكر۔ اس باب ميں امام تر مذى والنبيليە نے سات حديثيں ذكر فرمائى ہيں:

(۱) ابو ابوب انصاری فی فی فرماتے ہیں کہ ہم ایک مرتبہ حضور النگی فی خدمت میں حاضر تھے کہ کھانا سامنے لایا گیا۔ میں نے آج جیسا کھانا کہ جو ابتداءً بعنی کھانے کے شروع کے وقت نہایت با برکت معلوم ہوتا ہو اور کھانے کے ختم کے وقت بالکل بے برکت ہوگیا ہو، کبھی نہیں دیکھا تھا، اس لئے جرت سے حضور اقد س النگی ہے دریافت کیا۔ حضور النگی نے ارشاد فرمایا کہ شروع میں ہم لوگوں نے بسم اللہ کے ساتھ کھانا شروع کیا تھا اور اخیر میں فلاں شخص نے بغیر بسم اللہ پڑھے کھایا، اس کے ساتھ کھانا شروع کیا تھا اور اخیر میں فلاں شخص نے بغیر بسم اللہ پڑھے کھایا، اس کے ساتھ شیطان بھی شریک ہوگیا۔ فائکرہ: شیطان کا کھانا جمہور کے نزدیک حقیقت پر محمول ہے اور اس میں کوئی محال بھی نہیں ہے کہ شیطان کھاتا بیتا ہو۔ اس حدیث میں صرف ''بسم اللہ''کا ذکر ہے اس وجہ سے بعض علاء نے لکھا ہے کہ اگر فقط اتنا ہی کلمہ یعنی ''بسم اللہ' کو آواز سے پڑھنا اول ہے تاکہ دوسرے ساتھی کو اگر خیال نہ رہے تو یاد آجائے۔

اليافعي: نسبة إلى يافع، وهو اسم موضع أو قبيلة من رعين، على ما في القاموس. أول: منصوب على الظرفية و"ما" مصدرية، ولو أريد المضي بالنسبة إلى تقريب الطعام لا بالنسبة إلى زمان التكلم، ويحمل على زمان قبل الخندق، فلا يشكل ببركة طعام جابر في غزوة الخندق.

حدثنا يحيى بن موسى، حدثنا أبوداود، حدثنا هشام الدّستَوَائيّ، عن بُديل العُقيليّ، عن عبد الله بن عبيد بن عُمير، عن أُمّ كُلْثوم، عن عن عائشة على قالت: قال رسول الله على إذا أكل أحدكم فنسيّ أنْ يذكر اسم الله تعالى على طعامه، فليقل: بسم الله أوّله و آخره. حدثنا عبد الله بن الصّباح الهاشميّ البصريّ، حدثنا عبد الأعلى، عن معمر، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عمر بن أبي سَلَمة، أنه دخل على رسول الله على وعنده طعام فقال: أدْن، يا بُنيّ! فَسَمّ الله تعالى،

الدستوائي: نسبة إلى دستواء، بلدة من الأهواز، نسب إليه؛ لأنه كان يبيع الثياب التي تجلب منها. فليقل: قال القاري: ندبا، وقال المناوي: ندباً مؤكداً إذا تذكر حال الأكل لا بعده، على ما عليه بعض الشافعية؛ لأن التسمية إنما شرعت لدفع الشيطان وبالفراغ فاتت، لكن رجح البعض خلافه؛ لأنما وإن شرعت لدفعه فقد شرعت أيضاً ليقي ما أكله، وفصل البعض بين ما إذا تذكر حال الاشتغال بمصالح الطعام ولو بعد الأكل والعهد قريب وبين ما إذا بعد وانقطعت التسمية.

أوّله وآخره: بالنصب فيهما على الظرفية أي: في أو له وآخره، يعني على جميع أجزائه، فلا يقال: ذكرهما يخرج الوسط، ويمكن أن يقال: المراد "بالأول" النصف الأول و"بالآخر" النصف الثاني، أو على ألهما مفعولا فعل محذوف أي: أكلت أوله وآخره مستعينا به، وأورد عليه أنه في أول أكله ليس مستعينا به، وأحيب: بأنه مستعين حكماً؛ لأن حال المؤمن وشأنه أنه مستعين به في جميع أحواله، وإن لم يجر اسم الله على لسانه نسيانا فهو معفو عنه، ويدل عليه أن النسيان في ترك التسمية حال الذبح معفو مع ألها شرط، فكيف! وهي مستحبة ههنا، قاله القاري، وقال المناوي: إن الشرع جعله إنشاء استعانة بسم الله في أوله، وليس هذا إخباراً حتى يكذب، وبهذا يصير مستعينا في أوله ويترتب عليه ما يترتب على الاستعانة في أوله. الصباح: بصاد مهملة وبتشديد موحدة. يا بني: بصيغة التصغير شفقة، وكان ربيب النبي النبي على من جهة أم سلمة.

<sup>(</sup>٢) حضرت عائشہ فطائفہ افرماتی ہیں کہ حضور اقد س منتق ہے نہ ارشاد فرمایا کہ جب کوئی شخص کھانا کھائے اور بسم الله پڑھنا بھول جائے تو کھانے کے درمیان جس وقت یاد آئے بیشم اللهِ اَوَّلَهُ وَ آخِوَهُ کہہ لے۔

<sup>(</sup>٣) عمر بن ابی سلمی و الفاقد حضور اقدس الفاقیقیا کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ حضور الفاقیقیا کے پاس کھانار کھا ہوا تھا۔ آپ نے فرمایا کہ بیٹا! قریب ہو جاؤاور بسم اللہ کہہ کر دائیں ہاتھ سے اپنے قریب سے کھانا شروع کرو۔

وكُلْ بيمينك ممّا يليك. حدثنا محمد بن غيلان، حدثنا أبو أحمد الزبيري، حدثنا سفيان معراً الثوري، عن أبي هاشم، عن إسماعيل بن رياح، عن رياح بن عبيدة،

فائدہ: اسم اللہ کہنا بالاتفاق سنت ہے، اور دائیں ہاتھ سے کھانا جہور کے نزدیک سنت ہے اور بعض کے نزدیک واجب ہے،

اس لئے کہ ایک بائیں ہاتھ سے کھانے والے مخف پر حضور شائی نے بد دعا فرمائی تھی تواس کا ہاتھ شُل ہو گیا تھا۔ جس کا عبرت انگیز واقعہ حدیث کی کتابوں میں ہے کہ ایک مخف بائیں ہاتھ سے کھارہ تھا، حضور شائی نے تبیہ فرمائی کہ دائیں ہاتھ سے کھاؤ، اُس نے کہہ دیا کہ میں وابنے ہاتھ سے نہیں کھا سکا، حضور شائی نے فرما دیا کہ آئندہ بھی نہ کھا سکو۔ اس کے بعد سے دایاں ہاتھ منہ تک نہیں جا سکا تھا۔ ایک دوسری روایت میں ہے کہ آپ شائی نے ایک عورت کو بائیں ہاتھ سے کھاتے دیکھا تھا تواس پر بد دعا فرمائی اور وہ عورت طاعون میں مری۔ ابن ماجہ کی روایت میں ہے کہ حضور شائی کے ان ان ارتبات کی روایت میں ہاتھ سے کہ آپ شائی ہے کہ تبین ہاتھ سے کہ تبین ہاتھ سے کہ آپ شائی ہے کہ تبین ہاتھ ہے کہ تبین ہاتھ سے ہاتی ہاتھ سے ہاتھ سے ہاتھ سے ہاتی ہاتھ سے ہاتی ہاتھ سے ہاتی وجہ سنت ہے گئی ہاتھ سے شیطان کھاتا اور پیتا حضور اقد س شائی گا تھم ہے کہ دائیں ہاتھ سے کھاؤاور دائیں ہاتھ سے بواس لئے کہ بائیں ہاتھ سے شیطان کھاتا اور پیتا حضور اقد س شائی گا تھم ہے کہ دائیں ہاتھ سے شیطان کھاتا اور پیتا ہی بعض علاء کے نزدیک ان روایات کی وجہ سے واجب ہے، لیکن عبر المضمون یعنی آئی جانب سے کھانا بھی بعض علاء کے نزدیک ان روایات کی وجہ سے واجب ہے، لیکن عبر کے نزدیک شنت ہے۔

وكل: الجمهور على أن الأوامر الثلاثة للندب، وقيل: بالوجوب في غير الأول. قلت: ولعل الباعث للجمهور في حملهم الأمر بالأكل مما يليك على الندب حديث: "تتبع النبي على الدبّاء حوالي القصعة" وهو حديث معروف، والباعث في حملهم الأمر بالأكل باليمين على الندب ما أخرجه الطبراني بسند ضعيف: أن عبد الله بن جعفر قال: "رأيت في يمين النبي قثاء وفي شماله رطباً وهو يأكل من ذا مرة ومن ذا مرة"، وأخرج أبو نعيم في كتاب الطب له بسند فيه ضعف عن أنس: "أن النبي كان يأخذ الرطب بيمينه والبطيخ في يساره فيأكل الرطب بالبطيخ"، ذكرهما القارى في باب الفاكهة، وحمله على تبديل ما في يديه؛ لكلا يلزم الأكل بالشمال. رياح: بكسر الراء والمثناة التحتية، والد إسماعيل المذكور. و"عبيدة" بفتح فكسر.

(٣) ابو سعید خدری رفی النفی کہتے ہیں کہ حضور اقد س النفی کیا جب کھانے سے فارغ ہوتے تو یہ دُعا پڑھتے: الْحَمْدُلِلَةِ الَّذِيْ أَطْعَمَنَا وَسَقَانَا وَجَعَلْنَا مُسْلِمِیْنَ (تمام تعریف اس ذات پاک کے لئے ہے جس نے ہمیں کھانا کھلایا، پانی پلایا اور ہمیں مسلمان بنایا)۔ فاکدہ: کھانے پر حمد تو ظاہر ہے کہ کھانے سے فراغت ہوئی اور آیت ﴿لَئِنْ شَکَرَتُم لَاَزِیدَنَکُم ﴿ (ابراهیم: ٧) (اگر تم میرا شکر اداکروگے تو میں عطامیں زیادتی کروں گا) کی بنا پر شکر کا موقع ہے ہی۔ مسلمان ہونے کو اس کے ساتھ اس لئے منظم فرمایا کہ انعاماتِ ظاہر یہ کے ساتھ انعاماتِ باطینہ بھی شامل رہیں، یا اس لئے کہ در حقیقت کھانے پینے پر شکر اور حق تعالیٰ جَلُ فَیْکُی حمد اسلام ہی کا ثمرہ ہے اس لئے اس کو بھی شامل کیا۔

(۵) ابو امامہ کہتے ہیں کہ حضور اقدس النگائی کے سامنے سے جب دستر خوان اُٹھایا جاتا تو آپ یہ وُعا پڑھتے: الْحَمْدُ اللهِ حَمْدُ اللهِ عَمْدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

أطعمنا: صيغة الجمع باعتبار شركة الأهل أو الأضياف أو أمّته الضعيفة، فينبغي التأسي بهذه الألفاظ تشريكاً للمسلمين. وسقانا: أردفه به؛ لأنه من تتمة الطعام؛ لأنه لا يخلو عن الشرب في أثنائه غالباً. مسلمين: هكذا في جميع النسخ الموجودة من الهندية والمصرية، وفي بعض الحواشي بطريق النسخة: "من المسلمين" أي: الموحدين والمنقادين لجميع أمور الدين. قيل: لما كان الحمد يستجلب به المزيد أتى به محلي تحريضا لأمته على التأسي به، وختمه بقوله: "وجعلنا مسلمين"؛ للجمع بين الحمد على النعمة الدنيوية والأخروية، وإشارة إلى أن الأولى أن لا يجرّد حمده إلى دقائق النعم، بل ينظر إلى جلائلها، ولأن الإتيان بحمده من نتائج الإسلام، ولأن المدار على حسن الخاتمة مع مافيه من الإشارة إلى الانقياد في الأكل والشرب وغيرهما.

المائدة: قد فسروها بأنها: خوان عليه طعام، وتقدم رواية أنه ﷺ لم يأكل على خوان قط، فقيل: أكل عليه بعض الأحيان لبيان الجواز، و وجه أيضاً بأن المثبت مقدم، وبأن المائدة تطلق على كل ما يوضع عليه الطعام ولا يختص بصفة مخصوصة، وقد تطلق المائدة ويراد كها الطعام وبقيته وإناءه فلا تعارض، قاله القاري.

من بين يديه يقول: ألْحَمْدُ للهِ حَمْداً كَثِيراً طَيّباً مُّبَارَكاً فِيْهِ غَيْرَ مُودَ عَ وَلَا مُسْتَغْنَى عَنْهُ رَبّنا. حدثنا وليع، عن هشام الدَّسْتُوائي، عن بُدَيلٍ بن ميسرة العُقيلي، عن عبد الله بن عبيد بن عُمير، عن أم كُلثوم، عن عائشة عن عائشة على قالت: كَانُ النبي على يأكل الطعام في ستة من أصحابه، فحاء أعرابي، فأكلَه بلُقمتين، فقال رسول الله على لا له على لكفاكم. حدثنا هناد ومحمود بن غيلان، قالا: حدثنا أبو أسامة، عن زكريا بن أبي زائدة، عن سعيد بن أبي بُردة، عن العبد أن يأكل الأكلة، ويشرب الشَّربة، فيحمده عليها.

(۱) حضرت عائشہ فِلْ عَمِی آمیں کہ حضور اقدس سُنْ عَیْلُ چھ آد میوں کے ساتھ کھانا تناول فرمارہ سے کہ ایک بدوی آیا اور اس نے دو لقموں میں سب کو نمٹا دیا، حضور سُنْ عَیْلُ نے ارشاد فرمایا کہ اگریہ بیم اللہ پڑھ کر کھاتا تو یہ کھاناسب کو کافی ہو جاتا۔ فاکدہ: یعنی اس کے بیم اللہ نہ پڑھ نے شیطان کی شرکت ہوئی اور وہ سب کو نمٹا گیا جس سے بے برکتی ہوگئ۔ فاکدہ: یعنی اس کے بیم اللہ نہ پڑھنے نے حضور اکرم سُنْ عَیْلُ کے نقل کیا کہ حق تعالیٰ جَلَ شَانِدہ کی اس بات پر بہت ہی رضا مندی ظاہر فرماتے ہیں کہ ایک لقمہ کھانا کھائے یا ایک گھونٹ پانی چے اور حق تعالیٰ جَلُ شُنْ کا اس پر شکر اوا کرے۔ اللّٰهُم لَكَ الْحَمْدُ وَلَكَ الشُّکُورُ لَا أُحْصِی ثَنَاءً عَلَيْكَ.

غير موقع: الضمير يرجع إلى الله عزوجل، أو إلى الحمد، أو إلى الطعام الذي يدل عليه السياق. قاري. ربنا: روي بالرفع والنصب والجر، فالرفع على تقدير: هو أو أنت ربنا، اسمع حمدنا ودعائنا، أو على أنه مبتدأ وحبره لفظ "غير" بالرفع مقدم عليه، والنصب على أنه منادى، حذف حرف النداء، والجر على البدلية من اسم الجلالة. قالت: يحتمل أن يكون هذا ووقعة أبي أيوب الله متحدة، ويحتمل التعدد وهو الظاهر، وكذا يحتمل أن تكون عائشة رأت ذلك المنزل بعينها قبل نزول الحجاب، ويحتمل أن يكون من مراسيل الصحابة. قاري. بردة: بضم الموحدة وسكون الراء، اسمه عامر.

#### بابُ ما جاء في قَدَح رسول الله عليه

حدثنا الحسين بن الأسود البغداديّ، حدثنا عمرو بن محمد، حدثنا عيسى بن طَهْمان، عن المعنى بن طَهْمان، عن أثابت! عن أثابت قال: أخرج إلينا أنس بن مالك قَدَح خَشَبٍ غليظاً مُضَبَّبا بحديد فقال: يا ثابت! هذا قدح رسول الله على حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا عمرو بن عاصم، حدثنا محاد بن سلمة، حدثنا حُميدٌ وثابت، عن أنس مله

#### باب۔ حضور اقد س النُّكُمَّائِمُ كَ بِيالِه كا ذكر

فاكده: پياله سے مراد جيماكه روايت سے معلوم ہوتا ہے وہ پياله ہے جس سے پانى تناول فرماتے تھے۔

(۱) ثابت کہتے ہیں کہ حضرت انس والنفی نے ہم کو ایک لکڑی کا موٹا پیالہ جس میں لوہے کے پترے لگ رہے تھے، نکال کر دکھلا یااور فرمایا کہ اے ثابت! یہ حضور اکرم ملتفی کیا پیالہ ہے۔ فاکرہ: کہتے ہیں کہ حضرت نفر بن انس والنفی کی میراث سے یہ پیالہ آٹھ لاکھ در ہم میں فروخت ہوا تھا اور امام بخاری والنفیجیہ نے بھرہ میں اس پیالہ سے پانی بھی پیا۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ وہ اور پیالہ تھا۔

(۲) حضرت انس فیلنگی کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس منگی آگا کو اس پیالہ سے پینے کی سب انواع: پانی، نبیذ، شہد، دودھ سب چیزیں پلائی ہیں۔ فائکہ ہ: نبیذیہ کہلاتی ہے کہ تھجور تشمش وغیرہ پانی میں بھگو دی جائے اور جب اس کا اثر اچھی طرح آجائے تو

قدح: القدح بفتحتين: ما يشرب منه، وقال ابن الأثير: هو إناء بين إنائين لا صغير ولا كبير، وربما وصف بأحدهما، جمعه أقداح. قال ابن القيم: كان للنبي القيم: واحد منها يسمى الربال، والآخر مغيثا، والآخر مضبّا بسلسلة من فضة، قاله المناوي. قلت: لكن الآتي في الحديث مضبب بحديد، وسيأتي قريباً. الحسين: بن علي بن الأسود، منسوب إلى جده، وقد ينسب إلى أبيه، والمشهور الأول. مضبباً: بالنصب على أنه صفة قدح، والمضبب: المشدود بالضبات جمع ضبة: وهي حديدته العريضة التي يضبب بحا، قال المناوي: الضبة ما يشعب به الإناء من حديد أو غيره. قال ميرك: وقد ثبت في الصحيح: أن قدح النبي الذي كان عند أنس هو قدح جيد عريض، طوله أقصر من عرضه، وفي الصحيح أيضاً: أنه قد انصد ع فسلسل بعضه ببعض بفضة، قاله القاري.

قال: لقد سَقيتُ رسول الله ﷺ بهذا القدح الشرابَ كله: الماءَ والنَّبيذَ والعَسَلَ واللَّبنَ.

وہ پانی نبیز کہلاتا ہے۔ مقوی اور مفرح ہوتا ہے۔ حضور کے لئے شب کو تھجوریں وغیر ہ بھگو دی جاتی تھیں اور صبح کو حضور النگیکیا نوش فرمالیتے اور تبھی دوسرے دن تک بھی جب تک کہ اُس میں شکر (نشہ)کا اندیشہ نہ ہوتا تھا، کام میں لایا جاتا تھا۔

كله: أي: أنواعه كلها، وأبدل الأربعة المذكورة بدل بعض اهتماماً بشألها؛ لكولها أفضل المشروبات، أو لكولها أشهر أنواعه.

#### بابُ ما جاء في صفة فَاكِهَة رسول الله عليه

حدثنا إسماعيل بن موسى الفزاري، حدثنا إبراهيم بن سعد، عن أبيه، عن عبد الله بن جعفر قال: كان النبي على يأكل القِشَّاء بالرطب. حدثنا عبدة بن عبد الله الخُزَاعي البصري، حدثنا معاوية بن هشام، عن سفيان، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة على أن النبي على كان يأكل البِطَيْخ بالرُّطب. حدثنا إبراهيم بن يعقوب، حدثنا وَهْب بن جَرير، حدثنا أبي قال: سمعت حُميدا يقول -أو قال: حدثني حُميد- قال وهب: وكان

#### باب۔ حضور اقد س النُّكُمَّائِمُ كَا حَالُوں كا ذكر

فاكده: لعني حضور اقدس النَّي في في كياكيا كهل تناول فرمائ بين- اس باب مين يائج حديثين ذكركي من بين:

(۱) عبدالله بن جعفر خلافی کہتے ہیں کہ حضور اقد س النہ کیا کٹری کو تھجور کے ساتھ نوش فرماتے تھے۔

فائدہ: کٹری چونکہ ٹھنڈی ہوتی ہے اور تھجور گرم، اس طرح سے دونوں کی اصلاح ہو کر اعتدال پیدا ہو جاتا ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ کھانے کی چیکی ہوتی ہے اور حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ کھانے کی چیزوں میں اُن کے مزاج کی رعایت رکھنا مناسب ہے، نیز کلڑی پھیکی ہوتی ہے اور تھجور میٹھی جس کی وجہ سے کلڑی میں بھی مٹھاس آ جاتی ہے۔

(۲) حضرت عائشہ فیل خیافرماتی ہیں کہ حضور اقد س سی آتر ہوز کو تازہ تھجوروں کے ساتھ نوش فرماتے تھے۔ فائدہ: ترمذی وغیرہ کی روایت میں اس قصہ میں تصر سی کے حضور اکرم سی آتے اس کے ساتھ یہ بھی فرمایا کہ اس کی شخٹہ ک اُس کی گرمی کو اور اُس کی گرمی اِس کی شخٹہ ک کو زائل کر دے گی۔

الفزاريّ: بفتح الفاء والزاء المخففة، منسوب إلى بني فزارة، قبيلة من غطفان. القثاء: بكسر القاف ويضم وتشديد المثلثة ممدودا قاله القاري، وقال المناوي: الكسر أشهر من الضم، نوع من الخيار أخف منه. البطّيخ: قال القاري: اختلفوا في المراد منه، فقيل: هو الأصفر المعبر عنه في الرواية الآتية بالخربز، وقيل: هو الأخضر وهو الأظهر. أو قال حدثني: ظاهره إظهار الشك في لفظ الشيخ بأنه قال بلفظ "معت" أو بلفظ "حدثني" قال القاري: المقصود غاية الاحتياط في عبارة الرواية وإلا فمرتبة السماع والقول واحدة عند المحدثين في اصطلاحهم. قال وهب إلخ: قال القاري: معناه كان حميد صديقا لوهب أو بالعكس. والأوجه عندي أن يقال: قال وهب: وكان جرير صديقا لحميد كما هو الظاهر، ولا يصح ما خلط الشراح في هذا الكلام.

صديقا له، عن أنس بن مالك في قال: رأيت النبي في يجمع بين الخوبز والرُّطب. حدثنا محمد بن يحي، حدثنا محمد بن عبد العزيز الرَّمليّ، حدثنا عبد الله بن يزيد بن الصَّلتِ، عن محمد بن إسحاق، عن يزيد بن رُومَان، عن عُروة،

(٣) حضرت انس خلی گئے کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س سلخ کیا کو خربوزہ اور کھجور اکتھے کھاتے ہوئے دیکھا۔ فاکدہ: بعض علاء نے اس جگہ بھی بجائے خربوزہ کے تربوز کا ترجمہ کیا ہے اور منشاء پہلی روایت کی بنا پر اس کا شخنڈ ا ہونا ہے لیکن ظاہر سے کہ یہاں خربوزہ متعارف ہی مراد ہے اور کھجور سے کھانے کی وجہ بظاہر اس کا پھیکا پن ہے۔ یہ ضروری نہیں کہ ایک ہی مصلحت سب جگہ جاری کی جائے، ممکن ہے کہ کسی جگہ کوئی اور مصلحت ہو، اس لئے بندہ نا چیز کے نزدیک تربوز کو کھجور سے کھانے کا قصہ مستقل ہے اور اس کی مصلحت دونوں کے مزاج میں اعتدال پیدا کرنا ہے کہ تربوز شخنڈ ا ہوتا ہے، اور خربوزہ کو کھجور سے کھانے کا قصہ مستقل ہے اور اس کی مصلحت خربوزہ کا پھیکا ہونا ہے کہ تربوز شخنڈ ا ہوتا ہے، اور وجہ سے شکر ڈال کر اس کو کھایا جاتا ہے، اس لئے دونوں حدیثوں کو ایک پر محمول کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

صديقا له: وهو بالتخفيف بمعنى: الحبيب الصادق في المصافاة، وفي نسخة بكسر الصاد وتشديد الدال بمعنى كثير الصدق، لكن لا يلائمه إذا لفظ له إلا أن يقال: إن المعنى: كان حميد مصدقا لوهب قاله القاري. قلت: وفي مرجعي الضميرين نظر كما تقدم، والصواب: كان حرير مصدقا لحميد. الخوبز: قال القاري: بكسر الحاء المعجمة وسكون الراء وكسر الموحدة في آخرها زاء، هو البطيخ بالفارسية على ما في النهاية، والظاهر أنه معرب "الخربزة" وهي بفتح الخاء والباء في آخرها هاء، وهو الأصفر، فيحمل على نوع منه لم يتم نضجه، فإن فيه برودة يعدمها الرطب، فاندفع قول من زعم أنه الأخضر محتجا بأن الأصفر فيه حرارة على أن للأصفر بالنسبة للرطب برودة، وقال المناوي: المراد الأصفر، والقول: بأنه الأخضر لأن الأصفر فيه حرارة، ليس بمناسب، لأن القصد التعديل أو بأن الأصفر غير النضيج غير حار، والحار ماتناهي نضجه، وقال زين الحفاظ العراقي: المراد ههنا الأصفر لا الأخضر كما وهم؛ لأن الخربز اسم للأصفر بأرض الحجاز. وحكى شيخي الوالد عن شيخه مولانا الشيخ الكنگوهي في الكوكب الدري: أن المراد بالحرارة والبرودة حرارة الحس واللمس لا حرارة المزاج، وقال: ما أجاب بعضهم بأنه: كأنه نيا غير نضيج، فيأبي عنه أنه لا يؤكل عادة. قلت: وهذا كله على ماهو المشهور عند الأطباء أن طبع الخربز حار، و ما حكى صاحب المحيط الأعظم عن أبي علي بن سينا أن طبع الخربز بارد، فلا حاجة إلى الجواب، فإنه يصح حينئذ يكسر حر هذا ببرد هذا بلا تردد.

عن عائشة على: أن النبي الله أكل البِطِّيخ بالرُّطب. حدثنا مالك ، عن سعيد، عن مالك بن أنس ح وحدثنا إسحاق بن موسى، حدثنا معن حدثنا مالك ، عن سهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة على قال: كان الناس إذا رَأُوا أوّل الثّمر، جاؤا به إلى النبي الله فإذا أخذه رسول الله الله قال: اللهم بارك لنافي ثمارنا، وبارك لنافي مدينتنا،

اس کے بعد جس چھوٹے بچے کو دیکھتے اس کو مرحمت فرما دیتے۔ (ترجمۂ دعا)اے اللہ! ہمارے بھلوں میں برکت فرما اور ہمارے شہر میں برکت فرما اور ہماری اس چیز میں جو صاع اور مدسے ناپی جاتی ہو(ید دوپیانے ہیں۔ مدینہ منورہ میں تھجوریں وغیرہ سب چیزیں ان سے ناپ کر فروخت کی جاتی تھیں)ان میں برکت فرما۔ اے اللہ! واقعی حضرت ابراہیم تیرے بندے اور تیرے دوست اور تیرے نبی تھے اور بیشک میں بھی تیرا بندہ اور تیرا نبی ہوں (چونکہ موقع تواضع کا تھا اس لئے اپنے حبیب ہونے کا ذکر اس جگہ نہیں فرمایا)انھوں نے (جن چیزوں کی) دعا (اپنے آباد کردہ) شہر مکہ مکرمہ کے لئے کی ہے (جس کا بیان آیت ﴿فَاجْعَلْ أَفْنِدَةً مِنَ النَّاسِ تَھْوِي إِلَيْھِمْ وَارْزُقُهُمْ مِنَ الشَّمَرَاتِ ﴾ [ابراهیم: ۳۷] میں ہے کہ لوگوں کے تلوب مکہ کی طرف مائل فرما دے اور بھلوں کی روزی ان لوگوں کو میشر فرما) وہی دعا اُس سے دو چند مقدار میں میں مدینہ منورہ کے لئے کرتا ہوں۔

إلى النبيّ: إيثاراً له بذلك على أنفسهم، وحباً له، وتعظيما لجنابه، وطلباً للبركة فيما حدد الله عليهم من نعمه ببركة وجوده، ويرونه أولى الناس بما سبق إليهم من رزق ربهم. وينبغي أن يكون خلفاؤه من العلماء والأولياء كذلك قاله القاري، وقال المناوي: فيه أن الباكورة يندب الإتيان بها لأكبر القوم علما وعملاً.

<sup>(</sup>۴) حضرت عائشہ فیلٹی میانی ہیں کہ حضور اقد س فیلٹی کی تربوز کو تر تھجوروں کے ساتھ تناول فرماتے تھے۔

<sup>(</sup>۵) ابو ہر يرة رَبِّنَ فَيْ كُتِ بِين كه لوگ جب كسى نئے كِفِل كو ديكھتے تواس كو حضور كى خدمت ميں لاكر پيش كرتے تو حضور به دُعا پڑھتے: اللّهم بارك لنا في ثمارنا، وبارك لنا في مدينتنا، وبارك لنا في صاعنا، وفي مدنا، اللّهم إن إبراهيم عبدك وخليلك ونبيك، وإني عبدك ونبيك، وإنه دعاك لمكة، وإني أدعوك للمدينة بمثل ما دعاك به لمكة ومثله معهـ

وبارك لنا في صاعنا، وفي مدنا، اللهم إن إبراهيم عبدك و حليلك و نبيك، وإني عبدك و نبيك، وإنّه دعاك لمكّة، وإني أدعوك للمدينة بمثل ما دعاك به لمكّة، ومثله معه. قال: ثم يدعو أصغر وليد يراه فيعطيه ذلك الثّمر. حدثنا محمد بن حميد الرازي، حدثنا إبراهيم بن المختار، عن محمد بن إسحاق، عن أبي عبيدة بن محمد بن عمّار بن ياسر، عن الرّبكيع بنت مُعَوِّذ بن عفراء قالت: بَعَثني مُعاذ بقناع من رُطب،

(۱) رُ تَعِی اَلَیْمَ کہتی ہیں کہ مجھے میرے چیا معاذ بن عفرا نے تازہ تھجوروں کا ایک طبق جن پر چھوٹی چھوٹی روئیں دار کر ایک علی ہیں ہیں ہے۔ حضور اگرم النگائی کو ککڑی مر غوب تھی۔ میں جس وقت ککڑیاں کے کر عاضر خدمت ہوئی ہوں حضور والا کے پاس بحرین کے کچھ زیورات آئے ہوئے رکھے تھے، حضور نے ان میں سے ایک ہاتھ بھر کر مجھے مرحمت فرمایا۔ فائدہ: ککڑی تھجور کے ساتھ علاوہ نذکورہ فوائد کے بدن کو فر بہ بھی کرتی ہے۔

صاعنا: المراد به الطعام الذي يكال بالصيعان والأمداد، فيكون دعاء لهم بالبركة في أقواقم في عموم أوقاقم قاله القاري، وقال المناوي: في صاعنا ومدنا بحيث يكفي المكيال فيها من لا يكفيهم أضعافه في غيرها، ثم قالا: ويحتمل أن تكون البركة المذكورة في الحديث دينية، وهي ما يتعلق بهذه المقادير من حقوق الله تعالى في الزكوة والكفارات.

عبدك: توسّل بعبوديته ونبوّته، وقدم الأولى؛ لأنه لا شرف أعلى منه، ولم يقل: حليلك وإن كان خليلا كما ورد في عدة الأخبار، بل خص بمقام الحبّة الأرفع من مقام الخلة؛ لأنه في مقام التواضع؛ إذ هو اللائق بمقام الدعاء، وأدباً مع أبيه الخليل، كذا في المناوي بتغير. ومثله معه: يعني أدعوك ضعفي ما دعاك خليلك إبراهيم عليه الصلوة والسلام، ولا حجة في الحديث على المسئلة الخلافية في تحريم المدينة كما ترى.

وليد: في رواية: أصغر من يحضر، وفي أخرى: فيدعو أصغر وليد له. فحمل بعضهم الروايتين المتقدمتين على هذه الرواية، ومنهم من أول قوله "له" أي: للمؤمنين، وليس المراد من أهل بيته. والظاهر عندي في الجمع بينها أن ذلك بحسب ما اتفق له من حضور صغير أو دعاء أحد من أهل قرابته. ووجه ترجيح الصغير للباكورة شدة حرصهم وكثرة تطلبهم. عبيدة: بزيادة التاء في آخره، فما في بعض النسخ من حذفه تحريف. الرئبيع: بضم الراء وفتح الموحدة بتشديد التحتانية المكسورة، بنت معوذ بتشديد الواو وفتحها على الأشهر، وجزم الوقشي أنه بالكسر.

وعليه أجر من قثاءٍ زُغْبٍ - وكان النبي على يحب القِثَّاء - فأتيتُه به، وعنده حِليةٌ قد قدِمَتْ عليه من البحرين، فملأ يده منها فأعطانيه. حدثنا علي بن حجر، أخبرنا شريك، عن عبد الله بن محمد بن عَقيل، عن الرُّبيع بنت مُعَوّذ قالت: أتيتُ النبي على بقناعٍ من رُطب وأجرٍ زُغْبٍ، فأعطاني مِلْءَ كفّه حُلِيّاً، أو قالت: ذهباً.

چنانچہ حضرت عائشہ فیلٹے کیا فرماتی ہیں کہ میری رخصتی کے وقت میری والدہ کو خیال ہوا کہ اس کا بدن کچھ فربہ ہو جائے تاکہ اٹھان کچھ اچھا ہو جائے تو مجھے کٹری تازہ کھجور کے ساتھ کھلائی، جس سے میرے بدن میں اچھی فربہی آگئے۔ ایک ضعیف حدیث میں حضرت عائشہ فیلٹے کا سے بھی نقل کیا گیا کہ حضور اقد س الٹھ گئے گئریاں نمک سے نوش فرمایا کرتے تھے۔ اس میں کوئی مانع نہیں کہ بھی نمک سے تناول فرماتے ہوں بھی کھجور کے ساتھ کہ رغبت کی وقت میٹھے کی ہوتی ہے کی وقت نمکین کی۔ نہیں کہ بھی نمروی ہے کہ میں حضور اقد س الٹھ گئے گئے کی خدمت میں ایک طبق کھجوروں اور چھوٹی جھوٹی روئیں دار کئریوں کا لے کر گئی، تو حضور نے مجھ کو ایک ہاتھ مجر کر سونا یا زیور مرحمت فرمایا۔ فائکرہ: یہ وہی پہلا قصہ ہے، اس حدیث میں مختر کر دیا۔ سونے اور زیور میں کی راوی کو شک ہوا۔

أجو: بفتح الهمزة وسكون الجيم وراء منون مكسور جمع جرو بكسر الجيم، وهو: الصغير من كل شيء حتى الحنظل والبطيخ، والمراد هناك القثاء كما هو مبين بـــ "من" البيانية في هذه الرواية. قاله القاري. زُغب: بضم الزاء وسكون الغين المعجمة، جمع أزغب من الزغب بالفتح: هو صغار الريش أول ما طلع، شبه به ما على القثاء من الزغب. البحرين: أي من خراج البحرين، وهو على لفظ التثنيه موضع بين البصرة وعمّان.

#### بابُ ما جاء في صفة شراب رسول الله عليه

حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان، عن معمر، عن الزهريّ، عن عروة، عن عائشة على قالت: كان أحب الشّراب إلى رسول الله على الحُلو البارد. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا إسماعيل بن أبراهيم، أخبرنا عليّ بن زيد، عن عمر - هو ابن أبي حرملة - عن ابن عباس على قال: دخلت مع رسول الله على أنا وخالد بن الوليد على ميمونة، فجاءتنا بإناء من لبن، فشرِبَ رسول الله على ميمونة، فجاءتنا بإناء من لبن، فشرِبَ رسول الله على ميمونة،

### باب۔ حضور اقدس طنگ کیا کے پینے کی چیزوں کے احوال

فأكده: اس باب مين مصنف والنبيطية في دو حديثين ذكركي بين:

(۱) حضرت عائشہ فیلٹھ فرماتی ہیں کہ حضور اقد س الفاقیق کو پینے کی سب چیزوں میں میٹھی اور ٹھنڈی چیز مرغوب تھی۔

فاکدہ: بظاہر تواس حدیث سے ٹھنڈ ااور میٹھا پانی مراد ہے۔ چنانچہ ابو داؤد وغیرہ کی روایت میں بالنصر سے وارد ہے اور یہ بھی محمل ہے کہ اس سے شہد کا شربت یا تھجوروں کی نبیذ مراد ہو جیسا کہ پیالہ کے باب میں گزر چکا۔ حضور اقد س الفاقیق کے دربار میں کھانے کا اہتمام کچھ ایسانہ تھا، جو حاضر ہوتا وہی تناول فرما لیتے لیکن میٹھے اور ٹھنڈے پانی کا خاص اہتمام تھا۔ سقیا جو مدینہ طیبہ سے کئی میل پر ہے وہاں سے میٹھا پانی حضور کے لئے لا یا جاتا تھا۔ حضور اقد س الفاقیق نے حضرت داؤد علیہ بیالی کہ دعارت داؤد علیہ بیالی کے دعارت داؤد علیہ بیالی کے اللہ اور اہل وعیال سے دعا نے الفاظ میں یہ بھی نقل فرما یا کہ اے اللہ! اپنی الی محبت مجھے عطا فرما جو میرے لئے اپنی جان و مال اور اہل وعیال سے اور ٹھنڈے یانی کی محبت سے بھی زیادہ ہو۔

(۲) ابن عباس خلیفی فرماتے ہیں کہ میں اور خالد بن الولید دونوں حضور اقدس کیفیفی کے ساتھ حضرت میمونہ فیلیفیماً کے گھر گئے (ام الموَمنین حضرت میمونہ فیلیفیماً ان دونوں حضرات کی خالہ تھیں) وہ ایک برتن میں دودھ لے کر آئیں۔ حضور کیفیکیا نے اس میں سے تناول فرمایا۔ میں دائیں جانب تھااور خالد بن ولید بائیں جانب۔ مجھ سے ارشاد فرمایا کہ اب

أبي عمر: بضم العين وفتح الميم، هو محمد بن يجيي بن أبي عمر العدني أبوعبد الله الحافظ، قد ينسب إلى حده.

وأنا على يمينه وخالد عن شماله، فقال لي: الشَّربة لك، فإن شئتَ آثرت بها خالدا، فقلت: ما كنت لأُوثر على سؤرك أحدا، ثم قال رسول الله ﷺ: من أطعمه الله طعاماً فليقل: اللهم بَارِكْ لَنَا فِيْهِ وَزِدْنَا مِنْهُ، ومن سقاه الله لبناً فليقل: اللهم بَارِكْ لَنَا فِيْهِ وَزِدْنَا مِنْهُ،

پینے کا حق تیراہے (کہ تو دائیں جانب ہے) اگر تو اپنی خوشی سے جاہے تو خالد کو ترجیج دے دے۔ میں نے عرض کیا کہ آپ کے جھوٹے پر میں کسی کو بھی ترجیح نہیں دے سکتا۔ اس کے بعد حضور النہ آئی نے یہ ارشاد فرمایا کہ جب کسی شخص کو حق تعالی شانہ کوئی چیز کھلائیں تو یہ دعا پڑھنی چاہئے: اکلٹھ مَ بَادِك لَنَا فِیْهِ وَأَطْعِمْنَا خَیْراً مِنْهُ (اے اللہ! تو اس میں برکت عطا فرما اور

الشربة لك: لأنك صاحب اليمين، ومن على اليمين أقدم لمحاورته ملك اليمين الحاكم على ملك الشمال، ولذا ورد: الأيمن فالأيمن، رواه مالك وأحمد وأصحاب الستة عن أنس. قال العراقي: وهل تقديم الأيمن في الشرب خاصة أو يعم كل مطعوم كفاكهة ولحم؟ نقل عن مالك: التخصيص، وأنكره بعضهم قاله المناوي، وقال أيضاً فيه: إن السنة البداة في الشرب ونحوه بمن عن يمين الكبير ولو صغيراً مفضولاً بالنسبة لمن على يساره، وهذا اتفاق لكنه على الاستحباب عند الجمهور، وذهب ابن حزم إلى وجوبه فقال: لا يجوز مناولة غير الأيمن إلا بإذنه، فإن قيل: يعارض هذا الحديث ما رواه أبو يعلى بإسناد صحيح: كان رسول الله على إذا سقى قال: ابدؤا بالأكبر أو قال بالأكابر، قلنا: ذلك محمول على ما إذا لم يكن عن يمينه أحد، بل كانوا أمامه أو وراءه. قلت: وقال الحافظ في الفتح لحديث أبي يعلى: إسناده قوي، وجمع بينهما بوجوه.

آثرت بما خالداً: لكونه أشرف منك مراعاةً للأكبر، وفي نسبة المشية إليه تطييب لخاطره، وتنبيه نبيه على أن الإيثار أولى له. ثم الحديث مستدل الحنفية في جواز الإيثار بالقرب، وقالت الشافعية: الإيثار بالقرب مكروه؛ لما فيه من الإعراض بالقربة، وقيد الشامي جوازه بما إذا عارض تلك القربة ما هو أفضل منها، كاحترام أهل العلم والأشياخ، كما في هذا الحديث. ويتفرع على هذا الحلاف مسائل: منها ما لو سبق أحد إلى الصف الأول فدخل رجل أكبر منه سنا أو أهل علم ينبغي له أن يتأخر ويقدمه تعظيما له، ثم لا يشكل على الحديث بأنه على استأذن ابن عباس فيه و لم يستأذن الأعرابي كما جاء في المتفق عليه من حديث أنس أن عمر شه قال: أعطه أبا بكر يا رسول الله! فأعطى الأعرابي، ثم قال: الأيمن فالأيمن؛ لأن بين القصتين من الخصائص التي لا تخفى.

لنا: أي: معشر المسلمين أو جماعة الآكلين، والظاهر أن يأتي بهذا اللفظ وإن كان وحده؛ رعاية لللفظ الوارد وملاحظة لعموم الإخوان فإنه ورد: لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه. ثم قال: قال رسول الله على: ليس شيء يُجزئ مكان الطعام والشراب غير اللبن. قال أبو عيسى: هكذا روى سفيان بن عيينة هذا الحديث عن معمر، عن الزهري، عن عروة، عن عائشة هذا ورواه عبد الله بن المبارك وعبد الرزاق وغير واحد عن معمر، عن الزهري، عن النبي على مُرسلا، و لم يذكروا فيه: عن عروة، عن عائشة، وهكذا روى يونس وغير واحد عن النبي على مرسلا. قال أبو عيسى: وإنما أسنده ابن عيينة من بين الناس. قال أبو عيسى: وإنما أسنده ابن عيينة من بين الناس. قال أبو عيسى: وعسى: وإنما خالد بن الوليد،

اس سے بہتر چیز عطا فرما)اور جب کسی کو حق تعالی شانہ دودھ عطا فرمائیں تو یہ دُعا پڑھنا چاہئے: اللَّهُم بَادِك لنَافِیْهِ وَزِدْنَا مِنْهُ (اے اللّٰد!اس میں برکت عطا فرمااور زیادتی نصیب فرما)۔ابن عباس شلط کے ہیں کہ حضور سلط کی نے ہر چیز کے بعد اُس سے بہتر کی دُعا اور دودھ کے بعد اُس لئے تعلیم فرمائی کہ حضور نے ارشاد فرمایا ہے کہ دودھ کے علاوہ اور کہتر کی دُعا اور دودھ کے علاوہ اور کوئی چیز ایسی نہیں ہے جو کھانے اور پانی دونوں کا کام دیتی ہو۔

ثم قال: ثم قال ابن عباس: قال رسول الله: ليس شيء إلخ هذا بمنسزلة التعليل لما تقدم من دعائه عليه الصلوة والسلام في اللبن بالمزيد، وفي غير اللبن باستدعاء الخير منه. قال أبو عيسى: غرض المصنف بيان الكلام على الحديثين المتقدمين، وهذا ما يتعلق بالحديث الأول. وحاصله أن سفيان بن عيينة جعل هذا الحديث موصولا متصلاً، والصواب إرساله، فإن عبد الله بن المبارك وعبد الرزاق وغير واحد من تلامذة معمر جعلوه عن الزهري مرسلا، وكذلك يونس وغير واحد من تلامذة الزهري جعلوه أيضاً مرسلا، فالحق إرساله. وقال المصنف في جامعه بعد تخريج الحديث: هكذا رواه غير واحد عن ابن عيينة، والصحيح ماروى الزهرى عن النبي مرسلا، وهذا أصح من حديث ابن عيينة، انتهى ملتقطاً. قال أبو عيسى: هذا بيان للحديث الثاني، بين أولا وجه دخولهما عليها بألها كانت محرما لهما وذكر كولها خالة يزيد بن الأصم استطراداً لتمام الفائدة، ثم ذكر الكلام على هذا الحديث بقوله: واختلف الناس إلخ، وحاصله أن تلامذة على بن زيد بن جدعان اختلفوا في بيان اسم شيخه فروى بعضهم عمر بن أبي حرملة بدون الواو، وروى بعضهم عمر بن أبي حرملة بدون الواو، وحذف لفظ "أبي" وهو غلط بوجهين، والصواب عمر بن أبي حرملة بدون الواو وبذكر عمرو بن حرملة بدكر الواو، وحذف لفظ "أبي" وهو غلط بوجهين، والصواب عمر بن أبي حرملة بدون الواو وبذكر الفظ التكنى، قال القاري: الصحة في الموضعين كما ذكره البيهقى: الأول عمر بلا واو، والثاني أبي على الكنية. =

وخالة ابن عباس، وخالة يزيد بن الأصم واختلف الناس في رواية هذا الحديث عن عليّ بن زيد بن جُدْعَان، فروى شُعبة عن عليّ بن زيد، عن عمر بن أبي حَرْمَلة، وروى شُعبة عن عليّ بن زيد فقال: عن عمرو بن حَرْملة، والصحيح: عن عمر بن أبي حَرْمَلة.

فائدہ: حضور النائی نے دودھ مرحت فرمانے میں ابن عباس فیلٹی کا حق اس کئے فرمایا کہ وہ دائیں جانب تشریف فرما تھے اور خالد بائیں جانب اور پیالہ کا دُور جیسا کہ متعدد روایات میں آیاداہنی جانب چلنا چاہئے، اور خالد کی ترجیح کو اس لئے ارشاد فرمایا کہ وہ عمر میں بڑے تھے، نیز ابن عباس فیلٹی کی تعلیم مقصود تھی کہ حق اگرچہ ان کا ہے مگر خود ان کو چاہئے کہ بڑے کی ترجیح کی رعایت کریں، لیکن حضرت ابن عباس فیلٹی کے لئے حضور کے جھوٹے کی اہمیت اور اس کا شغف غالب ہواجو حضور کے ساتھ غایب عشق کا ثمرہ تھا۔

<sup>=</sup> قال المصنف في جامعه: وقد روى بعضهم هذا الحديث عن علي بن زيد فقال: عن عمر بن حرملة، وقال بعضهم: عمرو بن حرملة ولا يصح. أي: لا يصح أحد من القولين، بل الصواب عمر بن أبي حرملة.

#### بابُ ما جاء في صفة شرب رسول الله ﷺ

حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا هشيم، أخبرنا عاصم الأحول ومغيرة، عن الشَّعبيّ، عن (1) ابن عباس هُما: أنّ النبي على شرب من زَمْزَم وهو قائمٌ. حدثنا قُتيبة بن سعيد، حدثنا محمد بن جعفر،

# باب۔ اُن احادیث کا ذکر جن میں حضور اقد س طلنگائیا کے پینے کا طرز وارد ہواہے

فاكره: اس باب مين مصنف والشيلين وس حديثين ذكر فرمائي بين:

(۱) ابن عباس فیل فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س ملکی فیانے نے زمزم کا پانی کھڑے ہونے کی حالت میں نوش فرمایا۔

فاکدہ: حضور اقد س ملکی فیانے سے کھڑے ہوکر پانی پینے کی ممانعت بھی آئی ہے، چنانچہ دوسری حدیث کے ذیل میں اس کا مفصل ذکر آئے گا۔ اس بنا پر بعض علاء نے زمزم پینے کو بھی اُس ممانعت میں داخل فرما کر حضور اللی فیا کے اس نوش فرمانے کو ازدحام کے عذر، یا بیانِ جواز پر حمل فرمایا ہے۔ لیکن علاء کا مشہور قول ہے ہے کہ زمزم اُس نہی میں داخل نہیں، اس کا کھڑے ہوکر پینا فضل ہے۔

شرب: بتثليث الشين مصدر بمعنى التشرب، وهو المراد ههنا لكن الكسر في معنى النصيب أشهر، وقد يأتي بمعنى المشروب أيضاً وليس بمراد هناك؛ لئلا يتكرر مع الترجمة السابقة. وهو قائم: الظاهر في حجة الوداع، وفي رواية الشيخين: قال: أتيت النبي بي بدلو من ماء زمزم فشرب وهو قائم، وفي رواية ابن ماجة: قال عاصم: فذكرت ذلك لعكرمة فحلف أنه ما كان حينئذ إلا راكبا، وعند أبي داود من وجه آخر: عن عكرمة، عن ابن عباس أن النبي بي طاف على بعيره، ثم أناحه فصلى ركعتين، فلعل شربه من زمزم، كان حينئذ قبل أن يعود إلى بعيره، ويخرج إلى الصفا، وهذا هو الذي يتعين المصير إليه؛ لأن عمدة عكرمة في ذلك إنما هو ما ثبت أنه بي طاف على بعيره وسعى كذلك، لكن لابد من تخلل ركعتي الطواف بين ذلك، وقد ثبت أنه صلاهما على الأرض فما المانع من كونه بي شرب من زمزم وهو قائم، كذا حققه القسطلاني، وهو جمع حيد لا غبار عليه، وما وقع في حديث جابر في سياق حج النبي بي من أنه استقى بعد طواف الزيارة عند إتمام المناسك لا ينفي هذا التأويل، غاية مافيه يلزم منه كون الشرب من زمزم وقع في الحج مرتين، ولا بعد فيه. قاله القاري.

عن حُسين المعلم، عن عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جدّه قال: رأيت رسول الله ﷺ يشرب قائما وقاعداً.

(۲) عمرو بن شعیب اپ باپ سے اور وہ دادا سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س النا کیا کہ کھڑے اور ہیں ہے دونوں طرح پانی پینے دیکھا۔ فاکدہ: حضور النا کیا ہے کھڑے ہو کر پانی پینے کی ممانعت میں بہت کی روایتی وارد ہوئی ہیں۔ چنانچہ مسلم شریف میں ابو ہریرہ والنا کے حضور اقد س النا کیا نہ کھڑے ہو کر کوئی شخص پانی نہ پینا نہ کہ مسلم شریف میں ابو ہریرہ والنا کے سے نہ حضور کے اس فعل میں اور ممانعت میں چند وجوہ سے جمع کیا ہے: بعض علاء کی رائے ہے کہ ممانعت بعد میں وارد ہوئی اس لئے یہ ناشخ ہے، بعض علاء اس کا عکس فرماتے ہیں کہ کھڑے ہو کر پینے کی روایتیں ناشخ ہیں ممانعت کے لئے۔ لیکن مشہور قول ہے ہے کہ ممانعت تھم شرعی اور تحریمی نہیں بلکہ آ داب کے طریقہ کی روایتیں ناشخ ہیں ممانعت کے لئے۔ لیکن مشہور قول ہے ہے کہ ممانعت تھم شرعی اور تحریمی نہیں بلکہ آ داب کے طریقہ سے ہے، نیز شفقت اور رحمت کے باب سے بھی ہے اس لئے کہ ابن قیم راستھیلہ وغیرہ نے کھڑے ہو کر پانی پینے کی چند معنوبی بتلائی ہیں۔ الغرض حضور النا کیا کھڑے ہو کر نوش فرمانا بیانِ جواز کے لئے ہے تاکہ معلوم ہو جائے کہ ممانعت کی وجہ سے کھڑے ہو کر پانی پینا حرام نہیں البتہ خلاف اولی اور مکروہ ہے۔

عن أبيه عن جده: اختلف النقاد كثيراً في هذا السند فقيل: لا يحتج به؛ لأن ضمير "حده" إن يرجع إلى "عمرو" فالمراد به محمد، وهو ليس بصحابي فالحديث مرسل، وإن أرجع إلى "شعيب" فالمراد به عبد الله بن عمرو بن العاص، وهو صحابي مكثر، لكن لقاء شعيب عن حده خفي، وقيل: هو صحيفة، ولذا قال أبو داود لما سئل عنه عمرو بن شعيب عندك حجة؟ قال: لا ولا نصف حجة، وقال علي بن المديني عن يحيى بن سعيد: حديثه عندنا واه، وقال الآخرون: هذا سند محتج به، وضمير "حده" إلى "شعيب" لا غير، وسماعه من عبد الله بن عمرو صحيح ثابت صرح بسماعه عنه في أماكن، ووقع في سنن أبي داود والنسائي: عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن حده عبد الله والسند لا مطعن فيه. قال البخاري: رأيت أحمد بن حنبل وعلى بن المديني وإسحاق وعامة أصحابنا يحتجون بحديث عمرو بن شعيب عن أبيه عمرو بن شعيب عن أبيه عن حده عبد الله والسند عن أبيه عن حده، ما تركه أحد من المسلمين. قلت: وحقق الاحتجاج به القاري والحلبي من الحنفية.

قائما: قال المناوي: ولا خلاف أن الأكثر من فعله المستقر المعروف من أحواله الشرب قاعداً ففعل غيره لبيان الجواز، فليس تقديم القيام لكثرته كما وهم، بل لأنه أحق بالاهتمام لما فيه من الرد على المنكر، وأخرج النسائي من عائشة الهيا: رأيت رسول الله ﷺ منسزه يشرب قائما وقاعداً، ويصلي حافيا ومتنعّلا الحديث، قال العراقي: وإسناده جيد، قال القاري: وما قيل من أن النبي ﷺ منسزه من فعل المكروه فكيف شرب قائما، فمردود؛ لأنه إذا كان لبيان الجواز فواجب عليه فكيف يكون مكروها.

(٣) ابن عباس فطافئ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس النگائی کو زمزم کا پانی پلایااور حضور نے کھڑے ہوئے نوش فرمایا۔ فائدہ: باب کی پہلی حدیث میں اس کا ذکر گزر چکا۔

(٣) نزال بن سبرة كہتے ہيں كه حضرت على فطائعتى كے پاس جب كه وہ مسجدِ كوفه كے ميدان ميں (جو اُن كا دار القضا تھا) تشريف فرما تھے، ايك كوزه پانى لايا گيا۔ انھوں نے ايك چُلو پانى لے كر كلّى كى اور ناك ميں پانى ڈالا اور چر اپنے منه پر اور ہاتھوں پر، سر پر مسح كيا، چر كھڑے ہو كر پانى پيا اور فرمايا كه به اُس شخص كا وضو ہے جو پہلے سے باوضو ہو۔ ايسے ہى ميں نے حضور اقد س سلام كوكرتے ہوئے ديكھا۔

فائدہ: یہ حدیث مختصر ہے مفصل مشکوۃ شریف میں بروایتِ بخاری منقول ہے۔ اس حدیث میں یہ بھی احمال ہے کہ منہ ہاتھ وغیرہ پر حقیقاً مسے کیا ہو۔ اس صورت میں اس کو وضو کہنا مجاز ہے، لغوی معنی کے اعتبار سے اس کو وضو کہہ دیا، چنانچہ پاؤں کا ذکر اس میں ہے ہی نہیں، یہ قرینہ اس احمال کا ہے۔ دوسری توجیہ یہ بھی ہو سکتی ہے کہ اس حدیث میں ملک سے دھونے کو مجازاً مسے سے تعبیر کر دیا،اور پاؤں کا ذکر اس قصہ میں بعض روایات میں آتا ہے۔

ابن عباس: قال القاري: وقد تقدم فالمراد بتعدد الإسناد قوة الاعتماد، وفي سياق هذا الحديث إشارة إلى تعدد شربه ﷺ، وإيماء إلى أن أحدهما كان بيد ابن عباس.

طريف: بفتح الطاء وكسر الراء المهملتين. ابن الفضيل: وفي نسخة: ابن الفضل قاله القاري، قلت: والمؤيد بكتب الرجال هو الأول، فإنه محمد بن فضيل بن غزوان. ميسره: بفتح ميم وسكون ياء ففتحات. والنزال: بفتح نون وتشديد زاء معجمة. وسبرة: بفتح سين مهملة وسكون موحدة فراء فتاء تأنيث.

قال: أُبِي علي علي منه بكُوْز من ماء - وهو في الرَّحْبَة - فأخذ منه كفّا فغسل يديه، ومضمض، واسْتَنْشَق، ومسح وجهه وذراعيه ورأسه، ثم شرب منه وهو قائم، ثم قال: هذا وضوء من لم يُحدِث، هكذا رأيت رسول الله في فعَل. حدثنا قتيبة بن سعيد ويوسف ابن حماد قالا: حدثنا عبد الوارث بن سعيد، عن أبي عصام، عن أنس بن مالك ههد:

اس توجیہ کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ مسح کی جگہ بعض روایات میں منہ ہاتھ دھونے کا ذکر ہے اس صورت میں اس حدیث میں تجدیدِ وضو مراد ہے اور یہی توجیہ بندہ ناچیز کے نزدیک اولی ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ وضو کا بچا ہوا پانی کھڑے ہو کر پینا جائز ہے، کتبِ فقہ میں اس کے اور آبِ زم زم کے کھڑے ہوکر پینے کے جواز کی تصریح ہے، بلکہ علامہ شامی رالسی بانی کھڑے ہو کر پینے کو بعض بزرگوں سے شفاءِ امراض کے لئے علاج مجرب نقل کیا ہے، اور ملاعلی قاری رالسی بی شرح شائل میں اس کا استحباب نقل کیا ہے۔

(۵) حضرت انس والنفود فرماتے ہیں کہ حضور اقدس النفوی پانی پینے میں تین مرتبہ سانس لیا کرتے تھے اور یہ فرماتے تھے کہ اس طریقہ سے بینازیادہ خوشگوار ہے اور خوب سیر اب کرنے والا ہے۔ فاکدہ: پانی ایک سانس میں پینے کی ممانعت بھی آئی ہے

أي إلخ: ولفظ النسائي في سننه: قال: رأيت عليًا صلى الظهر ثم قعد لحوائج الناس فلما حضرت العصرأتي بتور من ماء. الحديث. الرحبة: بفتح الراء والحاء المهملتين، المكان المتسع، قال في المغرب: أما في حديث علي فإنه دكان وسط مسجد الكوفة وكان علي يقعد فيه ويعظ. قلت: وقد تقدم من رواية النسائي ما يوافقه. ومسح: قال القاري: أي غسلها غسلا خفيفا، فالمراد الوضوء الشرعي، ويؤيده ما وقع في بعض الروايات الصحيحة: أنه غسلها، ويحتمل أنه لم يغسلها، فالمراد الوضوء العرفي، ويؤيده ترك ذكر الرجلين في الأصل فيحمل خلاف الروايتين على تعدد الواقعة في الرحبة.

فعل: قال القاري: شربه قائما يحتمل أن يكون لبيان الجواز، وأن يكون للاستحباب بخصوص هذا الماء وهو مختار مشائحنا، ويؤيده عمل علي هه بعده هي الأنه لو كان فعله الله الجواز لكان تركه أفضل. أبي عصام: بكسر أوله، وفي نسخة: أبي عاصم وهو ضعيف قاله القاري. قلت: اختلف الرواة في ذكر هذا الراوي فذكره الجمهور بلفظ: أبي عصام، وقال بعضهم: أبو عاصم، وبسط الكلام عليه الحافظ في تمذيبه في ترجمة أبي عصام، فما قيل: لم توجد ترجمته، ليس بوجيه.

أن النبي الله كان يتنفَّسُ في الإناء ثلاثا إذا شرب، ويقول: هو أَمْسِرهُ وأَرْوى. حدثنا علي بن خَشْره، أخبرنا عيسى بن يونس، عن رشْدين بن كُريب، عن أبيه، المحرد علي بن خَشْره، أخبرنا عيسى كان إذا شرب تنفَّس مرّتين. حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا عن يزيد بن جابر، عن عبد الرحمن بن أبي عَمْرة،

علاء نے ایک دفعہ ہی پینے کی بہت سی مصر تیں بھی لکھی ہیں، بالخصوص ضعف اعصاب کا سبب بتایا ہے، نیز معدہ اور جگر کے لئے بھی مصرت کا سبب ہے۔

(۱) ابن عباس و النفخ فرماتے ہیں کہ حضور اقدس النفخ جب پانی نوش فرماتے تو دو دفعہ سانس لیتے تھے۔ فاکدہ: اس صدیث میں یا تو پانی دو سانس میں پینا مراد ہے اور یہی بظاہر قریب ہے، اس لئے کہ ابن عباس و النفخ کی قولی حدیث میں ہے کہ پانی ایک دفعہ ہی نہ پیا کرو بلکہ دو یا تین سانس میں پیا کرو۔ اس صورت میں یہ حدیث بعض او قات پر محمول ہے کہ حضور اقدس النف کی بعض او قات اقل درجہ کے بیان فرمانے کے لئے دو سانس میں بھی پیتے تھے۔ دو سرا مطلب یہ بھی ہو سکتا ہے کہ حدیث میں پانی کے در میان میں دو مرتبہ سانس لیا تو تمام پانی تین سانس میں ہوگیا۔ اس صورت میں اور روایات سے کچھ تعارض ہی نہیں رہا۔

في الإناء: في الصحيحين: عن أبي قتادة أنه ﷺ في أن يتنفس في الإناء، فالمعنى أنه كان يشرب ثلاث مرات، وفي كل ذلك يبين الإناء عن فيه فيتنفس ثم يعود، والمنهي عنه هو التنفس في الإناء بدون الإبانة، ويدل عليه قوله: "هو أهنأ" وقال القرطبي: أما زعم بعضهم إحراء الحديث على ظاهره، وإنه فعله لبيان الجواز ولكونه لا يستقذر منه فغير صحيح؛ بدليل بقية الحديث وهو قوله: "أمرأ". أموء: بالهمز أفعل من مرة الطعام مثلثة الراء إذا وافق المعدة، قال المناوي: مرأ الطعام أو الشراب في حسده إذا لم يثقل على المعدة، وانحدر عنها طيبا بلذة ونفع، ومنه قوله تعالى: ﴿فَكُلُوهُ هَنِينًا مَرِيئاً ﴾ [النساء: ٤] وقال القاري: أمرأ: أسوغ وأهضم، وقوله: أروى أي أكثر ربا لأنه أقمع للعطش.

خشرم: بفتح خاء وسكون شين معجمتين يصرف ولا يصرف. مرتين: قال المناوي: هذا الحديث وإن كان ضعيفا، لكن له شواهد عند المصنف في جامعه وغيره، وأحاديث الثلاثة أقوى وأصح، وقال الشارح: لا ينافي ما سبق؛ لأنه في بعض الأحيان لبيان الجواز، أو أراد التنفس أثناء الشرب وأسقط الثالثة؛ لأنما بعد الشرب. عن حدته كبشة قالت: دخل علي رسول الله على فشرب من في قربة معلقة قائماً، فقمت إلى فيها فقطعته. حدثنا عزروة بن ثابت الأنصاري،

(2) کبشہ فیل کھیا کہتی ہیں کہ حضور اقدس منتی کی میرے گھر تشریف لائے وہاں ایک مشکیزہ لٹک رہا تھا، حضور منتی کی ا کھڑے ہوئے اس مشکیزہ کے منہ سے یانی نوش فرمایا، میں نے اُٹھ کر مشکیزہ کے منہ کو کتر لیا۔

فائدہ: امام نووی والسیطیہ نے امام ترفدی والسیطیہ سے اس کتر نے کی دو وجہ نقل کی ہیں: ایک تو تبرگا کہ اس حصہ کو جس پر بی کریم الشائی کا دبن مبارک لگا تھا تبرگ کے طور پر اپنے پاس رکھنے کے لئے کتر لیا۔ دوسر سے یہ کہ جس جگہ کو حضور اقد س سی ایک کا دبن مبارک لگا ہے دوسر اکوئی اس کو استعمال نہ کرے، یعنی مقصود سے کہ ادبا اُس جگہ کو کتر لیا کہ کسی دوسر سے کا منہ اُس جگہ لگنا ہے ادبی تھی۔ اس حدیث میں دوگفتگو ہیں: ایک کھڑے ہو کر پانی پینے کی، وہ پہلے گزر چگی۔ دوسر ک کا منہ اُس جگہ لگنا ہے ادبی تھی۔ اس حدیث میں دوگفتگو ہیں: ایک کھڑے ہو کر پانی پینے کی، وہ پہلے گزر چگی۔ کی ممانعت وارد ہوئی ہے اس حدیث کو بیانِ جواز پر حمل کریں گے بیائی ممانعت کی روایت کو خلافِ اولی پر حمل کریں گے، نیز حضور الشائی کے اس حدیث کو بیانِ جواز پر حمل کریں گے، نیز حضور اللی اس حدیث میں ایک قصہ آ یا ہے کہ ایک شخص کے اِس پینے کو اُس بنی کی وجہ سے ضرورت پر بھی حمل کیا جا سکتا ہے۔ ایک حدیث میں ایک قصہ آ یا ہے کہ ایک شخص مشکیزہ کو منہ لگا کر پانی پی رہے تھے کہ اس میں سے ایک سانپ نگل آ یا، اس پر حضور اقد س سی گی نے اس طرح پانی پینے کے واقعات بظاہر ابتدائی ہیں۔ ایک خصوصی بات اور بھی ہے کہ ہر شخص کا منہ ایسا نہیں ہوتا جس کہ اس طرح پانی پینے میں منجلہ دوسر سے وجوہ کے ایک وجہ ممانعت سے بھی ہے کہ ہر شخص کا منہ ایسا نہیں ہوتا جس کہ اس طرح پانی چینے میں منہ ایسے ضرور ہوتے ہیں جن کا لعاب بیاروں کو شفااور دُنیا کی ہر چیز سے زیادہ لذیذا اور ہر فرحت کی چیز سے زیادہ سرور پیدا کرنے والا ہوتا ہے۔

عناب لب لعاب دہن شربت وصال سنحہ چاہئے تر سے بیار کے لئے اس کئے حضور اقد س محبوب دو عالم کے مشکیز سے پینے کو دوسر وں کے پینے پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔

كبشة: بنت ثابت بن المنذر الأنصارية أخت حسان قاله القاري والبيجوري، وجزم المناوي بأنها بنت كعب بن مالك الأنصاري، وجعل الحافظ في تهذيبه هذه الرواية لكبشة بنت كعب بن مالك الأنصارية وجعل الحافظ في تهذيبه هذه الرواية لكبشة بنت كعب بن مالك الأنصارية زوجة ابنه عبد الله بن أبي قتادة. عزرة: بمهملة مفتوحة فزاي ساكنة فراء مفتوحة بعدها هاء، وثمامة بضم المثلثة.

عن '' ثُمَامة بن عبد الله قال: كان أنس بن مالك في يَتَنفّس في الإناء ثلاثًا، وزعم أنس أن النبي في كان يتنفّس في الإناء ثلاثا. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أحبرنا أبو عاصم، عن ابن جُريج، عن عبد الكريم، عن البراء بن زيد -ابن ابنة أنس بن مالك عن أنس بن مالك في أن النبي في دخل على أمّ سُليم وقر بة مُعلّقة، فشرب من فم القِربة وهو قائم، فقامت أمّ سُليم إلى رأس القِربة فقطعَتْها. حدثنا أحمد بن نصر النيسابوري، حدثنا إسحاق بن محمد الفروي،

(9) حضرت انس خلی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس مستحقیق میری والدہ ام سکیم کے گھر تشریف لے گئے، وہاں ایک مشکیزہ لئکا ہوا تھا۔ حضور نے کھڑے ہی ہوئے اس میں سے پانی نوش فرمایا۔ ام سکیم کھڑی ہو کیں اور اس مشکیزہ کے منہ کو کتر کر رکھ لیا۔ فائکہ ہ: حضرت کبشہ کی حدیث بھی ای نوع کی ابھی گزر چکی ہے۔ لئکے ہوئے مشکیزہ سے بیٹھ کر پانی پینا ویسے بھی مشکل ہے، اس لئے ضرورت کے درجہ میں بھی یہ واقعات داخل ہیں۔ ام سکیم فائلے میا کے قصہ میں بعض حدیثوں میں اس کی تصر تک ہے کہ انھوں نے مشکیزہ کر نہیں پی سکتا، جس سے معلوم ہوا کہ انھوں نے مشکیزہ کترتے ہوئے یہ کہا کہ حضور کے بعد اب کوئی اس کو منہ لگا کر نہیں پی سکتا، جس سے معلوم ہوا کہ انھوں نے ادبا کتر لیا۔

ثلاثا: قال المناوي: وهذا الحديث رواه الطبراني أيضاً بزيادة، فقال: كان يتنفس في الإناء ثلاثة أنفاس يسمي عند كل نفس، ويشكر عند آخرهن. ابن: بالألف مجرور على البدلية من "ابن زيد"، أو صفة ثان مضافا إلى "ابنة أنس"، فبين أن أباه زيد وأمه بنت أنس، فلابد من تحرير حرف الألف على لفظ ابن. أم سليم: [والدة أنس بن مالك]. فقطعتها: التأنيث باعتبار المضاف إليه أو لكونها قطعة، وفي نسخة: فقطعته، وهي القياس. والحديث أخرجه ابن حبان في "كتاب أخلاق النبي على وزاد فيه: وقالت: لا يشرب منها أحد بعد شرب النبي على الفروي: بفتح فاء وسكون راء، منسوب إلى حده أبي فروة كذا، قاله القاري والبيجوري، فما في المناوي نسبة لأبي قروة حده بفتح القاف وسكون الراء ، وهم من الناسخ فإنه بالفاء وهو إسحاق بن محمد بن إسماعيل بن عبد الله بن أبي فروة الفروي المدنى الأموي كما في تمذيب الحافظ.

<sup>(</sup>٨) ثمامہ کہتے ہیں کہ حضرت انس و اللہ پانی تین سانس میں پیتے تھے اور کہتے تھے کہ حضور اقدس ملتی کیا کرتے تھے۔

حدثتنا عبيدة بنت نائل، عن عائشة بنت سعد بن أبي وقاص، عن أبيها: أن النبي كان كان يشرب قائما. وقال أبو عيسى: وقال بعضهم: عبيدة بنت نابل.

(۱۰) سعد بن ابی و قاص فطان کہتے ہیں کہ حضور اقدس منتی کی کھڑے ہوئے پانی نوش فرما لیتے تھے۔ فائکہ ہ: یہ عادت شریفہ نہیں بلکہ گاہے گئے کہتے ہیں کہ حضور اقدس منتی پہلے مفصل گزر چکا ہے۔

عبيدة: قال المناوي بالتصغير عند الجمهور، وبالتصغير ضبطها القاري. نائل: هكذا بالهمزة ههنا في النسخ الموجودة وكذا ضبطه القاري، وقال الحافظ في تقريبه وتهذيبه: عبيدة بنت نابل، ولم يضبط بشيء. قال أبو عيسى: الظاهر في غرضه أنه وقع الاختلاف في نسب عبيدة، فقيل: بنت نائل بالهمزة قبل اللام، وقيل: نابل بالموحدة بدل الهمزة، وجزم المناوي أنما بالباء الموحدة، وصححه الأمير أبو نصر بن ماكولا. قلت: واختلفوا في ضبط عبيدة أيضاً، فالجمهور على أنه عبيدة بالتصغير وصححه ابن ماكولا، وقال بعضهم: عبيدة بفتح العين وكسر الموحدة، قال القاري: هو خلاف تصحيح ابن ماكولا، وظاهر كلام المناوي أن المصنف أراد الإشارة إلى هذا الاختلاف أيضاً؛ لأنه جعل عبيدة في السند المذكور مصغراً وهناك ضبطه بفتح أوله، فقال: قال بعضهم مخالفا لما مر من أن عبيدة مصغراً عبيدة بفتح أوله بنت نابل بباء موحدة بعد الألف، وقال زين الحفاظ العراقي: المشهور أنما عبيدة مصغرة، ونابل أوله نون وبعد الألف موحدة، والحديث إسناده حسن.

## بابُ ما جاء في تعطّر رسول الله عَلَيْكُ

حدثنا محمد بن رافع، وغير واحد قالوا: أخبرنا أبو أحمد الزبيري، حدثنا شيبان، عن عبد الله بن المُختار، عن موسى بن أنس بن مالك،

## باب۔ حضور اقدس طلعًا کیا کے خوشبولگانے کا ذکر

فائدہ: حضور اقدس سلگائی کے بدن شریف سے خود خوشبو مہکتی تھی، گو حضور خوشبو کا استعال نہ فرمائیں، چنانچہ حضرت انس شلگی کی روایت ہے کہ میں نے کوئی خوشبو (عزر نہ مشک نہ کوئی اور خوشبو) حضور اکرم سلگی کی خوشبو سے زیادہ عمدہ نہیں سو تکھی۔ ایسے ہی اور بہت می روایات اس مضمون پر دال ہیں۔ حضور شلگی کا پیدنہ خوشبو کے بجائے استعال کرنے کے بارے میں متعدد واقعات حدیث کی کتابوں میں نہ کور ہیں، چنانچہ ام سلیم کی روایت مسلم شریف وغیرہ میں وارد ہوئی ہے، کہ ایک مرتبہ سونے کی حالت میں نبی اکرم شلگی کے جمد اطہر سے پیدنہ نکل رہا تھا، انھوں نے اس کو ایک شیشی میں جع کرنا شروع کر دیا، حضور کی آنکھ کھل گئے۔ حضور نے دریافت فرمایا: یہ کیا کر رہی ہو؟ کہنے لگیں کہ اس کو ہم اپنی خوشبو میں ملائیں گے، یہ سب سے زیادہ معظر ہے۔ ایک مرتبہ حضور اقدس شلگی نے اپنے دستِ مبارک پر دم فرما کر حضرت عقبہ شلگی کی کمراور پیٹ پر ہاتھ پھیرا جس سے اس قدر خوشبو ہوگئی تھی کہ ان کے چار بیبیاں تھیں، ہر ایک بیحد خوشبو لگاتی کہ ان کے چار بیبیاں تھیں، ہر ایک بیحد خوشبو لگاتی کہ ان کے برابر خوشبو ہو جائے گر ان کی خوشبو غالب رہتی۔

#### تگہت ِگل راچہ کنم اے نسیم بوئے آں پیر ہنم آ رزواست

تعطو: [كان رسول الله ﷺ طبّب الرائحة وإن لم يمس طيبا، كما حاء في الأخبار الصحيحة، لكنه كان يستعمل الطيب زيادة في طيب الرائحة. يتأكد الطيب للرحال في نحو يوم الجمعة، والعيدين، وعند الإحرام، وحضور الجماعة، والمحافل، وقراءة القرآن، والعلم، والذكر] هو استعمال العطر، وهو بالكسر الطيب، ورجل معطر أي: كثير التعطر.

محمد بن رافع: حكى المناوي: بعث إليه أبو طاهر بخمسة آلاف فردها إليه مع فقره، زاد القاري: بعث إليه بعد العصر بخمسة آلاف درهم وهو يأكل الخبز مع الفحل فلم يقبل، وقال: بلغت الشمس رؤوس الحيطان أي: قربت أن تغرب. عن أبيه قال: كان لرسول الله على سُكّة يتطيّب منها. حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مَهدي، حدثنا عَزْرة بن ثابت، عن ثُمَامة بن عبد الله قال: كان أنس بن مالك لا يرد الطّيب، وقال أنس: إن النبي على كان لا يرد الطّيب.

ابو یعلی وغیرہ نے روایت کیاہے کہ جس کو چہ سے حضور اکرم ملکی گیا گزرتے تھے، بعد کے گزرنے والے اس کو چہ کو خوشبو سے مہکتا ہوا پاکر سمجھ لیتے تھے کہ حضور کا ابھی اس راہ سے گزر ہوا ہے وغیرہ وغیرہ ۔ روایاتِ کثیرہ اس مضمون پر دال ہیں لیکن باوجود اس کے بھی حضور اقد س ملکی کی خوشبو کا استعال اکثر فرماتے تھے۔

ال باب مين مصنف والشيطيات جه حديثين ذكركي مين:

- (۱) انس فی کہتے ہیں کہ حضور اقدس منتی کے پاس سکہ تھا، اس میں سے خوشبو استعال فرماتے تھے۔ فاکدہ: سکہ کے معنی میں علاء کے دو قول ہیں: بعض تواس کا ترجمہ عطر دان اور اس ڈبہ کا بتلاتے ہیں جس میں خوشبور کھی جاتی تھی۔ تب تو یہ معنی کہ اس عطر دان میں سے نکال کر استعال فرماتے تھے۔ میرے استاذر الشیجیا نے یہی ترجمہ ارشاد فرمایا تھا۔ اور بعض علاء فرماتے ہیں کہ اس عطر دان میں سے نکال کر استعال فرماتے تھے۔ میرے استاذر الشیجیا نے یہی ترجمہ ارشاد فرمایا تھا۔ اور بعض علاء فرماتے ہیں کہ ایک مرکب خوشبو ہے، چنانچہ قاموس وغیرہ نے اس کو ترجیح دی ہے اور صاحبِ قاموس نے اس کے بنانے کی ترکیب بھی مفصل کھی ہے۔
- (۲) ثمامہ کہتے ہیں کہ حضرت انس پھانٹی خوشبو کورد نہیں کرتے تھے اور بیہ فرماتے تھے کہ حضور اقدس سی تھی جمی خوشبو کو رد نہ فرمایا کرتے تھے۔

سكة: [نوع من الطيب لونه أسود، ويرجح أنه وعاء يوضع فيه الطيب] بضم سين مهملة وتشديد كاف، ضرب من الطيب، يتخذ من مسك وغيره، وقيل: عصارة الأملج، قال القاري: الظاهر أن المراد منه ظرف فيها طيب، قال ميرك: إن كان المراد كما نفس الطيب فالظاهر أن كلمة "من" للتبعيض ليشعر بأنه يستعمل بدفعات، بخلاف ما لو قال: بها، فإنه يوهم أن يستعملها بدفعة واحدة، وإن كان المراد بها الوعاء ف "من" للابتداء، وقال صاحب القاموس: السك طيب يتخذ من الرامك، مدقوقا متحولا، معجونا بالماء، ويعرك شديداً، ويمسح بدهن الخيري؛ لئلا يلتصق بالإناء، ويترك ليلة، ثم يسحق المسك، ويلقمه ويعرك شديداً، ويقرص، ويترك يومين، ثم يثقب بمسلة، وينتظم في خيط ويترك سنة، وكلما عتق طابت رائحته.

لا يرد: وقد ورد النهي عن رده مقرونا ببيان الحكمة في حديث رواه أبوداود والنسائي وغيرهما عن أبي هريرة مرفوعاً: من عرض عليه طيب فلا يرده، فإنه خفيف المحمل طيب الرائحة، والمراد بالمحمل الحمل أي: ليس بثقيل.

(٣) ابن عمر فالنفی کہتے ہیں کہ حضور اقد س النفی فیائے نے ارشاد فرمایا کہ تین چزیں نہیں لوٹانی چاہئیں: تکمیہ اور تیل، خوشبواور دودھ۔

فاکدہ: ان چیزوں کو اس لئے ذکر فرمایا کہ ہدیہ دینے والے پر بار نہیں ہوتا اور لوٹانے سے اس کو بعض او قات رنج ہوتا ہے۔
انھیں چیزوں کے تھم میں وہ سب چیزیں داخل ہیں جو نہایت مختصر ہوں کہ جن سے ہدیہ دینے والے پر بار نہ ہو۔ تکمیہ سے مراد بعض علاء نے ہدیہ کے طور پر تکمیہ کا دینا بتایا ہے کہ اس میں بھی پھھ ایسا بار نہیں ہے اور بعض علاء نے ویسے ہی استعال کے لئے کسی لیٹنے یا بیٹنے والے کے پاس عارضی طور پر تکمیہ رکھ دینا اور اس پر سر رکھنا یا فیک لگا لینا مراد بتایا ہے۔

(۴) ابو ہریرہ فران کے جس کی خوشبو وہ نے جس کی خوشبو وہ ہے جس کی خوشبو وہ ہے جس کی خوشبو تھیلتی ہوئی ہواور رنگ غیر محسوس ہو (جیسے گلاب، کیوڑہ وغیرہ) اور زنانہ خوشبو وہ ہے جس کا رنگ غالب ہو اور خوشبو مغلوب (جیسے حنا،

أبي فديك: بالفاء والدال المهملة، اسمه محمد بن إسماعيل بن مسلم بن أبي فديك. ثلاث: [أي: ثلاث من الهدايا لا يردها المهدى إليه إلى المهدي] اختلف النسخ في تفصيل هذه الثلاثة، ففي بعضها: الوسائد والطيب واللبن، وفي بعضها: الوسائد والدهن والطيب، فيحتمل أنه ذكر أولا الثلاث وزاد الرابع تفضلا، والأوجه أن يقال: إن لفظ "الطيب" على تسليم صحته وأمنه من تصرف النساخ تفسير لقوله: "والدهن" فإن الحديث أخرجه المصنف في جامعه بهذا السند والمتن وليس فيه لفظ "الطيب" بل فيها الوسائد والدهن واللبن، قال القاري: لعل المراد بالدهن هو الذي له طيب فعير تارة عنه بالطيب وأخرى بالدهن. فتأمل. الوسائد: [جمع وسادة، وهي: ما تجعل تحت الرأس عند النوم، وسميت وسادة؛ لألها يتوسد بها أي: يعتمد بها بالجلوس والنوم، وتسمى مِخدة أيضا.] والدهن: [كل ما يدهن به من زيت أو غيره، لكن المراد هنا ما فيه طيب.] الحفرى: بحاء مهملة ثم فاء مفتوحتين، منسوب إلى حفر محلة بالكوفة، كان ينزلها، قاله القاري. قلت: وكان أبوداود هذا رجلا زاهدا ورعا. قال عثمان بن أبي شيبة: كنا عنده في غرفة وهو يملي، فلما فرغ قلت له: اترب الكتاب قال: لا الغرفة بالكراء. أبي نضرة: بفتح النون وسكون الضاد المعجمة، اسمه المنسذر بن مالك. رجل: ذاك هو الطفاوي الآتي في الرواية الآتية، وفي نسخة هناك أيضاً الطفاوي، و لم يدر اسمه، فهو مجهول في كل حال. والحديث حسنه المؤلف في جامعه، فلعله لأنه تابعي، والراوي عنه ثقة فجهالته تغتفر من هذا الوجه قاله القاري.

قال: قال رسول الله على طيب الرِّحال: ما ظهر ريحُه و حَفِي لونه، وطيب النساء: ما ظهر لونه وحفي ريحه. حدثنا علي بن حُجر، حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، عن الجُريري، عن أبي نضرة، عن الطُّفَاويِّ، عن أبي هريرة هُم عن النبي على مثله بمعناه. حدثنا محمد بن خليفة وعمرو بن علي قالا: حدثنا يزيد بن زُرَيع، حدثنا حجّاج الصوّاف، عن حَنَان، عن أبي عثمان النَّهدي علي قالا: حدثنا يزيد بن زُرَيع، حدثنا حجّاج الصوّاف، عن حَنَان، عن أبي عثمان النَّهدي

زعفران وغیرہ)۔ فاکدہ: مطلب یہ ہے کہ مردول کو مردانہ خوشبو استعال کرنا چاہئے کہ رنگ اُن کی شان کے مناسب نہیں ہے اور عورتوں کو زنانہ خوشبو استعال کرنا چاہئے کہ دور اجنبیوں تک اس کی خوشبونہ پنچے۔

(۵) ابو عثان نہدی تابعی کہتے ہیں کہ حضور اقد س ملتی گئی نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص کو ریحان دیا جائے اس کو جائے کہ لوٹائے نہیں، اس لئے کہ (اس کی اصل) جنت سے نکلی ہے۔

فائدہ: ریحان سے خاص یمی قتم مراد ہے یا ہر خوشبوریحان کہلاتی ہے، اہل لغت کے دونوں قول ہیں اور دونوں یہاں مراد ہو سکتے ہیں۔ حق تعالیٰ جَلَ ﷺ نے جنت کی خوشبوؤں کی نقل دُنیا میں اس لئے پیدا فرمائی ہے کہ یہ جنت کی طرف ترغیب کا سبب ہے اور زیادتی شوق کا ذریعہ ہو، کہ خوشبوکی طرف طبعاً رغبت پیدا ہوتی ہے اور طبیعت کو ادھر کشش ہوتی ہے،

ظهر ريحه: [كماء الورد والمسك والعنبر والكافور.] خفي ريحه: [كالزعفران والصندل، فإن مرورهن على الرجال مع ظهور رائحة الطيب منهي عنه.] الطفاوي: بضم الطاء المهملة، منسوب لطفاوة، حي من قيس غيلان، وهو المعبر بالرجل في الرواية المتقدمة لم يدر اسمه أيضاً فهو مجهول، قال الحافظ في تهذيبه: لم يسم.

حنان: بفتح الحاء المهملة وتخفيف النون الأولى، وفي نسخة بفتح أوله فموحدة فمخففة أي: حبان، وفي أخرى: حباب بموحدتين وكتب الرجال يؤيد الأول. قال الحافظ في تهذيبه: حنان الأسدي روى عن أبي عثمان عن النبي مرسلا في الريحان، وعنه حجاج بن أبي عثمان، قال الترمذي: لا يعرف له غير هذا الحديث.

النهدي: بفتح نون وسكون هاء، منسوب إلى بني نهد قبيلة من اليمن، واسمه عبد الرحمن بن مل بتثليث ميم ولام مشددة، مشهور بكنيته مخضرم من كبار الثانية، أسلم في عهد النبي هي ولم يلقه، فالحديث مرسل كما صرح به السيوطي في الجامع الصغير، وقال: رواه أبو داود في مراسيله، والترمذي عن أبي عثمان مرسلا قاله القاري.

قال: قال رسول الله على: إذا أعطى أحَدُكم الرَّيجان فلا يردّه فإنّه خوج من الجنة. قال أبو عيسى: ولا نعرف لحنان غير هذا الحديث، وقال عبد الرحمن بن أبي حاتم في كتاب "الجرح والتعديل": حنان الأسديّ من بني أسد بن شُريك، وهو صاحب الرّقيق، عمّ والد مُسدّدٍ، وروى عن أبي عثمان النّهديّ، وروى عنه الحجاج بن أبي عثمان الصَّوَّاف. سمعت أبي يقول ذلك. حدثنا عمر بن إسماعيل بن مُجالد بن سعيد الهمداني، حدثنا أبي، عن بَيانٍ، عن قيس بن أبي حازم، عن جَوير بن عبد الله قال: عُرِضتُ بين يدي عمر بن الخطاب،

لیکن وُنیا کی خوشبووں کو جنت کی خوشبووں سے کیا نسبت! کہ ان کی مہک اتنی دور پہنچتی ہے کہ پانچ سو برس میں وہ راستہ طے ہو۔

#### (٢) جرير بن عبدالله بجلی حضرت عمر في للنفي كي خدمت ميں (معائنه كے لئے) پيش كيے گئے۔ انھوں نے جاور أثار كر صرف

الريحان: هو كل نبت طيب الريح من أنواع المشموم على مافي النهاية. قال ميرك: وأهل المغرب يخصونه بالأس، والظاهر أنه هو المراد في الحديث الصحيح: "ومثل المنافق الذي يقرأ القرآن كمثل الريحانة، ريحها طيب وطعمها مر" وأهل العراق والشام يخصونه بالحبق، والحبق قيل: الفوذج، وقيل: ورق الخلاف، وقيل: الشاهبرم قاله القاري: وقال المناوي: الريحان نبت طيب الريح، كذا في القاموس واختار ابن الأثير الثاني.

خوج من الجنة: [يحتمل أن بذره خرج من الجنة، وليس المراد أنه خرجت عينه من الجنة، وإنما خلق الله الطيب في الدنيا، ليذكر به العباد طيب الجنة.] الأسدي: بفتحتين وقد يسكن ثانيه، ويقال: في هذه النسبة الأسدي بالسين، والأزدي بالزاء، والكل صحيح؛ فإنه من بني أسد بن شريك من أولاد الأزد بن يغوث، ويقال للأسد: الأزد.

شريك: بضم الشين المعجمة وفتح الراء ابن مالك بن عمرو بن مالك بن فهم. الرقيق: بفتح الراء وكسر القاف، اشتهر بهذه الصفة، ولعله لكونه كان يبيع الرقيق قاله البيجوري. عمّ: يعني حنان عم مسرهد. سمعت: مقولة عبد الرحمن. بيانٍ: بفتح الموحدة وتخفيف التحتية، الظاهر هو بيان بن بشر الأحمسي البجلي أبو بشر الكوفي المعلم، وهو غير بيان بن بشر الطائي المجهول. جَويو: [حرير بن عبد الله البجلي صحابيٌّ مشهور، أسلم في السنة التي فارق فيها أي: الدنيا النبي على روى عنه خلق كثير.] عرضت: [أي: عرضني من تولى عرض الجيش على الأمير ليعرفهم ويتأملهم، هل فيهم جلادة وقوة على القتال أولا؟.]

فألقى جرير رِدَاءه ومشى في إزار فقالِ له: خُذْ رِدائك، فقال عمر للقوم: ما رأيت رجلا أحسن صورة من جرير،

لنگی میں چل کر اپنا امتحان کر ایا۔ حضرت عمر فیل فیٹ نے فرمایا کہ چادر لے لو (معائنہ ہو چکا) پھر قوم کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا کہ میں نے جریر سے زیادہ خوبصورت بھی کسی کو نہیں دیکھا، سوائے حضرت یوسف علی فیلی اللہ کی صورت کے جیسا کہ ہم تک پہنچا۔ فاکدہ: یعنی حضرت یوسف علی نبیناوعلی فیلی کے کسن کے قصے جو ہم تک پہنچ ہیں، اُن سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ جریر سے زیادہ حسین ہونگہ، ورنہ ان کے علاوہ اُن سے زیادہ حسین کوئی معلوم نہیں ہوتا۔ حضرت عمر فیل فیلی نے جہاد کے موقعہ پر لشکر کا تفصیلی معائنہ فرمایا، ہر ایک کا امتحان لیا جن میں یہ بھی پیش ہوئے۔ اس صدیث میں چند اشکالات ہیں جواختصاراً ترک کے جاتے ہیں، منجملہ ان کے ایک اشکال یہ ہے کہ حضرت یوسف علیہ فیلیا کے کسن کا استثناء کیا لیکن حضور اقدس میں فیگیا

فألقي: كان القياس: فألقيت ردائي ومشيت، فهذا التفات من التكلم إلى الغيبة، ويحتمل أن يكون من كلام قيس كمل به كلام جرير، أو نقله بالمعنى. والعرض هذا هو كعرض الجيش على الأمير ليعرفهم ويتأملهم حتى يرد من لا يرضيه. وكان جرير لا يثبت على الخيل حتى ضرب رسول الله ﷺ قبل وصاله بنحو أربعين يوماً صدره فعادله التثبت. وأشكل: بأنه لما تحقق تثبيته على الخيل بدعائه ﷺ لم يكن لامتحانه وجه، ورد: بأن العرض إنما كان بالمشي لا بالركوب.

فقال عمر: أي بعد ما خاطب جريراً، ومعنى ما رأيت إلخ أي: في ماعداه في فإنه كان كالمستثنى عقلا، قال المناوي: لما كان قد استقر في الأذهان أن صورة المصطفى في أجل من كل مخلوق حتى من صورة يوسف في أيضاً لم يبال عمر في بإفهام عبارته أن صورة جرير أحسن من صورته، ثم إنه لا يشكل أيضاً بما ورد في دحية أنه كان إذا دخل بلداً خرج لرؤيته حتى العذراء من خدرها؛ لأن دحية كان أجمل وجها وجريراً كان أجمل بدنا؛ بدليل أن عمر في لم يقل ذلك إلا عند بحرده. ثم لامناسبة للحديث بالباب إلا أن يقال: إنه من ملحقات النساخ، أو يقال: إن حسن الصورة يلزمه غالبا طيب الريح، أو يقال: إن في الترجمة حذفا، تقديره: وحسن صورة الأصحاب وعرضهم على ابن الخطاب، قيل: الأخير أقرب. قلت: بل هو الأ بعد لما فيه من طول الحذف، والأوجه عندي هو الثاني، قال امرؤ القيس:

إذا قامتا تضوع المسك منها نسيم الصباء جاءت بريا القرنفل

وقال المتنبي: قلق المليحة وهي مسك هتكها إلخ وقال عنترة:

سبقت عوارضها إليك من الفم

وكأن فارة تاجر بقسيمة

إلا ما بَلَغَنا من صورة يوسف علك.

کے جمال مبارک کا استثناء نہ کیا، گر کھلی ہوئی بات ہے کہ جب حضور کا جمال و کمال حضرت یوسف سے بڑھا ہوا تھا تو اُن کے استثناء کرنے سے حضور کے جمال کا استثناء خود ہی ہوگیا، اس کے علاوہ حضور کا پورا جمال عام طور سے مستور ہی تھا، جیسا کہ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب والسطیلیا نے تحریر فرمایا۔ دوسر ااشکال بیہ ہے کہ اس حدیث کو باب سے بھی کچھ مناسبت نہیں، اس کے جوابات میں ایک توجیہ بیہ بھی کی جاتی ہے کہ خوبصورتی کو خوشبو لازم ہوتی ہے، جو شخص جس درجہ کا حسین ہوتا ہے ویسے ہی متانہ خوشبواس کے بدن و لباس سے مہکا کرتی ہے۔ حضور اقد س سائی کیا اجمل المخلو قات اور بدر البدور ہونا مسلم ہے اس لئے اس کو طبعی خوشبو لازم ہے۔

صورة يوسف: [أي: لبراعة حسنه وجمال صورته ﷺ.]

### باب كيف كان كلام رسول الله عليان

حدثنا حُميد بن مَسْعَدة البصري، حدثنا حُميد بن الأسود، عن أسامة بن زيد، عن الزُّهري، عن عُروة، عن أعائشة عن التَّه على قالت: ما كان رسول الله على يَسْوُد سردكم هذا، ولكنه كان يتكلم بكلام بين فَصْلٍ، يحفظه من جلس إليه. حدثنا محمد بن يجيى، حدثنا أبو قتيبة، سلم بن قتيبة، عن عبد الله بن المثنى، عن ثُمَامة، عن أنس بن مالكٍ على قال: كان رسول الله على يعيد الكلمة ثلاثا،

## باب۔ حضور اقدس طلع کی گفتگو کیسی ہوتی تھی

فاكده: اس باب مين تين حديثين ذكركي كئ مين ـ

(۱) حضرت عائشہ فی جہا کہتی ہیں کہ حضور اقد س سی گھی کی گفتگو تم لوگوں کی طرح سے لگاتار جلدی جلدی نہیں ہوتی تھی، بلکہ صاف صاف، ہر مضمون دوسرے سے ممتاز ہوتا تھا، پاس بیٹے والے اچھی طرح سے ذہن نشین کر لیتے تھے۔ فاکدہ: یعنی حضور کی گفتگو مجمل یا جلدی جلدی نہیں ہوتی تھی کہ کچھ سمجھ میں آئے کچھ نہ آئے، بلکہ ایسی اطمینان کی واضح گفتگو ہوتی تھی کہ مخاطبین اچھی طرح سمجھ جاتے تھے۔

(٢) حضرت انس خلاف کتے ہیں کہ حضور اقد س لٹھ کیا (بعض مرتبہ) کلام کو (حسب ضرورت) تین تین مرتبہ دہراتے،

باب كيف كان إلخ: هذا كما وقع في أول البخاري: باب كيف كان بدء الوحي، وأطال الشراح الكلام على إعرابه وتركيبه حتى كتب القاري فيه رسالة مستقلة، والإجمال أنه بإضافة باب إلى ما بعده لكنه على تقدير مضاف أي: باب حواب كيف كان إلخ وسبب التقدير أن لفظ "باب" لا يضاف إلى الجملة على الصواب، ولذا قيل: إن إضافته إلى الجملة كلا إضافة، وأيضاً بترك الإضافة يعني مع التنوين خبر مبتدأ محذوف، ويحتمل تسكينه أيضاً على التعداد، و"كيف" مبني على الفتح في محل نصب على أنه خبر كان إن كانت ناقصة، أو حال إن كانت تامة.

كلام: [بمعنى التكلم، أو بمعنى ما يتكلم به، بيان كيفية ما يتكلم به.] يسود: [يأتي بالكلام على الولاء، يتابعه ويستعجل فيه،] بضم الراء من السرد: وهو الإتيان بالكلام على الولاء، منصوب على أنه مفعول مطلق أو بنزع الخافض؛ لما في بعض النسخ: كسردكم. والمعنى: لم يصل بعضه ببعض بحيث لا يتبين بعض حروفه لسامعه. سردكم هذا: [أي: الذي تفعلونه، حيث يورث لبسا على السامعين.] فصل: [مفصول ممتاز بعضه من بعض.]

لِتُعقَل عنه. حدثنا سفيان بن وكيع، أنبأنا جُمَيع بن عمرو بن عبد الرحمن العِجلِيّ قال: حدثني رجل من بني تميم – من ولد أبي هالة زوج خديجة، يُكنى أبا عبد الله – عن ابن لأبي هالة، عن الحسن بن علي عليه قال: سألت خالي هند بن أبي هالة – وكان وصّافا – فقلت: صِف لي منطق رسول الله عليه،

تاكه آپ كے سننے والے اچھى طرح سمجھ ليں۔

لتعقل عنه: [أي: لتفهم عنه وتثبت في ذهن السامعين] تعليل للإعادة تنبيهاً على أن الإعادة كانت في مقام الحاجة. جميع بن عمرو: تقدم أول الحديث بهذا السند في مبدء الكتاب، وتقدم هناك أن الصواب فيه "عمير" بالتصغير كما اختاره الحافظ في التقريب، وكذا أورده المزي وغيره. زوج: بالجر على أنه بدل من أبي هالة، وكان زوجها قبل النبي بخالي: أي: أخا أمي من الأم. وصاف: [كثير الوصف لرسول الله.]

فقلت: بيان لسألت وصف أمر من الوصف، والسؤال عن كيفية النطق وهيئة السكوت المقابل له كما يدل عليه الجواب.

قال: كان رسول الله ﷺ مُتَواصل الأحزان، دائم الفكرة، ليست له راحة طويل السّكت، والصنا السّكت، في شهود حلال الله تعالى وكبرياته الصنا السبة السبة السبة المام ويختمه بأشداقه، ويتكلّم بجوامع الكلم،

آپ کا کلام ایک دوسرے سے ممتاز ہوتا تھا، نہ اس میں فضولیات ہوتی تھیں نہ کوتاہیاں کہ مطلب پوری طرح واضح نہ ہو۔
آپ نہ سخت مزاج تھے نہ کسی کی تذلیل فرماتے تھے۔ اللہ کی نعمت خواہ کتنی ہی تھوڑی ہو اس کو بہت بڑا سمجھتے تھے، اس کی فدمت نہ فرماتے تھے۔ اللہ کی نعمت خواہ کتنی ہی تھوڑی ہو اس کو بہت بڑا سمجھتے تھے، اس کی فدمت نہ فرماتے تھے۔ البتہ کھانے کی اشیاء کی نہ فدمت فرماتے نہ زیادہ تعریف (فدمت نہ فرمانا تو ظاہر ہے کہ حق تعالی جَلُ اللّٰ فَا مُن نعمت ہے، زیادہ تعریف نہ فرمانا اس لئے تھا کہ اس سے حرص کا شبہ ہوتا ہے، البتہ اظہارِ رغبت یا کسی کی دلداری کی وجہ سے بھی خاص خاص چیزوں کی تعریف بھی فرمائی ہے) دنیااور دنیاوی امور کی وجہ سے آپ کو بھی غصہ نہ آتا تھا

متواصل الأحزان: [يعني لا يمضي حزن إلا ويعقبه حزن، والتواصل يفيد معنى الديمومة.] الفكرة: [الفكر لغة: تردّد القلب بالنظر والتدبر لطلب المعاني، واصطلاحًا: ترتيب أمور معلومة ليتوصل بها إلى مطلوب علمي أو ظني.] بأشداقه: جمع شدق: وهو طرف الفم، والمراد بالجمع ما فوق الواحد، وذلك لأن البيان إنما يحصل برحب الشدقين، بخلاف ضده فإنه لا يفهم منه المقصود، وفي بعض النسخ بدله "باسم الله" وعلى هذا اعتماد القاري والمناوي والبيجوري في شروحهم، وليس المراد البسملة خاصة بل المراد مطلق ذكر الله عزوجل، ويحتمل أن يكون أحدهما محرفا من الآخر. والحديث أخرجه القاضي عياض في الشفا بطوله، وفيه: "ويختمه بأشداقه" وعليه بني القاري ثمه شرحه و لم يذكر "باسم الله".

بجوامع الكلم: أي: بكلمات قليلة الحروف، جامعة لمعان كثيرة، وقيل: المراد القواعد الكلية المحتوية على الفروع الكثيرة، وقيل: المراد به القرآن، فمآله آية ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى﴾ [النجم: ٣] قاله المناوي، قال القاري: وقد جمع جمع من الأثمة من كلامه المفرد الموجز البديع أحاديث كثيرة فاستخرت الله في جمع أربعين من هذا الباب، وهي هذه: (١) الأيمن الأيمن (٢) الإيمان يمان (٣) أخبر تقله (٤) أرحامكم أرحامكم (٥) اشفعوا توجروا (٦) أعلنوا النكاح (٧) أكرموا الخبز (٨) ألزم بيتك (٩) تمادوا تحابُوا (١٠) الحرب خدعة (١١) الحمى شهادة (١٦) الدين النصيحة (١٣) سدّدوا وقاربوا (١٤) شراركم عزابكم (١٥) الصبر رضا (٦١) الصوم جنة (١٧) الطيرة شرك (١٨) العارية مؤداة (٩١) العين حق (٢١) الغنم بركة (٢٢) الفخذ عورة (٣٣) قفلة كغزوة (٤٢) قيد وتوكل (٢٩) الكبر الكبر (٢٦) موالينا منا (٢٧) المؤمن مكفر (٨٨) المحتكر ملعون (٢٩) المستشار مؤتمن (٣٠) الا تتمنوا الموت (٣٠) لا تغضب (٣٠) لا ضرر ولا ضرار (٣٩) لا وصية لوارث (٤٤) يد الله على الجماعة. وذكر القاري مسانيدها وتخريجها.

كلامه فصلٌ، لا فضول ولا تقصير، ليس بالجافي ولا المُهِين، يعظّم النعمة وإن دقّت، لا يذمّ منها شيئا، غير أنه لم يكن يذمّ فواقا ولا يمدحه، ولا تُغضبه الدنيا ولا ما كان لها، فإذا تُعُدّي الحق، لم يقم لغضبه شيء حتى ينتصر له، ولا يغضب لنفسه، ولا ينتصر لها، إذا أشار أشار بكفّه كلها، وإذا تعجّب قَلَبَها، وإذا تحدث اتصل بها، وضرب براحة اليمني بطن إبهامه اليسرى، وإذا غضِب أعرض وأشاح، وإذا فرح غضَّ طَرْفه، جُلُّ ضحكِه التبسم،

(چونکہ آپ کوان کی پرواہ بھی نہ ہوتی تھی اس لئے بھی دنیوی نقصان پر آپ کو غصہ نہ آتا تھا)البتہ اگر کسی دینی امر اور حق بات ہے کوئی شخص تجاوز کرتا تواس وقت آپ کے غصہ کی کوئی شخص تاب نہ لاسکتا تھا اور کوئی اس کو روک بھی نہ سکتا تھا یہاں تک کہ آپ اس کا انتقام نہ لیے تھے۔ جب کسی یہاں تک کہ آپ اس کا انتقام نہ لیے تھے۔ جب کسی وجہ سے کسی جانب اشارہ فرماتے تو پورے ہاتھ سے اشارہ فرماتے (اس کی وجہ بعض علانے یہ بتلائی ہے کہ انگلیوں سے اشارہ قواضع کے خلاف ہے اس لئے حضور طبی ہی پورے ہاتھ سے اشارہ فرماتے، اور بعض علاءے نہ تحریر فرمائی کہ حضور طبی ہی کی علی میں علی ہے کہ انگلیوں سے اشارہ فرماتے شریفہ انگلی سے توحید کی طرف اشارہ فرمانے کی تھی۔ اس لئے غیر اللہ کی طرف انگلی سے اشارہ نہ فرماتے تھے) جب عادتِ شریفہ انگلی سے توحید کی طرف اشارہ فرمانے کی تھی۔ اس لئے غیر اللہ کی طرف انگلی سے اشارہ نہ فرماتے تھے) جب کسی بات پر تعجب فرماتے تو ہاتھ لیک لیے تھے اور جب بات کرتے تو (بھی گفتگو کے ساتھ ہاتھوں کو بھی حرکت فرماتے)

المهين: بضم الميم من الإهانة أي: لايهين ولا يحقر أحداً، فالميم زائدة، ويروى بالفتح من المهانة: وهو الحقارة، فالميم أصلية أي: لم يكن حقيراً ذميمًا بل كان كبيراً عظيماً يغشاه من أنوار الوقار والمهابة ما ترتعد منه فرائص الكفار، والأنسب الأول. غير أنه: رفع وهم نشأ من قوله: "يعظم النعمة". ذواقا: فعال بمعنى مفعول، أي: مذوقا مأكولا ومشروبا. تعدي: بصيغة المجهول من التعدي أي: إذ تجاوز أحد عن الحق. أعرض: أي: عما يقتضيه الغضب، وعدل عنه إلى الحلم والكرم، وعفا عنه ظاهراً وباطنا، وأشاح بشين معجمة وحاء مهملة: حد في الإعراض وبالغ فيه، كذا قاله القاري والمناوي، وقال القاضي في الشفا: أشاح: مال وانقض. جل: بضم الجيم وتشديد اللام أي: معظمه وأكثره، وجل كل شيء معظمه، وحوز شارح ههنا كسر الجيم أيضًا، كما في حديث: اللهم اغفرلي ذبي كله دقه وجله. والتبسم: بشاشة في الوجه من غير تأثر تام في هيئة الفم، وإنما قال: "جل"؛ لأنه ربما ضحك حتى بدت نواجذه.

#### يفتر عن مثل حَبّ الغمام.

اور بھی داہنی ہھیلی کو بائیں انگوٹھے کے اندرونی حصہ پر مارتے اور جب کسی پر ناراض ہوتے تو اُس سے منہ پھیر لیتے اور بے توجہی فرماتے یا در گزر فرماتے اور جب خوش ہوتے تو حیا کی وجہ سے آ تکھیں گویا بند فرما لیتے۔ آپ کی اکثر بنسی تبسم ہوتی تھی، اُس وقت آپ کے دندان مبارک اولے کی طرح چیکدار سفید ظاہر ہوتے تھے (صلی اللہ علیہ وآلہ بحسب جمالہ و کمالہ)۔ فاکدہ: یہ حدیث اُس حدیث کا بقیہ ہے جو سب سے پہلے باب میں ساتویں نمبر پر گزری ہے۔ اس کا ہر ہر فکڑا نہایت غور سے پڑھے اور اخلاق کا کمال لئے ہوئے ہے۔

يفتر: بسكون الفاء وتشديد الراء من افتر فلان: ضحك ضحكا حسنا حتى بدت أسنانه من غير قهقهة، فقوله "عن مثل حب الغمام" متعلق به، والغمام: السحاب، وحبه: البرد بفتحتين، الذي يشبه اللؤلؤ، شبه ما يظهر من أسنانه حين التبسم بذلك في البياض والصفاء واللمعان والبريق، ومن قال كالدلجي: حبه قطرة الماء، شبه ما يطفو على الثنايا من الريق فقد وهم، لأن الثنايا ليس عليه عادة إلا البلل، ولو احتمع فلا حسن فيه، وقيل: حب الغمام: اللؤلؤ؛ لأنه يحصل من ماء المطر النازل من الغمام، قال القاري: هو أنسب في باب التشبيه؛ لما فيه من زيادة تشبيه الفم بالصدف والريق بماء الرحمة، ورده المناوي لمخالفته اللغة بغير حاجة، وليس صفاء البرد دون صفاء اللؤلؤ.

## بابُ ما جاء في ضِحْك رسول الله عَلَيْكُ

حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا عَبَّاد بن الْعَوَّام، أخبرنا الحجاج -وهو ابن أرطَاة عن سِماك ابن حرب، عن '' جابر بن سَمُرة في قال: كان في سَاقَي رسول الله و مُمُوشة، وكان لا يضحك إلا تبسمًا، فكنت إذا نظرت إليه قلت: أكحل العينين، وليس بأكحل.

## باب۔ حضور اقد س لٹنگائیا کے بہننے کا ذکر

فائدہ:اس باب میں نو حدیثیں ذکر کی گئی ہیں۔

(۱) حضرت جابر فل في كتب بين كه حضور اقدس فلفي في پندليان كسى قدر باريك تهين اور آپ كا بنسنا صرف تبسم موتا تهال مين جب حضور اقدس فلفي في كن زيارت كرتا تو ول مين سوچناكه آپ سر مه لكائ موئ بين، حالا نكه أس وقت سر مه لكائ موئ نهين موتے تھے۔ فائدہ: بلكه طبعًا آپ كى آئكھين سُرگين تھيں۔

ضحك: [أي: انبساط الوحه، وهو ينشأ من سرور يعرض للقلب، والضحك: تعبير عن السرور بواسطة حركة الشفتين] سَاقَي: بصيغة التثنية في أكثر النسخ الموجودة، وفي بعضها بالإفراد، وبه ضبط القاري، إذ قال بالإفراد للتعميم، وفي نسخة صحيحة بصيغة التثنية كما في المشكوة برواية الترمذي. حموشة: [أي: دقة، وهي: ما يمتدح به الإنسان] قال القاري: بضم الحاء المهملة والميم أي: دقة، ودقتها مما يتمدح به، وقد أكثر أهل القيافة من ذكر محاسن ذلك، وضبط المناوي وابن حجر والعصام بضم أوله المعجم، وقال المناوي: أي: دقة، وأصل الخمش الأثر، ورده القاري بأنه مخالف للأصول ومعارض للغة على ما يشهد به القاموس والنهاية، ومغير للمعنى؛ فإن الخمش بالمعجمة: هو خدش الوجه ولطمه. قلت: وبالمهملة في المشكوة برواية الترمذي.

لايضحك: قال المناوي: جعله من الضحك مجاز؛ إذ هو مبدؤه، فهو بمنزلة السنة من النوم، قال القاري: ومنه قوله تعالى: وفتَبَسَّمَ ضَاحِكَ [النمل: ١٩] أي: شارعاً في الضحك، وهذا الحصر يحمل على غالب أحواله بي بالسبق من أن جل ضحكه التبسم، ولما سيأتي من أنه ضحك حتى بدت نواجذه، وقيل: ما كان يضحك إلا في أمر الآخرة، وأما في أمر الدنيا فلم يزد على التبسم وهو تفصيل حسن. أكحل: [أي: يعلو جفونه سواد ناشئ من استعمال الكحل، وهذا بحسب بادئ الرأي.] وليس بأكحل: [أي: كحلا جَعْليا، وهو الناشئ من التكحل، فلا ينافي أنه كان أكحل كحلا خِلْقيا.]

حدثنا قُتيبة بن سعيد، أخبرنا ابن لَهِيْعَة، عن عُبيد الله بن المغيرة، عن عن عبد الله بن الحارث بن جزء هم أنه قال: ما رأيت أحداً أكثر تبسمًا من رسول الله على حدثنا أحمد بن الخالد المخلال، حدثنا يحيى بن إسحاق السَّيلَحَاني، حدثنا ليث بن سعد، عن يزيد بن أبي حبيب، عن عبد الله بن الحارث هم قال: ما كان ضحك رسول الله على إلا تبسمًا. قال أبو عيسى: هذا حديث غريب من حديث ليث بن سعد.

(٢) عبدالله بن حارث كہتے ہيں كه ميں نے حضور اقد س النَّا اللَّه عن حارث كہتے ہيں كه ميں ديكھا۔

فائکرہ: اس حدیث میں یہ اشکال ہے کہ اس سے پہلے باب کی اخیر حدیث میں یہ گذر چکا ہے کہ حضور اقد سی سی آیا دائم الفکر اور بے در بے غوم میں مبتلار ہے تھے، یہ بظاہر اس کے منافی ہے اس لئے اس حدیث کی دو توجیہیں کی گئیں: ایک تو یہ حدیث کا مطلب یہ ہے کہ آپ کا عبیم آپ کے بیٹنے سے زیادہ ہوتا تھا، ایبا کوئی اور شخص نہیں دیکھا جس کا عبیم اُس کے بیٹنے سے زیادہ ہوتا تھا، ایبا کوئی اور شخص نہیں دیکھا جس کا عبیم اُس کے بیٹنے سے زیادہ ہو۔ چنانچہ آئندہ حدیث جو انہی صحابی خلافی سے دوایت کی جارہی ہے اُس میں یہی مطلب متعین ہے۔ دوسری توجیہ یہ کی جاتی ہے کہ: حضور اقد س سی آپ کے ہوء و طبعی غموم کے صحابہ کی دلداری اور انسباط کے خیال سے خندال پیثال اور عبیم فرماتے ہوئے بیش آتے تھے اور یہ کمال درجہ اخلاق و تواضع ہے۔ اس باب کے نمبر ۵ و ۲ پر حضرت جریر شاہوئے فرماتے ہیں کہ جب بھی حضور اقد س سی گئے مجھے دیکھتے عبیم فرماتے یعنی خندہ بیٹانی سے مسکراتے ہوئے ملتے تھے۔ اب پہلی حدیث سے کوئی تعارض نہیں ہے۔ اکثر ایبا ہوتا ہے کہ آ دمی کسی رنج و فکر میں جتلا ہوتا ہے لیکن دوسروں کی دلداری یا حدیث سے اُس کو خندہ بیٹانی سے ملئے کی نوبت آتی ہے، جو لوگ دل میں عشق کی چوٹ کھائے ہوئے ہیں ان کو اس کا تجربہ بہت ہوتا ہے۔

جزء: بفتح الجيم وسكون الزاي بعدهما همزة. الخلال: بفتح خاء معجمة فتشديد لام، يحتمل أن يكون بائع الخل أو صانعه. السيلحاني: بفتح السيلحاني: بفتح السيلحون قرية بقرب بغداد. قال أبو عيسى: قال المعتنون بحل الشمائل: غرابته ناشئة من تفرد الليث، وهو مجمع على إمامته وجلالته، فهي غرابة في السند لاتنافى صحة الحديث.

حدثنا أبو عمَّار الحسين بن حُريث، أنبأنا وكيع، حدثنا الأعمش، عن المعرور بن سُويد، عن أبي ذر هُله قال: قال رسول الله ﷺ: إني لأعلم أول رجل يدخل الجنة،

(٣) عبد الله ابن حارث ہی کی بیہ بھی روایت ہے کہ حضور اقد س النگیائی کا ہنا تبسم سے زیادہ نہیں ہوتا تھا۔ فاکدہ: یعنی اکثر او قات تبسم اور مُسکر انا ہی ہوتا تھا، ہننے کی نوبت بہت کم آتی تھی۔

(٣) ابو ذر و النافی کہتے ہیں کہ حضور اقد سی النافی نے ارشاد فرمایا کہ میں اُس شخص کو خوب جانتا ہوں جو سب سے اوّل جنت میں داخل ہوگا اور اُس سے بھی واقف ہوں جو سب سے آخر میں جہنم سے نکالا جائے گا۔ قیامت کے دن ایک آدمی دربار اللی میں حاضر کیا جائے گا، اُس کے لئے یہ حکم ہوگا کہ اس کے چھوٹے چھوٹے گناہ اس پر چیش کیے جائیں اور بڑے بڑے گاہ مخفی رکھے جائیں۔ جب اُس پر چھوٹے چھوٹے گناہ پیش کیے جائیں گے کہ تونے فلاں دن فلاں فلاں گناہ کیے ہیں تو وہ اقرار کرے گااس لئے کہ انکار کی گنجائش نہیں ہوگی اور اپنے دل میں نہایت خوف زدہ ہوگا کہ ابھی تو صغائر ہی کا نمبر ہے کہائر پر دیکھیں کیا گزرے، کہ اس دوران میں یہ حکم ہوگا کہ اس شخص کو ہر ہر گناہ کے بدلے ایک ایک نیکی دی جائے تو وہ شخص یہ جم سے حکم سنتے ہی خود ہولے گا کہ میرے تو ابھی بہت سے گناہ باقی ہیں جو یہاں نظر نہیں آتے۔ ابو ذر رہا تھا اُن کے اظہار کا خود طالب بن گیا۔

المعرور: بفتح ميم وسكون عين مهملة وضم راء، أبو أمية الكوفي عاش مائة وعشرين سنة. أول رجل: قال القاري: وفي بعض النسخ المصححة المكتوب عليه "صوابه آخر رجل". ففي رواية الترمذي ههنا وهم، والصواب "آخر رجل" فإنه هكذا رواه مسلم وغيره من حديث أبي ذر قاله القاري أيضاً. قلت: والحديث أخرجه الخطيب في المشكوة برواية مسلم، ولفظه: إني لأعلم آخر أهل الجنة دخولا الجنة وآخر أهل النار خروجاً منها، الحديث. وعلى هذا فالرجلان متحدان يعني مصداقهما واحد، وأما على النسخة التي بأيدينا فهما مختلفان، ومصداق أول رجل يدخل الجنة على الإطلاق هو النبي هي ويحتمل أن يراد: أول رجل يدخل الجنة من عصاة المؤمنين فهو رجل آخر مذنب يخرج من النار ولم يسم، والمقصود بذكر العلم بمؤلاء الرجال زيادة الوثوق فيما أخبر به، وعلى هذا فقوله: يؤتى بالرجل إلخ استيناف، لا تعلق له يما سبق كما جزم به المناوي، وذكره القاري احتمالاً، وأما على رواية مسلم وغيره فيحتمل أن يكون استينافا أيضاً، ويحتمل أن يكون استينافا أي يكون النار ودخولا الجنة.

وآخر رجل يخرج من النار: يؤتى بالرّجل يوم القيامة فيقال: إعرِضوا عليه صِغار ذنوبه -وتُخبأ عنه كبارها- فيقال له: عَمِلْتَ يوم كذا، كذا وكذا، وهو مُقِرّ لا ينكر، وهو مُشْفِق من كبارها، فيقال: أعطوه مكان كل سَيّئةٍ عَمِلها حسنةً، فيقول: إن لي ذنوبا ما أراها ههنا! قال أبو ذر: فلقد رأيت رسول الله على ضَحِك حتى بدتْ نَوَاجِذه. حدثنا أحمد بن منيع،

فاكدہ: يد هخص جس كامفطل حال بيان فرمايا وہى هخص ہے جس كو اول مجملاً جنت ميں آخرى داخل ہونے والا ارشاد فرمايا عقا ياكوئى اور شخص ہے، شرّاح كى تحقيق يہ ہے كہ يہ كوئى اور شخص ہے اور جنت ميں آخرى داخل ہونے والا شخص وہ ہے جس كا قطير اسى باب كے نمبر كرير آرہا ہے۔

يؤتى بالرجل: قال القاري بيان للرجل الأوّل فيخصّ بالمذنبين، إذ أوّل داخل على الإطلاق هو النبي ﷺ، ويحتمل أن يكون بيانا للرجل الثاني، لكن الأصح أن آخر رجل يخرج من النار هو الذي ذكر في حديث ابن مسعود الآتي، وهذا استيناف وبيان لحال رجل ثالث غير المذكورين. قال البيجوري في تأييده: وفي بعض الروايات بواو الاستيناف، فحينئذ لا وهم في رواية الترمذي هذه أيضاً، وبالاستيناف جزم المناوي؛ إذ قال: ليس قوله: "يؤتى بالرجل" تفصيل لــــ"أول رجل يدخل الجنة" كما وهم، بل هو استيناف لا تعلق له بما قبله، إذ أول داخل هو المصطفى ﷺ ولا ذنب له.

فيقال: أي: يقول الله عز وجل لملائكته، و"اعرضوا" بهمزة وصل وكسر راء أمر من العرض. وتخبأ: بصيغة الواحد المؤنث في المتون، والمذكر في الشروح، وعلى كل فهو ببناء المجهول من الخبأ بالهمز. قال المناوي: عطف على "اعرضوا" إذ هو خبر بمعنى الأمر مبالغة فيه كما قرره العصام، ودفع به ما قيل: فيه عطف على خبر على إنشاء، ولذا اختاره الشارح عطفه على يقال. مختصراً، وقال القاري: الظاهر أنه جملة حالية، وأغرب ابن حجر إذ قال: عطف جملة على جملة "اعرضوا". ومعنى الخبأ: پنهال كردن. أعطوه: قال المناوي: لتوبة النصوح، أو لغلبة طاعاته، أو لكونما عزمات و لم تفعل، أو لغير ذلك مما يعلمه الله. زاد القاري: أو لكونه مظلوماً. قلت: أو لمجرد فضله بلا استحقاق.

ههنا: [أي: في مقام العرض أو في صحيفة الأعمال، وإنما يقول ذلك مع كونه مشفقا منها؛ لأنه لما قوبلت صغائرها بالحسنات، طمع أن تقابل كبائرها بها أيضًا، وزال حوفه منها فسأل عنها لتقابل بالحسنات أيضًا.] ضحك: [أي: تعجبا من الرجل حيث كان مشفقا من كبار ذنوبه ثم صار طالبا لرؤيتها.] بدت نواجذه: [أي: بالغ في الضحك حتى ظهرت نواجذه، وهي: أقصى أضراسه.]

حدثنا معاوية بن عمرو، حدثنا زائدة، عن بيان، عن قيس بن أبي حازم، عن جرير بن عبد الله والله عن منع، والله عنه مند أسلمت، ولا رآني إلا ضحك. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا معاوية بن عمرو، حدثنا زائدة، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن قيس، عن جرير قال: ما حَجَبني رسول الله على منذ أسلمت، ولا رآني إلا تبسم. حدثنا هنّاد بن السّري، حدثنا أبو معاوية، عن الأعمش، عن إبراهيم، عن عُبيدة السّلمانيّ، عن عن عبد الله بن مسعود الله معاوية، عن الأعمش، عن إبراهيم، عن عُبيدة السّلمانيّ، عن عن عبد الله بن مسعود

(۱،۵) جریر بن عبد اللہ و اللہ و اللہ و اللہ علی کہ حضور اقد سی اللہ اللہ اللہ علی وقت مجھے حاضری سے نہیں روکا اور جب مجھے دیکھتے تھے اور دوسری روایت میں ہے کہ تبسم فرماتے تھے۔

فائکدہ: یہ دوسری روایت اس لئے ذکر کی گئی تاکہ یہ معلوم ہو جائے کہ پہلی حدیث میں ہنی سے تبسم فرمانا ہی مراد ہے، اور یہ تبسم اظہارِ مسرت کے لئے ہوتا تھا کہ خندہ پیشانی سے مانا دوسرے کے لئے انسباط کا سبب ہوتا ہے۔ میں نے اپنے اکا برکو دیکھا ہے کہ بیااو قات آنے والوں کے ساتھ ایسی بشاشت اور خندہ پیشانی سے ملتے تھے جس سے ان کو محسوس ہوتا تھا کہ جمارے آنے کی بڑی خوشی ہوئی۔

(2) عبد الله بن مسعود وظافی کہتے ہیں کہ حضور اقد س النگائی نے ارشاد فرمایا کہ میں اُس شخص کو جانتا ہوں جو سب سے اخیر آگ سے نکلے گا (کہ جہنم کے عذاب کی سختی کی وجہ اخیر آگ سے نکلے گا (کہ جہنم کے عذاب کی سختی کی وجہ سے سیدھے چلنے پر بھی قادر نہ ہوگا)۔ اُس کو حکم ہوگا کہ جاجنت میں داخل ہو جا۔ وہ وہاں جاکر دکیھے گا کہ لوگوں نے تمام

ما حجبني: [أي: ما منعني من الدخول عليه في بيته.] منذ أسلمت: وكان إسلامه في السنة التي توفي فيها الله قبل وفاته بأربعين يوماً، هذا هو المشهور. وتعقبه الحافظ في الفتح وقال: الصحيح أنه أسلم في سنة الوفود سنة تسع، ووهم من قال: أنه أسلم قبل وفاته بأربعين يوماً. وحرير هذا هو الذي قال فيه عمر بن الخطاب: إنه يوسف هذه الأمة. اسماعيل: هذا احتلاف بين السندين، فزائدة يروي عن بيان في السند المتقدم وعن إسماعيل في هذا السند، وقد أخرج البخاد برواية ابن إدريس عن إسماعيل، وفي المناقب برواية خالد عن بيان، فلعل زائدة سمع عنهما معاً. عبيدة: بفتح مهملة وكسر موحدة. السلمان بفتح السين وسكون اللام ويفتح، منسوب إلى بني سلمان قبيلة من مراد.

تَمَنَّ، قال: فيتمنّى، فيقال له: فإن لك الَّذي تمنّيت وعَشَرة أضعاف الدنيا، قال: فيقول: أتسخربي

جگہوں پر قبضہ کر رکھا ہے، سب جگہیں پُر ہو چک ہیں، لوٹ کر بارگاہِ الّہی میں اس کی اطلاع کرے گا۔ وہاں سے ارشاد ہوگا:

کیا دنیوی منازل کی حالت بھی یاد ہے؟ (کہ جب جگہ پُر ہوجائے توآنے والوں کی گنجائش نہ ہو اور پہلے جانے والے جتنی
جگہ پر چاہیں قبضہ کر لیں اور بعد میں آنے والوں کے لئے جگہ نہ رہے۔ اس عبارت کا ترجمہ اکابر علماء نے یہ ہی تحریر
فرمایا۔ گر بندہ ناچیز کے نزدیک اگر اس کا مطلب سے کہا جائے تو زیادہ اچھا معلوم ہوتا ہے کہ کیا دنیا کی وسعت اور فراخی
بھی یاد ہے کہ تمام دنیا کتنی بڑی تھی؟ اور یہ اس لئے یاد دلایا کہ آئندہ تمام دنیا سے دس گنازائد اس کو عطافرہانے کا اعلان ہونے
والا ہے، تو ساری دنیا کا ایک مرتبہ تصور کرنے کے بعد اُس عطیہ کی کثرت کا اندازہ ہو) وہ عرض کرے گا کہ رب العزت!
خوب یاد ہے۔ اس پر ارشاد ہوگا کہ اچھا بچھ تمنا کیں کرو۔ جس نوع سے دل چاہے وہ اپنی تمنا کیں بیان کرے گا۔ وہاں سے
ارشاد ہوگا کہ اچھا تم کو تمہاری تمنا کیں اور خواہشات بھی دیں اور تمام دنیا سے دس گنازائد عطاکیا۔ وہ عرض کرے گا کہ یااللہ!

رُجل: قيل: اسمه جهينة أو هناد الجهني قاله الشراح. زحفًا: مفعول مطلق بغير لفظه أو حال أي: زاحفا، والزحف: المشي على اليدين المست مع إشراف الصدر، وفي رواية: حبواً بفتح الحاء وسكون الموحدة، وهو: المشي على اليدين والرجلين، أو الركبتين، أو المقعد، ولا تنافي بين الروايتين؛ لأن أحدهما قد يراد به الآخر، أو أنه يزحف تارة ويحبو أخرى، قيل: يمشي هكذا لضعفه بعذاب النار أو لتواريه من ملائكة العذاب.

أخذ الناس المنازل: [كأنه ظنّ أنّ الجنّة إذا امتلأت بساكنيها لم يكن للقادم فيها منزل فيحتاج أن يأخذ منزلا منهم.] تمن: [أي: اطلب ما تقدره في نفسك وتصوره فيها.] أتسخوبي: قوله: "بي" بالموحدة، وفي نسخة: بالنون بدل الموحدة وهما روايتان، لكن الأصول المعتمدة والنسخ المصححة على الأولى، قاله القاري، قال المناوي: يقول ذلك دهشا لما قاله من السرور ببلوغ ما لم يخطر بباله، و لم يكن ضابطا لما قاله، ولا عالما بما يترتب عليه، بل حرى على عادته في مخاطبة المخلوق، فهو كمن قال على قال وقي حقه: إنه لم يضبط نفسه من الفرح في الدعاء فيقول: أنت عبدي وأنا ربك.

وأنت الملك؟ قال: فلقد رأيت رسول الله على ضحك حتى بدت نواجذه. حدثنا قتيبة بن سعيد، أنبأنا أبو الأحوص، عن أبي إسحاق، عن (^) علي بن ربيعة قال: شهدت عليّا هيه أبي بدابّة ليركبها، فلما وضع رِحْله في الرِّكاب قال: بسم الله،

آپ باد شاہوں کے باد شاہ ہو کر مجھ سے مسنح فرماتے ہیں کہ وہاں ذراسی بھی جگہ نہیں ہے اور آپ تمام دنیا ہے دس گنا ذائد مجھے عطا فرمارہے ہیں۔ ابن مسعود رفی گئے کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس لٹھ گئے کو دیکھا کہ جب اُس شخص کا بیہ مقولہ نقل فرمارہے سے تو آپ کو ہنی آگئی حتی کہ آپ کے دندان مبارک بھی ظاہر ہوگئے۔ فاکدہ: حضور اقدس لٹھ گئے گا ہنا یا تو اللہ بھی فاہر ہوگئے۔ فاکدہ: حضور اقدس لٹھ گئے گا ہنا یا تو اللہ بھی فی کہ آپ کے دندان مبارک بھی ظاہر ہوگئے۔ فاکدہ: حضور اقدس لٹھ گئے گا ہنا یا تو اللہ بھی فی کہ جب ایس شخص کو جو جہنم سے سب سے اخیر میں نکالا گیا جس سے اُس کا سب سے زیادہ گنا ہگار ہونا بدیہی ہے، اس قدر زیادہ عطا وانعام ہوا تو سارے مسلمانوں پر بالحضوص متی اور پر ہیز گاروں پر کیا کچھ الطاف کی بارش نہ ہوگی۔ اور امتیوں پر جس قدر انعام ہوا تنا ہی حضور کے لئے مسرت کا سبب اور ممکن ہے کہ یہ بنی اس شخص کی حالت پر ہو کہ کس قدر عذاب اور مصائب برداشت کر کے تو نکلا ہے اور پھر بیا جرائیں کہ تمنائیں اور اللہ سے یہ کہے کہ آپ تسنح کر رہے ہیں۔

(۸) ابن ربیعہ کہتے ہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے پاس (اُن کے زمانۂ خلافت میں)ایک مرتبہ (گھوڑا وغیرہ)کوئی سواری لائی گئی۔ آپ نے رکاب میں پاؤل رکھتے ہوئے لیم اللہ کہا اور جب سوار ہو چکے تو الحمد اللہ کہا، پھر یہ دعا پڑھی:
سُبْحَانَ اللّٰہِیْ سَخَّرَ لَنَا هُذَا وَمَا کُتَا لَهُ مُقُونِیْنَ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَالِبُوْن ل پاک ہے وہ ذات جس نے اس کو ہمارے لئے مسخر فرما دیا ورنہ ہم کو اس کو مطبع بنانے کی طاقت نہ تھی اور واقعی ہم سب لوگ اللہ ہی کی طرف لوٹ کر جانے والے ہیں

الملك: بكسر اللام، وليست السخرية من دأب الملوك، وأنا أحقر من أن يسخربي ملك الملوك. وهذا نهاية الخضوع وتبعيد نفسه عن أن يكون محل هذا الإنعام. بدت: تعجبا من دهش الرجل، أو من عظيم رتبة التواضع، أو من غلبة رحمته على عذابه قاله المناوي. أفي: بالبناء للمجهول أي: حضرته حال كونه جيء بدابة أتاه بعض خدمه. بدابّة: أصلها: كل ما يدبّ على الأرض، كما في قوله تعالى: ﴿وَمَا مِنْ دَابَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا﴾ [هود: ٦] ثم خصها العرف العام بذوات الأربع، وأكثر ما يطلق على فرس أو بغل أو حمار.

الحمد الله: شكراً على نعمة الركوب، وتذليل هذا الوحش النافر، وإطاعته لنا على ركوبه. يعلم: حال من ضمير "قال" أي قال ذلك حال كونه يعلم، وهذا على نسخة "غيره" بالغائب، وأما على نسخة "غيري" بالياء المتكلم فيجعل مقولا لقول محذوف أي قائلاً ذلك، فيجعل حالاً من فاعل "يعجب" أي يعجب الرب عزوجل قائلاً يعلم إنه لا يغفر الذنوب غيري.

حدثنا محمد بن بشّار، أنبأنا محمد بن عبد الله الأنصاري، حدثنا ابن عون، عن محمد بن محمد بن المحمد بن محمد بن الأسود، عن عامر بن سعد قال: قال سعد: لقد رأيت رسول الله على ضحك يوم الخندق حتى الأسود، قال: قلت كيف كان ضَحِكه؟ قال: كان رجل معه تُرْس، وكان سعد راميا، الله يعدو عامر المعام على عداو عامر المعام على عداو عامر المعام المحما على عداو عامر المعام المحدول المعام المحدول المعام المعا

(۹) عام بن سعد کہتے ہیں کہ میرے والد سعد نے فرمایا کہ حضور اقد س سی خزوہ خندق کے دن ہنے حتی کہ آپ کے دندان مبارک ظاہر ہوگئے۔ عام کہتے ہیں کہ میں نے پوچھا کہ کس بات پر ہنے تھے؟ انھوں نے کہا کہ ایک کافر ڈھال لئے ہوئے تھا مبارک ظاہر ہوگئے۔ عام کہتے ہیں کہ میں نے پوچھا کہ کس بات پر ہنے تھے؟ انھوں نے کہا کہ ایک کافر ڈھال لئے ہوئے تھا اور سعد گو بڑے تیر انداز تھے لیکن وہ اپنی ڈھال کو ادھر اُدھر کر لیتا تھا جس کی وجہ سے اپنی پیشانی کا بچاؤ کر رہا تھا (گویا مقابلہ میں سعد کا تیر لگنے نہ دیتا تھا حالا نکہ بیہ مشہور تیر انداز تھے) سعد نے ایک مرتبہ تیر نکالا (اور اُس کو کمان میں کھینچ کر انتظار میں رہے)

الخندق: قال المناوي: معرب؛ لأن الخاء والدال والقاف لا تجتمع في كلمة عربية، وقال القاري: كجعفر، حفير حول أسوار المدينة، معرب كندة على ما في القاموس. سعد: الظاهر أنه من كلام سعد، ففيه التفات من التكلم إلى الغيبة، أو رواية بالمعنى، وهذا إذا كان الضمير في "قال" الثاني إلى سعد، وإن كان الضمير فيه إلى عامر فهذا أيضاً من كلامه، غاية ما فيه أنه عبر أباه باسمه، و لم يقل: وكان أبي، وهذا معروف في الأسانيد.

وكان: قالوا: هذا من كلام سعد على كل تقدير أي، وكان الرجل المذكور يفعل كذا وكذا، والعرب تجعل القول عبارة عن جميع الأفعال فتقول: قال بيده أي أخذ، وقال برجله أي مشى، وقال بالماء على يده أي قلبه، وقال بثوبه أي رفعه وقال بالترس أي أشار، وغفل الحنفي عن هذا المعنى، وقال في قوله: "يقول كذا وكذا" أي ما لا يناسب لجناب رسول الله على ولا لأصحابه قاله القاري. قلت: واختار هذا المعنى المناوي أيضاً، إذ قال: يقول كذا وكذا، أي ما لا يليق بجناب المصطفى وصحبه، كنى به استقباحا لذكره. و"بالترس" متعلق بقوله: "يغطي" جملة حالية من فاعل يقول، ذكره العصام وغيره، وتفسير الشارح يقول بيفعل ليس على ما ينبغي. قلت: والظاهر عندي ما قال القاري. كذا وكذا: أشار بالترس يمينا وشمالاً، هذا على رأي القاري، وأما على رأي المناوي وغيره المراد به: الكلمات التي كان يقوله. بالترس: [ما يستر به حال الحرب] متعلق بقوله: "يقول" على رأي القاري، وعلى هذا قوله: "يغطي جبهته"

استيناف بيان الإشارة، ومتعلق بــ "يغطى" على رأي المناوي كما تقدم.

فلمّا رفع رأسه رماه فلم يخطئ هذه منه - يعني: جبهته - وانقلب وشَال برجله، فضحك الرمية من الرحل أو العدو الرمية من الرحل أو العدو الرمية من الرحل أو العدو رحل والله عليه الربّع عليه بالرّب عليه بالرّب عليه الربّع عليه بالرّب عليه الربّع عليه بالربّع عليه بالربية على الربية على الربية

جس وقت اُس نے ڈھال سے سر اُٹھایا فوراً ایسالگایا کہ پیٹانی سے چوکا نہیں اور فوراً گر گیا، ٹانگ بھی اوپر کو اُٹھ گئی، پس حضور اقد س سنگی آب قصہ پر بنسے۔ میں نے پوچھا کہ اس میں کونی بات پر؟ انھوں نے فرمایا کہ سعد کے اس فعل پر۔ فاکدہ: چونکہ اس قصہ میں اس کا شبہ ہو گیا تھا کہ اُس کے پاؤں اٹھنے اور ستر کھل جانے پر تبہم فرمایا ہو اس لئے کر رّ دریافت کرنے کی ضرورت ہوئی۔ انھوں نے فرما دیا کہ یہ نہیں بلکہ میرے حسن نشانہ اور اُس کے باوجود اتن احتیاط کے تیر لگ جانے پر کہ وہ تو ہوشیاری کر ہی رہا تھا کہ ڈھال کو فوراً اِدھر اُدھر کر لیتا تھا گر سعد نے بھی تدبیر سے ایسا جڑا کہ فوراً ہی گرااور مہلت بھی نہ ملی۔

وانقلب: [أي: صار أعلاه أسفل وسقط على إسته.] فعله: قال ميرك: أي: ضحك من قتله عدوه لا من الانكشاف كذا قيل، وفيه تأمل، قال القاري: من الواضح الجلي أنه ﷺ لم يضحك من كشف عورته؛ لأنه ليس من مكارم أخلاقه، بل إنما ضحك فرحا بما فعله سعد بعدوه ﷺ. قال المناوي: أي: ضحك من رمية سعد وغرابة إصابته فرحا بذلك وسرورا لا من رفعه رحله حتى بدت عورته. وفيه أنه يمتنع السخرية والهزء بالكفار ولو حربياً بكشف سوءته إلا أن قياس مذهب الشافعي الجواز زيادة في النكال وإغاظة لأهل الضلال.

## بابُ ما جاء في صفة مزاح رسول الله عليات

حدثنا محمود بن غيلان، أنبأنا أبو أسامة، عن شريك،

## باب۔ حضور اقد س طلخائیا کے مزاح اور دل لگی کے بیان میں

فاكده: حضور اقدس النَّفَايَة سے مزاح ثابت ہے اور ممانعت بھی وارد ہوئی۔ چنانچہ ترمذی شریف میں ابن عباس فی فی کی روایت سے اس کی ممانعت وارد ہوئی ہے۔ امام نووی والنہ علیہ نے دونوں میں اس طرح تطبیق فرمائی ہے کہ کثرتِ مزاح جو باعث قساوتِ قلب کا بن جائے یا اللہ کے ذکر و فکر سے روک دے یا ایذائے مسلم کا سبب بن جائے یا و قار وہیت گرا دے یہ سب ممانعت میں داخل ہے اور جو اِن سب سے خالی ہو، محض دوسرے کی دلداری اور اس کے انسباط کا سبب ہو وہ متحب ہے۔ چنانچہ عبد اللہ بن حارث کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس سنگانیا سے زیادہ خوش طبعی کرنے والا کسی کو نہیں دیکھا،اس کی وجہ بیہ ہے کہ حضور النہ کیا کی خوشی طبعی بجائے گرانی کے مایہ و فخر وناز تھی۔

گر طمع خوامد زمن سلطانِ دیں خاک بر فرقِ قناعت بعد ازیں

نیز نبی کریم سنگانی کے لئے مزاح کی ایک خاص ضرورت بھی تھی وہ یہ کہ حضور اقدس سنگانی کا ذاتی و قار اتنا بڑھا ہوا تھا کہ ایک مہینہ کے سفر کی دوری تک آپ کا رعب پنچتا تھا، اس لئے اگر حضور تبسم اور مزاح کا اہتمام نہ فرماتے تو حاضرین کو رعب کی وجہ سے پاس رہنا مشکل بن جاتااور انتفاع کے اسباب مسدود ہوجاتے، نیز قیامت تک آنے والے مشائخ و اکابر جو حضور کی اتباع میں جان توڑ کو شش کرتے ہیں وہ قصداً تبسم ومزاح سے گریز کرتے اور ان کے جملہ خدام کے لئے

مزاح: المزاح بضم الميم على أنه اسم، وبكسرها على أنه مصدر مازحه، ومعناه: الانبساط مع الغير من غير إيذاء، وبه فارق الهزو والسخرية، ويشكل على أحاديث الباب ما روي أنه ﷺ قال: لاتمار أخاك ولا تمازحه، أخرجه المصنف في الجامع من حديث ابن عباس وقال: هذا غريب، لا نعرفه إلامن هذا الوجه، وقال الشيخ الجزري: إسناده حيد، فقد رواه زياد بن أيوب، عن عبد الرحمن بن محمد، عن ليث بن أبي سليم، عن عبد الملك بن أبي بشر، عن عكرمة، عن ابن عباس، وهذا إسناد مستقيم. وليث وإن كان فيه ضعف من قبل حفظه لكن روى له مسلم مقرونا قاله القاري. عن عاصم الأحول، عن أنس بن مالك في: أنّ النبي الله قال له: يا ذا الأذنين. قال محمود: قال محمود: قال محمود: قال أبو أسامة: يعني: يُمَازِحُه. حدثنا والسّري، حدثنا وكيع، عن شعبة، عن أبي التيّاح،

بھی مشاکنے کا بیہ طرز مشکلات کا سبب بنتا۔ حق تعالی شانہ بے انتہا درود و سلام اُس پاک ہستی پر نازل فرمائے جو اُمت کی ہر سہولت کا دروازہ کھول گئے۔ سفیان بن عیینہ سے جو بڑے محدث ہیں کسی نے کہا کہ مٰداق بھی ایک آ فت ہے۔ انھوں نے کہا بلکہ سنت ہے مگر اُس شخص کے حق میں جو اس کے مواقع جانتا ہو اور اچھا مٰداق کر سکتا ہو۔

(۱) حضرت انس طلطی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس سلطی فی نے اُن کو ایک مرتبہ مزاحاً یا ذاالاً ذنین فرمایا (او دو کانوں والے)۔ فائدہ:کان توسب ہی کے دو ہوتے ہیں، ان کو جو دو کانوں والا فرمایا تو کوئی مقامی خصوصیت ہوگی، مثلاً: ان کے کان بڑے ہوں گے یا تیز ہوں گے کہ بات دُور سے سُن لیتے ہوں گے، یہی اقرب ہے۔

(۲) حضرت انس و فراتے ہیں کہ حضور اقد س فلکھ جارے ساتھ میل جول مزاح فرماتے ہے، چنانچہ میراایک جھوٹا بھائی تھا، حضور اُس سے فرماتے بابا عمیر! مافعل النغیر؟ ارے ابو عمیر! وہ نغیر کہاں جاتی رہی؟۔ فاکرہ: نغیر ایک جانور ہے جس کا ترجمہ علاء "لال" سے کرتے ہیں۔ صاحب حیوۃ الحیوان نے "بلبل" کھا ہے۔ امام ترفدی و السطیل کہتے ہیں کہ اس حدیث کا حاصل یہ ہے کہ حضور اقد س فلکھ نے اُس بچہ کو کنیت سے تعبیر فرمایا۔ اُس نے ایک جانور پال رکھا تھا، وہ مرگیا تھا، جس کی وجہ سے یہ رنجیدہ بیٹھا تھا، حضور اقد س فلکھ نے اُس کو چھیڑنے کے لئے پوچھا کہ وہ نغیر کیا ہوا؟ مالانکہ حضور اقد س فلکھ نے اور عدیث ایک مسئلہ مختلف فیہا میں حفیہ کی تائید بھی ہے، وہ مسئلہ یہ حالانکہ حضور اقد س فلکھ کے شکار کے حکم میں ہے اور حفیہ کے نزدیک دونوں میں فرق ہے، ہے کہ حرم مدینہ کا شکار شافعیہ کے نزدیک دونوں میں فرق ہے،

يا ذا الأذنين: قال القاري: وجه المزاح أنه سماه بغير اسمه مما قد يوهم أنه ليس له من الحواس إلا الأذنان، أو هو مختص بمما لا غير مع احتمال كون أذنيه طويلتين أو قصيرتين أو معيوبتين. والله أعلم.

قال محمود: نقل المصنف عن شيخه: أن قوله ﷺ هذا كان محمولا على المزاح، فهذا بمنزلة تفسير الحديث عن شيخه. أبي التياح: بفتح المثناة الفوقانية وتشديد الياء وبالحاء المهملة، اسمه يزيد بن حميد.

عن أنس بن مالك فيه قال: إنْ كان رسول الله في لَيُخَالطُنَا حتى يقول لأخ لي صغير: يابا عُمَير! ما فعل النغير؟ قال أبو عيسى: وفقه هذا الحديث: أن النبي في كان يمازح، وفيه: أنه ينزا بالالد ولا يحب فيل صغيراً فقال له: يابا عمير، وفيه: أنه لا بأس أن يعطى الصبي الطّير لِيَلعبَ به، وإنما قال له النبي في نابا عمير! ما فعل النغير؛ لأنه كان له نُغير يلعب به فمات، فحزن الغلام عليه،

حرم مکہ میں شکار جائز نہیں بخلاف حرم مدینہ کے کہ وہاں جائز ہے، چنانچہ حضور اقد س النگائی کا اس پر انکار نہ فرمانا منجملہ دلائل کے ایک دلیل ہے، اور تفصیل کتبِ فقہ و حدیث میں موجود ہے۔ اس میں اختلاف ہے کہ ابو عمیر ان کی پہلے ہی سے کنیت تھی یا حضور اقد س النگائی نے ہی ابتداء گنیت سے تعییر فرمایا۔ بعض علاء نے اس حدیث میں سوسے زائد مسائل اور فوائد بتائے ہیں۔ اُس ذات کے قربان جس کے ایک غذاقی فقرہ میں سوسو مسائل حل ہوتے ہوں اور ان علاء کی قبروں کو حق تعالی شانہ سر اپانور بنائے جضوں نے اپنے رسول کے کلام کی اس قدر خدمت کی کہ ایک ایک حدیث سے کتنے کتنے مسائل استنباط کیے، ان کو محفوظ رکھا اور پھیلایا۔ اس حدیث میں ایک اشکال سے بھی کیا گیا ہے کہ اس میں جانور کا پنجرہ وغیرہ میں بند کرنا اور بچنے کا اُس سے کھیلنا وارد ہے۔

ليخالطُنا: [أي: يمازحنا مع أنس ﴿ وأهل بيته.] حتى: قال: النووي: غاية لقوله: "يخالطنا" أي: انتهى مخالطته بأهلنا كلها حتى الصبي. لأخ لي: [أي: أخ من الأمّ، اسمه حفص، وقيل: كبشة بن أبو طلحة زيد بن سهل الأنصاري، وأمّه أمّ سليم.] النغير: [طائر كالعصفور أحمر المنقار.] أنه كتى: هذا إذا كان ابتداء التكنية على لسانه وفي الصحيحين عن أنس قال: كان رسول الله في أحسن الناس خلقا، وكان لي أخ يقال له: أبو عمير، وكان له نغير يلعب به. الحديث. وظاهره أنه كان يكني به من أول الأمر، إلا أن في خطابه ولي الكنية تقريراً له وحجة للجواز، وأنه لا يدخل في الكذب؟ لأن القصد من التكنية التعظيم والتفاول لا حقيقة اللفظ من إثبات الأبوة والبنوة.

لا بأس إلخ: قال القاري: محله إذا علم أنه لا يعذبه يعني: فلا يشكل عليه أنه تعذيب للحيوان، وقد صحح النهي عنه. قال المناوي: إن قامت قرينة قوية على أن الصبي لا يفعل به ما فيه تعذيب بل يلعب لعبا مباحا ويقوم بمؤنته جاز، وإلا لا. قال القاري: وفيه جواز استمالة الصغير وإدخال السرور عليه والتقييد بالصغير يفيد أن الكبير ممنوع من اللعب بالطير؛ لما ورد: من اتبع الصيد فقد غفل.

فمازحه النبي على فقال: يابا عمير! ما فعل النغير؟. حدثنا عباس بن محمد الدُّوريّ، أخبرنا عليّ بن الحَسَن بن شقيق، أخبرنا عبد الله بن المبارك، عن أسامة بن زيد، عن سعيد المقبري، عن أبي هم يرة ﴿ مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ إنك تداعبنا؟ فقال: نعم، غير أني لا أقول إلا حقا، تداعبنا يعني تماز حنا. حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا خالد بن عبد الله، عن حُميدٍ، عن أنس بن مالك ﴿ أَن رجلا استحمل رسول الله ﷺ، فقال: إني حاملك على ولد ناقة،

یہ جانور کو عذاب دینا اور ستانا ہے، اور جانور کو عذاب دینے کی حدیث میں ممانعت آئی ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ محض بند کرنا یائس سے دل بہلانااور کھیلنا عذاب دینا نہیں ہے، ستانااور عذاب دینا دوسری چیز ہے۔ اسی وجہ سے علاء نے لکھا ہے کہ جانور کار کھنا اُسی کیلئے جائز ہے جو اُس کو ستائے نہیں، اُس کی خیر خبر رکھے اور جو بچہ ناسمجھ ہویا سخت دل ہو کہ جانور کو تکلیف پہنچاتا ہواُس کے لئے جائز نہیں ہے۔

حضور النَّاكِيَّ في ارشاد فرما يا بال ، مر ميس مجھى غلط بات نہيں كہتا۔ فاكدہ: صحابہ كے سوال كا منشاء يہ تھا كہ حضور النَّاكِيَّ في نداق سے منع بھی فرما رکھا ہے اور ویسے بھی برائی کی شان کے خلاف ہے کہ یہ وقار کو گراتا ہے۔ حضور النا کیا نے فرما دیا کہ میری خوش طبعی اس میں داخل نہیں ہے، چنانچہ شروع باب میں اس کی کچھ تفصیل گزر چکی ہے۔

(٣) حضرت انس خالی کی کہتے ہیں کہ کسی مخص نے حضور اقدس النگائی سے درخواست کی کہ کوئی سواری کا جانور مجھے عطافرما دیا جائے۔ حضور اللّٰ ایک او نٹی کا بچہ تم کو دیں گے۔ سائل نے عرض کیا کہ حضور! میں بچہ کو کیا کروں گا؟

فمازحه: وذلك لأنه رآه حزينا فقال: ما لك؟ فقيل: مات نغير. علي بن الحسن: كذا صوبه المناوي، قال: وفي نسخة ضعيفة: الحسين بالتصغير، قال ميرك: وهو غلط. قلت: وليس في الرواة أحد اسمه على بن الحسين بن شقيق. تداعبنا: مدرج من كلام المصنف أو أحد مشايخه، وكرره ليفسره، وهو بالدال والعين المهملتين والباء الموحدة. قال الزمخشري: الدعابة كالفكاهة والمزاحة مصدر، وفي المصباح: دعب يدعب كمزح يمزح وزنا ومعنى. استحمل: [طلب من الرسول ﷺ أن يحمله أي يعطيه حمولة يركبها] أي: سأله أن يحمله على دابة، والمراد أن يعطيه حمولة يركبها. فقال: يا رسول الله! ما أصنع بولد الناقة؟ فقال: وهل تَلِد الإبل إلا النُّوق؟!. حدثنا إسحاق بن منصور، حدثنا عبد الرزاق، حدثنا معمر، عن ثابت، عن أنس أبن مالك الله الله أن رجلا من أهل البادية، كان اسمه: زاهرا وكان يُهدي إلى النبي على هديّة من البادية، فيُجَهِّزه النبي ﷺ إذا أراد أن يخرج، فقال النبي ﷺ: إن زاهرًا باديتنا، ونحن حاضروه، وكان رسول الله ﷺ يحبّه، وكان رَجُلًا دميْمًا،

( مجھے تو سواری کے لئے جاہئے)۔ حضور النَّيَ اِنْ فرمايا كه ہر اونث كسى اونتى كا بحيد ہوتا ہے۔ فاكدہ: ساكل كا ممان بد ہواكد وہ چھوٹانا قابل سواری ہوگا۔ اس حدیث میں علاوہ مزاح کے اس طرف بھی اشارہ ہے کہ آ دمی کو گفتگو میں دوسرے کی بات کمال غور و فکر ہے سنی اور سمجھنی حاہئے۔

(۵) حضرت انس فیلینگی کہتے ہیں کہ ایک شخص جنگل کے رہنے والے، جن کا نام زاہر بن حرام تھا، وہ جب حاضر خدمت ہوتے تو جنگل کے ہدایا سبزی، ترکاری وغیرہ حضور اقد س سنگیا کی خدمت میں پیش کیا کرتے تھے اور وہ جب مدینہ منورہ سے واپس جانے کا ارادہ کرتے تھے تو حضور اقد س سنگی شہری سامان خور دونوش کا ان کو عطا فرماتے تھے۔ ایک مرتبہ حضور سنگی کیا نے ارشاد فرمایا کہ زاہر ہمارا جنگل ہے اور ہم اُس کے شہر ہیں۔

بولد الناقة: توهم أن المراد بولدها هو الصغير من أولادها كما هو المتبادر إلى الفهم. الإبل: أي: صغرت أو كبرت، والمعنى: ما تلدها جميعاً. النوق: بضم النون جمع الناقة، وهي أنثي لإبل. وحاصله: أن جميع الإبل ولد الناقة صغيرًا كان أو كبيراً. زاهرا: هو ابن حرام الأشبعي شهد بدراً. من البادية: أي: حاصلة منها مما يوجد فيها من الأزهار والأثمار والنبات. فَيْجَهَزْه: [أي: يعطيه ما يتجهز به إلى أهله مما يعينه على كفايتهم.]

باديتنا: أي نستفيد منه ما يستفيد الرجل من باديته من أنواع النبات، فصار كأنه بادية. وقيل: من إطلاق اسم المحل على الحال أو على حذف المضاف أي: ساكن باديتنا كما حقق في ﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ﴾ [يوسف: ٨٦]، وقيل: تاؤه للمبالغة، ويؤيده ما في بعض النسخ: بادينا. والبادي: هو المقيم بالبادية. دميمًا: [أي: أنّه غير حسن الصورة والشكل مع كونه مليح السيرة] بالدال المهملة أي: قبيح الوجه كريه المنظر.

فأتاه النبي على يوما وهو يَبِيع متاعه واحتضنه من حلفه ولا يُبْصِره، فقال: من هذا؟ أَرْسِلني! فالتَفَتَ فعرف النّبِي على فحعل لا يألُو ما ألصق ظهرَه بصدر النبي على حين عَرَفه،

حضور اقد س منگی کے ان سے خصوصی تعلق تھا، زاہر کچھ بدشکل بھی تھے۔ایک مرتبہ کسی جگہ کھڑے ہوئے وہ اپنا کوئی سامان فروخت کر رہے تھے کہ حضور اقد س منتقائی تشریف لائے اور پیچھے سے اُن کی کولی ایسی طرح بھری کہ وہ حضور منتقائی کو دیکھ نہ سکیں، انھوں نے کہاارے کون ہے؟ مجھے جھوڑ دے! لیکن جب کن انکھیوں وغیرہ سے دیکھے کر حضور کو پہیان لیا تواپی کمر کو بہت اہتمام سے پیچھے کو کر کے حضور اقد س النگائی کے سینہ مبارک سے ملنے لگے (کہ جنٹی دیر بھی تلبس رہے ہزار نعمتوں اور لذَّتوں سے بڑھ کر ہے) حضور النَّحَالِيُّ نے ارشاد فرمايا كه كون شخص ہے جواس غلام كو خريدے؟ زاہر نے عرض كيا كه حضور!اگر آپ مجھے فروخت فرما دیں گے تو کھوٹااور کم قیمت یائیں گے۔ حضور نے فرمایا کہ نہیں، اللہ کے نزدیک تو تم کھوٹے نہیں ہو بلکہ بیش قیمت ہو۔ فائدہ: حضور اقدس الن کا پیچے سے تشریف لا کر کولی بھر لینا اور آ تکھوں پر ہاتھ رکھ لینا تو مزاح تھا ہی یہ ارشاد بھی مزاح ہی تھا کہ اس غلام کا کوئی خریدارہے، اس لئے کہ حضرت زاہر غلام نہ تھے، آزاد تھے مگر حضور کا یہ ارشاد بطور فرض اور تشبیہ کے تھا۔ بعض شرّاح نے لکھا ہے کہ یہ حدیث صورتِ مزاح میں ہے لیکن حقیقت کے اعتبار سے بڑی تحکمتیں اور اسرار اس میں ہیں، اس لئے کہ جب حضور نے ان کو اپنے سامان کی فرو ختگی میں نہایت مشغول پایا تو حضور کو اس میں انہاک اور ان کی توجہ الی اللہ کی کمی کا بظاہر خوف ہوا اس لئے اول کولی بھری کہ حضور کے ساتھ تلبّس رجوع الی اللہ کا ذر بعیہ ظاہر ہے اور پھر تنبیہ کے طور پر ارشاد فرمایا کہ اس غلام کا کوئی خریدار ہے، اس لئے کہ جو شخص غیر الله میں اس قدر مشغول ہو وہ گویا اپنی خواہشات کا بندہ ہے، لیکن حضور کے ساتھ اس تلبس سے اِنابت الی اللہ لیعنی اللہ کی طرف توجہ تام حاصل ہو چکی تھی اس لئے حضور نے پھر ان کو مشر دہ سُنایا کہ اللہ کے نزدیک تم کم قیمت نہیں ہو بلکہ بیش قیمت ہو۔

متاعه: [وكان متاعه قربة لبن وقربة سمن.] فاحتضنه: عطف على "أتاه" وفي المشكوة بالفاء، كما في بعض النسخ ههنا أيضاً، وهو الأنسب أي: أدخله في حضنه قاله القاري. والحضن: ما دون الإبط إلى الكشح، والمعنى: أدخل يديه تحت إبط زاهر فاعتنقه، "ولا يبصره" جملة حالية. ما ألصق: لفظ "ما" مصدرية أي: لا يقصر في لزق ظهره بصدر مصدر الفيوض تبركاً وتلذذاً.

فجعل النبي على يقول: من يشتري هذا العبد؟ فقال الرجل: يا رسول الله! إذا والله تجدين كاسداً، فقال النبي عند الله غال. حدثنا المبارك بن فقال النبي عند الله غال. حدثنا عبد بن حميد، حدثنا مُصْعَب أبن المِقْدام، حدثنا المبارك بن فضالة، عن الحسن قال: أتت عجوز النبي على فقال: يا رسول الله! أدْع الله أن يُدخلني الجنة، فقال: يا أمّ فلان! إن الجنة لا يدخلها عجوز، قال: فَولّت تبكي، فقال: أحبروها ألها لا تدخلها وهي عجوز،

(۲) حسن بصری السطیلیہ کہتے ہیں کہ حضور اقدس الفی آیا کی خدمت میں ایک بوڑھی عورت حاضر ہوئی اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ! دعا فرما دیجئے کہ حق تعالیٰ بَلْ الله بجھے جنّت میں داخل فرما دے۔ حضور الفی آیا نے ارشاد فرمایا کہ جنت میں بوڑھی عورت داخل نہیں ہو سکتی۔ وہ عورت روتی ہوئی لوٹے گی۔ حضور نے فرمایا:اُس سے کہہ دو کہ جنت میں بڑھا ہے کی حالت میں داخل نہیں ہوگی، بلکہ حق تعالیٰ عَلَیْ الله سب اہل جنت عورتوں کو نَو عمر کنواریاں بنا دیں گے۔ اور حق تعالیٰ کے اس قول میں داخل نہیں ہوگی، بلکہ حق تعالیٰ کے اس قول میں اس کا بیان ہے،

هذا العبد: قيل: معناه: من يشتري مثل هذا العبد في الدمامة، أو من يستبدله مني بأن يأتي بمثله، أو من يقابل هذا العبد الذي هو عبد الله بالإكرام والتعظيم، والكلّ متكلف قاله المناوي، قال القاري: فالوجه أن الاشتراء على حقيقة، وإن العبد فيه تورية، ولا يلزم من هذا القول - لا سيما والمقام مقام المزاح - إرادة تحقق بيعه ليشكل على الفقيه بأن بيع الحر غير حائز اهـ. تجدين كاسدًا: [الرحيص الذي لا يرغب فيه أحد] أي: إذا عرضتني على البيع إذاً تجدين متاعاً رحيصاً أو غير مرغوب فيه، وفي بعض النسخ: "تجدوني" بلفظ الجمع لتعظيمه وفي الضمير له ولأصحابه، قال المناوي: والأوفق بقواعد العربية الإفراد. مصعب: بصيغة المفعول من الأصعاب بالصاد المهملة، وفي نسخة بدله منصور، قال ميرك: وهو خطأ. والمقدام بكسر الميم وسكون القاف. وفضالة بفتح الفاء. والحسن البصري التابعي المعروف، فالحديث مرسل. عجوز: أي: امرأة كبيرة السن، ولا تقل: عجوزة إذ هي لغة: رديئة على ما في القاموس. قيل: اسمها صفية بنت عبد المطلب أم الزبير بن العوام وعمة النبي على قاله الشراح. فلان: قال الراوي: نسي الاسم الذي جرى على لسانه الله فأقام لفظ "فلان" مقامه قاله القاري. قلت: ولعله على قال: يا أم الزبير؛ لأن صفية هذه أمه كما تقدم.

إِن الله تعالى يقول: ﴿إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْشَاءً فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكَاراً ﴾ [الواقعة:٣٥-٣٧]

جس کا ترجمہ اور مطلب بیہ ہے کہ ہم نے ان عور توں کو خاص طور پر بنایا ہے بعنی ہم نے ان کو ایسا بنایا کہ وہ کنواریاں ہیں (بیان القرآن) یعنی ہمیشہ کنواریاں ہی رہتی ہیں، صحبت کے بعد پھر کنواریاں بن جاتی ہیں۔

يقول: اختلفوا في تفسير الآية كما بسط في محله، ومما يناسب المقام ما في جمع الوسائل، إذ قال: وفي الحديث: هن اللواتي قبضن في دار الدنيا عجائز خلقهن الله بعد الكبر فجعلهن عذارى متعشقات إلى آخر ما بسطه. إنشاء: [أي: إنّا خلقنا النسوة خلقًا جديدًا من غير توسط الولادة.] أبكارًا: [أي: عذارى وإن وطئن كثيرا، فكلما أتاها الرجل وجدها بكرا.]

# بابُ ما جاء في صفة كلام رسول الله على في الشّعر حدثنا على بن حُجر، حدثنا شريك، عن المقدام بن شُرَيح، عن أبيه،

باب۔ حضور اقد س طلح کیا کے ارشادات در باب اشعار

فائدہ: یعنی حضور اقد س النہ کے جن اشعار کو پڑھنا یا سُننا روایات میں آیا ہے اُن کا ذکر۔ شعر اُس کلام کو کہتے ہیں جو قصداً مقفّی و موزوں بنایا گیا ہو، یعنی ارادہ سے شعر کی طرز پر بنایا گیا ہو۔ حضور اقد س النہ کی گا شاعر نہ ہونا قطعی ہے، کلام اللہ شریف میں صاف طور سے نہ کور ہے، بلکہ کفار کے ان مقولوں کو جو وہ حضور اقد س النہ فرما دیا: ﴿ وَمَا عَلَمْهُا اللَّهُ عُرَوَمَا يَبْغِي كَلَمَ عَلَى اور آپ کی شاعری کے متعلق صاف ارشاد فرما دیا: ﴿ وَمَا عَلَمْهُا اللَّهُ عُرُ وَمَا يَبْغِي کَلَمُ اللَّهُ عُرُ وَمَا عَلَمُهُا اللَّهُ عُرُ وَمَا عَلَمُ سُبِي کہا اور آپ کی شاعری کے متعلق صاف ارشاد فرما دیا: ﴿ وَمَا عَلَمُهُا اللَّهُ عُرُ وَمَا عَلَمُهُا اللَّهُ عُرُ وَمَا عَلَمُ سُبِي کہا اور آپ کی شاعری کے متعلق صاف ارشاد فرما دیا: ﴿ وَمَا عَلَمُهُا اللَّهُ عُرَ وَمَا عَلَمُ سُبِي کہا ہم نے ان کو یعنی مجملو و شاعری کا علم نہیں دیا اور یہ علم شاعری ان کی شان کے مناسب بھی نہیں ہے۔ پھر جو حضور کے کلام میں کہیں کہیں کہام موزوں پایا جاتا ہے وہ بلا قصد پر محمول ہے اور کلام میں بلا قصد موزونیت اگر آ جائے تو مقور اقد س شخص کو کلام میں بلا ارادہ موزونیت آ جاتی ہو وہ اگر قصداً موزوں بنائے تو کس قدر بے تکلف اور نہیں بنا سکتا ہے، ایس لئے کہ جس شخص کے کلام میں بلا ارادہ موزونیت آ جاتی ہو وہ اگر قصداً موزوں بنائے تو کس قدر بے تکلف اور بہترین بنا سکتا ہے، لین حق اور نہ منوع اور بُرا ہے، لیکن قولِ فیمل بھی ایک حدیث میں خود ہی وارد ہو گیا ہے کہ فضر شعر میں بعض سے معلوم ہوتا ہے کہ ممنوع اور بُرا ہے، لیکن قولِ فیمل بھی ایک حدیث میں خود ہی وارد ہو گیا ہے کہ فضر شعر میں

الشعر: قيل: أصله الشعر بفتحتين، وسمي الشاعر شاعراً، لفطنته ودقة معرفته، فالشعر في الأصل علم للعلم الدقيق، وصار في المتعارف اسماً للموزون المقفّى من الكلام، والشاعر المختص بصناعته كما قاله الراغب، وقيل: الشعر: هو كلام موزون مقفّى قصداً، فخرج بمذا القيد ما صدر منه هي من الكلام الموزون، أما ما وقع في الكتاب المكنون فلا شك أنه مقرون بالإرادة والمشية التي هي معنى القصد؛ لأنه لا يقع في الكون شيء دون المشية. ولعل الجواب: أنه ليس مقصوداً بالذات وأنه وقع تبعاً كما حقق في بحث الخير والشر قاله القاري. أبيه: [أي: شريح الكوفي من أصحاب علي هم، أدرك زمن النبي هي وقتل مع أبي بكرة بسحستان.]

عن عائشة هُما قالت: قيل لها: هل كان رسول الله على يتمثّل بشيء من الشّعر؟ قالت: كان يتمثّل بشِعر ابن رواحة، ويتمثّل ويقول: ويأتيك بالأخبار من لم تُزوّد. حدثنا محمد بن بشّار،

کچھ بھلائی یا بُرائی نہیں ہے، مضمون صحیح اور مفید ہے تو شعر اچھی چیز ہے اور مضمون جھوٹ یا غیر مفید ہے تو جو حکم اُس مضمون کا ہے وہی حکم شعر کا بھی ہے، یعنی جس درجہ میں وہ مضمون نا جائز ہے یا حرام یا مکر وہ ہے یا خلافِ اولی ہے اُسی درجہ میں شعر بھی ہے، لیکن بہتر ہونے کی صورت میں بھی اس میں انہاک اور کثرت سے مشغولی ممنوع ہے۔ اس باب میں مصنف رالسیجیلینے نو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) حضرت عائشہ فیل کے اس نے پوچھا: کیا حضور اقد س کی گئے کھی شعر بھی پڑھتے تھے؟ انھوں نے فرمایا کہ ہاں! مثال کے طو پر بھی عبد اللہ بن رواحہ کا کوئی شعر بھی پڑھ لیتے تھے (اور بھی بھی کی اور شاعر کا بھی) چنانچہ بھی (طرفہ کا) یہ مصرعہ بھی بڑھ دیا کرتھے تھے: ویاتیك بالأخبار من لم تزود. لینی تیرے پاس خبریں بھی وہ شخص بھی لے آتا ہے جس کو تونے کی قتم کا معاوضہ نہیں دیا۔ یعنی واقعات کی تحقیق کے لئے کسی جگہ کے حالات معلوم کرنے کے لئے تنخواہ دینا پڑتی ہے، سفر خرج دے کر آدمی کو حالات معلوم کرنے کے لئے تھیجنا پڑتا ہے، گر بھی گھر بیٹھے بٹھائے کوئی آکر خود ہی سارے حالات سناجاتا ہے، کسی قتم کا خرج بھی اُس کے لئے کرنا نہیں پڑتا۔ بعض علاء نے لکھا ہے کہ یہ حضور النا کے اپنی سارے حالات سناجاتا ہے، کسی قتم کا خرج بھی اُس کے لئے کرنا نہیں پڑتا۔ بعض علاء نے لکھا ہے کہ یہ حضور النا کے اپنی

قالت: أي عائشة، وفي عدة النسخ: قال، فالضمير لشريح. يتمثّل: أي يستشهد، يقال: تمثل أي أنشد شعرا، وتمثل بشيء: ضربه مثلاً. ويتمثّل: يشكل عليه: أن الظاهر المتبادر من الحديث أن هذا البيت من كلام ابن رواحة، ويزيد الإشكال ما في نسخة أخرى بلفظ: "ويتمثل بقوله" وقد اتفقوا على أن هذا البيت من كلام طرفة. والجواب أن قوله: "ويتمثل" كلام مستأنف، والضمير المجرور في قوله: "بقوله" راجع إلى القائل أو الشاعر، فهو معاد إلى غير المذكور لشهرة قائله بينهم، فيكون معنى الحديث: قالت: كان أحيانا يتمثل بشعر ابن رواحة وأحيانا يتمثل بقول الشاعر هذا. ويأتيك: وهو من قصيدة طرفة بن عبد، المعلقة على الكعبة من جملة المعلقات السبع، وصدر البيت: ستبدي لك الأيام ما كنت جاهلاً. قال القاري: الظاهر أنه عليه الصلوة والسلام تمثل بالمصراع الأخير، أراد بإتيان الأخبار من غير التزويد نفسه الشريفة كما يشير إليه قوله عزاسمه: ﴿قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَحْرٍ ﴾ [الفرقان: ٥٧].

حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سفيان، عن عبد الملك بن عُمير، حدثنا أبو سلمة، عن أبي هريرة هم قال: قال رسول الله الله إن أصدق كلمة قالها الشاعر كلمة لبيد: ألا كل شيء ما خلا الله باطل. وكاد أميّة بن أبي الصّلْت أن يُسلم.

مثال ارشاد فرمائی کہ بلا کی اجرت اور معاوضہ کے گھر بیٹھے جنت، دوزخ، آخرت، قیامت، پچھلے انبیاء کے حالات اور آئندہ آنے والے واقعات سناتا ہوں پھر بھی یہ کافر قدر نہیں کرتے۔ اس حدیث میں دو شاعروں کا ذکر ہے: حضرت عبداللہ بن رواحہ تو مشہور صحابی ہیں، حضور کی ہجرت سے پہلے ہی مسلمان ہوگئے تھے اور حضور کے سامنے ہی غزوہ موجہ میں شہید ہوگئے تھے۔ طرفہ عرب کا مشہور شاعر ہے، ادب کی مشہور کتاب ''سبعہ معلقہ'' میں دوسر امعلقہ اسی کا ہے، اس نے اسلام کا زمانہ نہیں پایا۔ (۲) ابو ہریرہ واللہ کہتے ہیں کہ حضور اقد س المائی نے ارشاد فرمایا کہ سب سے زیادہ سچاکلمہ جو کسی شاعر نے کہا وہ لبید بن ربیہ کا یہ کلمہ ہے: الاکل شیءما خلااللہ باطل، آگاہ ہو جاؤا اللہ قربی کی سوا دنیا کی ہر چیز قانی ہے اور امیہ بن ابی الصلت قریب تھا کہ اسلام لے آئے۔ فائدہ: لبید ایک مشہور شاعر سے لیکن مسلمان ہونے کے بعد سے شعر کہنا چھوڑ دیا تھا، یہ کہتے تھے قریب تھا کہ اسلام لے آئے۔ فائدہ: لبید ایک مشہور شاعر سے لیکن مسلمان ہونے کے بعد سے شعر کہنا چھوڑ دیا تھا، یہ کہتے تھے دوسرامصرے یہ ہے تو تعالیٰ نے اشعار کا نعم البدل عطافرما دیا۔ یہ مگرم صحابہ میں ہیں، ایک سوچالیس یااس سے پچھ زیادہ عمر ہوئی۔ اس کا دوسرامصرے یہے: و کل نعیم لا محالة زائل۔ جس کا ترجمہ یہ ہے کہ دنیا کی ہر نعمت کی نہ کسی وقت میں زائل ہونیوالی ہے۔ دوسرامصرے یہ ہے: و کل نعیم لا محالة زائل۔ جس کا ترجمہ یہ ہے کہ دنیا کی ہر نعیت کی نہ کسی وقت میں زائل ہونیوالی ہے۔

لبيد: بن أبي ربيعة العامري، وفد على النبي الله وحسن إسلامه، نـزل الكوفة، ومات سنة إحدى وأربعين، وله من العمر مائة وأربعون سنة، وقيل: مائة وسبع وخمسون سنة، وقيل غير ذلك، مشهور من فصحاء العرب وشعرائهم، ولما أسلم لم يقل شعراً، وقال: يكفيني القرآن. باطل: المراد به الفاني، وإنما كان كلامه أصدق؛ لأنه وافق أصدق الكلام، وهو قوله تعالى: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾ [القصص: ٨٨] وتمام البيت: وكل نعيم لا محالة زائل. والمراد بالنعيم نعيم الدنيا؛ لقوله بعد ذلك: نعيمك في الدنيا غرور وحسرة. وأنت قريباً عن مقيلك راحل.

أبي الصّلت: أمية بالتصغير، ابن أبي الصلت بفتح فسكون أي: ابن ربيعة الثقفي، كان ينطق بالحقائق، وقد كان متعبداً في الجاهلية ويتدين، ويؤمن بالبعث لكنه أدركه الإسلام ولم يسلم قاله القاري، رثا من قتل ببدر من الكفار، ثم مات أيام حصار الطائف كافراً سنة ثمان، وقيل: تسع. امیتہ بن ابی الصلت بھی ایک مشہور شاعر تھا جو اپنے اشعار میں حقائق باندھتا تھا، قیامت کا قائل تھالیکن توفیق ایزدی شاملِ حال نہ ہوئی اس لئے مسلمان نہیں ہوسکا۔ آٹھویں حدیث کے ذیل میں اس کی کسی قدر تفصیل بھی آرہی ہے۔

(۳) جندب بن عبداللہ کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ ایک پھر حضور اقد س سنگیا گی اُنگلی میں لگ گیا تھا جس کی وجہ سے وہ خون آلودہ ہو گئی تھی تو حضور نے یہ شعر پڑھا جس کا حاصل ترجمہ یہ ہے: تو ایک اُنگلی ہے جس کو اس کے سواکوئی مضرت نہیں پنچی کہ خون آلودہ ہو گئی اور یہ بھی رائیگاں نہیں بلکہ اللہ کی راہ میں یہ تکلیف پنچی جس کا ثواب ہوگا۔

فائدہ: اس حدیث میں بھی وہ اشکال کیا جاتا ہے کہ حضور اقد س النے گئے نے شعر کیسے فرمایا؟ اس کا مختر جواب گرر بھی چکا ہے ہے، اس خاص جگہ پر یہ بھی ایک جواب دیا جاتا ہے کہ یہ رجز کہلاتا ہے، شعر نہیں ہے۔ بعض لوگوں نے یہ کہا کہ ایک آ دھ شعر کہنے سے آ دمی شاعر نہیں ہوتا، للبذا یہ آیت: ﴿وَمَاعَلَمْنَاهُ الشَّعْرَ ﴾ [۔ سن ۲۹] کے خلاف نہیں۔ بعض نے کہا ہے کہ دمیت اور لقیت کی تاء ساکنہ ہے مکسورہ نہیں، اس صورت میں موزونیت سے بھی نکل گیا۔ بندہ ناچیز کے نزدیک اگر اس کو جمیہ یہ کی تاء ساکنہ ہے مکسورہ نہیں باس صورت میں موزونیت سے بھی نکل گیا۔ بندہ ناچیز کے نزدیک اگر اس کی توجیہ یہ کی جائے کہ یہ شعر حضور اقد س الن آئے گا نہیں بلکہ منقول تھا کی دوسر سے شاعر کے کلام سے تو اس صورت میں کی اور توجیہ کی ضرورت نہیں رہے گی، چنانچہ واقدی نے اس شعر کو ولید بن ولید کا بتایا ہے اور ابن ابی الدنیا نے اپنی کتاب "کاسبتہ النف" میں ابن رواحہ کی طرف نسبت کیا ہے۔ دو شاعروں سے کی ایک شعر کا ورود ممنوع نہیں اس لئے ممکن ہے کہ دونوں نے یہ شعر کہا ہو۔ اس میں اختلاف ہے کہ یہ قضر کہا گا ہے؟ جمہور علاء کی رائے یہ ہے کہ جنگ اُٹھ کا ہے وار بعض لوگ اس کو ججرۃ سے قبل بتاتے ہیں۔

جندب بن سفيان: هو حد حندب بضم جيم و دال ويفتح، ابن عبد الله، فهو منسوب إلى حده. والبحلي بفتحتين: نسبة إلى بحيلة. أصاب: اختلفوا في أنه كان في بعض غزواته كما هو المشهور أو كان قبل الهجرة، وقيل: كان على يمشي إلى الصلاة، وقيل: كان في الغار؛ لما في رواية مسلم: كان في في غار فدميت إصبعه، قال الباحي: لعله غازيا، فتصحف؛ لما في الرواية الأحرى: "في بعض المشاهد". وتعقب بأن القول بالتصحيف لايصح لفظا ولا معنى، ومثل هذا الطعن لا يجوز في حديث مسلم. قال القاري: فالتحقيق أنه كان في غار من جبل أحد، ولا مانع من الحمل على تعدد الواقعة.

فَدَمِيتُ فَقَالَ: هَلَ أَنتِ إِلاَ إصبع دميتِ - وفي سبيل الله مالقِيْتِ. حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان بن عينة، عن الأسود بن قيس، عن جُندب بن عبد الله البَجَليّ نحوه. حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا يجيى بن سعيد، حدثنا سفيان الثوريّ، حدثنا أبو إسحاق، عن البراء بن عازب في قال: قال له رجل: أفررتم عن رسول الله على يا أبا عُمَارة؟ فقال: لا،

(٣) براہ بن عازب والی ہے ہے کی نے پوچھا: کیا تم سب لوگ حضور اقد س سی کھر کر جنگ حنین میں بھاگ گئے ہے؟

انھوں نے فرمایا کہ نہیں، حضور اقد س سی کھر کی بلکہ فوج میں سے بعض جلد بازوں نے (جن میں اکثر قبیلہ بن سلیم اور مکہ کے نو مسلم نوجوان تھے) قبیلہ ہوازن کے سامنے کے تیرول کی وجہ سے منہ پھیر لیا تھا۔ حضور اقد س سی کھر (جن کے ساتھ اکا بر صحابہ کا ہونا ظاہر ہے، اپنی) فچرہ پر سوار تھے اور ابو سفیان بن الحارث اُس کی لگام کو پکڑے ہوئے تھے۔ حضور اُس وقت یہ فرما رہے تھے: اُناالیسی لا کذب اُنااہن عبد المطلب میں بلا شک و شبہ نبی ہوں اور عبد المطلب کی اولاد (پوتا) ہوں۔ فاکدہ: حضور اقد س سی کی آپ کو بجائے باپ کے اپنے وادا عبد المطلب کی طرف اس لئے نسبت کی اور یہ وقت گویااس کی تھدیق کا تھا۔ بعض نے یہ وجہ بتائی ہے کہ چونکہ آپ کے والد کا انتقال زمانہ حمل ہی میں ہوگیا تھا اس لئے آپ ابن عبد المطلب ہی کے ساتھ مشہور تھے۔ نیز یہ بھی کہ کہ کہ المطلب مشہور سر دار تھے اس لئے شہرت کی وجہ سے اُس طرف نسبت فرمائی۔ حافظ ابن حجر رہائے لئے نے وادا میں ایک شخص پیدا ہوگا جس سے لوگوں کو جہ یہ کہا گیا کہ وجہ یہ کہا گیا کہ وجہ ہے کہ کفار میں یہ بات مشہور تھی کہ عبد المطلب کی اولاد میں ایک شخص پیدا ہوگا جس سے لوگوں کو بہ بات مشہور کے بیا دول کو بیا میں ایک شخص پیدا ہوگا جس سے لوگوں کو بہ مشہور چیز یاد دلائی۔

فدميت: بفتح الدال وكسر الميم يقال: دميت إصبعه وأدميتها ودميتها. مالقيت: "ما" موصولة مبتدأ و"في سبيل الله" خبره، يعني: فلا تبالي بل افرحي، وقضية كسر ليلى قدح المجنون شهيرة، وأمثالها في سير المحب والمحبوب كثيرة. سفيان: عن سفيان، أعاد الحديث بسند آخر؛ ليدل على أن جندب بن سفيان المذكور في السند السابق هو ابن عبد الله هذا. رجل: جاء في رواية أنه من قيس لكن لا يعرف اسمه. أفررتم: [أي: أهربتم من العدو يوم حنين.] عن رسول الله: متعلق بمحذوف أي: معرضين عنه وتاركين له، أو منكشفين عنه بوضوح أن فرارهم كان عن الكفار لا عنه على عمارة: بضم العين المهملة وتخفيف الميم كنية البراء. لا: [أي: لم نفر كلنا بل بعضنا، لأن أكابر الصحب لم يفروا.]

والله ما ولّى رسول الله ﷺ، ولكن سَرَعان الناس، تلقَّتهم هوازن بالنّبل، ورسول الله ﷺ على بَعْلَته، وأبو سفيان بن الحارث بن عبد المطّلب آخذ بلجامها، ورسول الله ﷺ يقول: أنا النبي لا كذب – أنا ابن عبد المطّلب.

غزوہ حنین سنہ ٨ ججرى میں ہوا ہے۔ قبائل عرب ایک زمانہ سے اپنے اسلام لانے میں فتح مکہ کے منتظر تھے کہ اگر حضور سلکا آئے نے اس پر قبضہ کر لیا تب تو سمجھو کہ آپ غالب ہیں اور بے چوں و چرااطاعت کرواور اگر مکہ مکرمہ فتح نہ ہو تو سمجھ لو کہ یہ لوگ غالب نہیں ہو سکتے۔ بالآخر جب مکہ مکرمہ فتح ہوگیا تو قبیلہ ہوازن وغیرہ نے بھی جو مواضع حنین وغیرہ کے رہنے والے تھے، اپنی قسمت آزمائی کا فیصلہ چاہااور چند قبائل نے مل کر یکجائی لڑائی کے خیال سے حنین پر جو مکہ مکرمہ سے طائف و عرفات کی جانب میں تقریباً دس میل کے فاصلہ پر واقع ہے، وہاں مجتمع ہوئے۔ ہر چند کہ بعض تجربہ کار بوڑھوں نے ان کو اس ارادہ سے روکا مگر بعض جو شلے نوجوانوں نے نہ مانااور یہ کہہ کر کہ مسلمانوں کو اب تک تجربہ کار لڑنے والوں سے سابقہ نہیں پڑا سے روکا مگر بعض جو شارے جارہے ہیں مبادا ہم پر بھی حملہ کریں اس لئے خود ہی ابتدا کرنی چاہئے، ہیں ہزار سے زیادہ شااس لئے غالب ہوتے جارہے ہیں مبادا ہم پر بھی حملہ کریں اس لئے خود ہی ابتدا کرنی چاہئے، ہیں ہزار سے زیادہ

رسول الله: سئل عن فرارهم فأجاب بعدم فراره على إما لأنه يلزم من ثبات الرسول عدم فرار أكابر الصحابة، وإما لأن فرارهم يوهم تولية الرسول لله لبعد ثباته منفرداً، ولم ينقل أنه اله الهزم في موطن قط، ومن ثم أجمعوا على أنه لا يجوز الانهزام عليه قط، فمن زعم أنه الهزم وقصد التنقيص كفر، وإن لم يقصد أدّب تأديباً عظيماً عند الشافعي، وقتل عند مالك قاله المناوي. قلت: والأوجه عندي في الجواب أن مدار فرار الخميس على القلب، والنبي لله كان في القلب، وعلى هذا يطابق الجواب السؤال، ويصح الاستدراك أيضاً. والمعنى: أن القلب يعني النبي الله ومن معه لم يتولوا بل تولى سرعان الناس الذين كانوا في المقدمة. سرعان: بفتح السين والراء ويسكن: أوائلهم، وأطال الكلام في ضبطه المناوي.

هوازن: [قبيلة مشهورة بالرمي لا تخطئ سهامهم.] بغلته: [أي: البيضاء التي أهداها له المقوقس، وهي دلدل ماتت في زمن معاوية ﴿.] وأبو سفيان: [ابن عم رسول الله وأخوه من الرضاعة، كان يألفه قبل البعثة، كان شاعرا فارسًا، فلما بعث على آذاه، ثم أسلم وحسن إسلامه.] يقول: قال الحافظ ابن حجر: أجيب عن مقالته وهذه بأجوبة: منها أنه نظم غيره وأنه كان فيه: أنت النبي لا كذب- أنت ابن عبد المطلب. فذكره بلفظ: أنا في الموضعين، ومنها أنه رجز ليس بشعر، وهذا مردود، ومنها أنه لا يسمى شعرًا حتى يتم قطعة، وهذه كلمات يسيرة ولا تسمى شعرًا، ومنها أنه خرج موزونا و لم يقصدبه الشعر، وهذا أعدل الأجوبة.

مجتع لڑائی کے لئے جمع کر لیا۔ حضور منتی کے جب اس کا علم ہوا تو دس بارہ ہزار کا مجتع جس میں مہاجرین وانصار اور فنخ مکہ کے نو مسلم شریک تھے، نیز ایک جماعت کفار مکہ کی بھی شریک تھی جو ابھی تک مسلمان نہیں ہوئی تھی، ان میں سے بعض لوگ غنیمت کے لا کچ سے شریک ہوئے تھے اور بعض لوگ محض لڑائی کا نظارہ دیکھنے گئے تھے۔حضور اس لشکر کے ساتھ ۲ شوال سنہ ۸ ہجری کو حنین کی جانب روانہ ہوئے۔ مسلمانوں کو حنین تک چہنچنے کے لئے ایک نہایت تنگ گھاٹی سے گزرنا پڑتا تھا۔ وشمنوں نے اپنے لشکر کو اُن پہاڑوں میں چھیار کھا تھا، جیسے ہی مسلمان وہاں کو گزرے انھوں نے د فعتہ تیروں کا نشانہ بنایا۔ مسلمان اس بے خبری کے حملہ سے سخت گھبرائے اور پریشان ہو کر ادھر اُدھر متفرق ہوگئے۔

بخاری کی روایت میں ہے کہ مسلمانوں کے ابتدائی حملہ میں کفار کو ہزیمت ہوئی اور وہ پیچھے بھاگے۔ یہ لوگ غنیمت جمع کرنے میں لگ گئے کہ دفعتہ ان لوگوں نے جو پہاڑیوں کے درمیان جھے ہوئے تھے حاروں طرف سے حملہ کر دیا، یہ مجمع نہایت پریشانی کی حالت میں ادھر اُدھر منتشر ہو گیا۔ حضور اقدس سلطنا کیا کے ساتھ بجز چند اکابر صحابہ حضرت ابو بمر طالع کی، حضرت عمر فالنفحة، حضرت على وظافحة، حضرت عباس وظاففة، وغيره وغيره چند حضرات كے كوئى بھى نہيں رہا تھا، اس پريشاني كي حالت ميں بعض ضعیف الاسلام لو گوں کا عقیدہ بھی متزلزل ہوااور بعض نے آ وازیں اور فقرے کیا شروع کئے۔

بعض لوگ بھاگ کر مکہ واپس آ گئے اور مسلمانوں کے مغلوب ہو جانے کا مثر دہ ان لوگوں کو سُنایاجو مسلمان نہ ہوئے تھے یا ظاہری طور پر اسلام قبول کر لیا تھا۔ حضور کا ہاشمی خون اس وقت جوش پر تھا، آپ نے اس خوف ناک منظر میں اپنی سواری سے ائر كريا پيادہ أنااليِّي لَا كَذِب كہتے ہوئے وشمنول كى فوج كا رُخ كيا اور حضرت عباس فظلظي نے مہاجرين انصار اور اصحاب شجرہ کو علیحدہ علیحدہ ایک آیک آواز دی کہ کہاں جارہے ہو؟ ادھر آؤ۔ آواز کا سُننا تھا کہ پریشان حال متفکر جماعت لبیک کہتی ہوئی ایس جوش محبت میں لوٹی جیسے اونٹنی این بید کی طرف لوٹتی ہے۔ مسلمانوں کا لوٹنا تھا کہ طرفین میں ایک گھمسان کی الرائی ہوئی۔ حضور اقدس ملتی کے زمین سے کچھ مٹی کنریاں وغیرہ اٹھاکر شاهت الو مُوہ کہتے ہوئے مقابل پر بھیتی۔ تھوڑی دیر لڑائی کا یہ منظر رہائی کے بعد لڑائی کا رُخ ایبا پھرا کہ جس میدان میں مسلمان پریشان نظر آرہے تھے اب کافر بدحواس بھا گتے ہوئے نظر آنے لگے اور اپنامال ومتاع ،اہل وعیال مسلمانوں کے لئے مال غنیمت بناکر ایسے بھا گے کہ ادھر کارُخ بھی نہ کیا۔ قصہ حسب ضرورت مخضر طور سے لکھا گیاجو صاحب مفصّل دیکھنا جاہیں کسی اُر دواسلامی تاریخ میں دیکھ لیں۔ متنگیہیں۔ یہاں پر ایک امر پر تنبیہ اشد ضروری ہے اور وہ یہ ہے کہ کی واقعہ کے متعلق صرف ایک دو روایت دیکھنے سے کسی فتم کا اشکال پیدا کر لینا یہ علم کی کوتاہی ہے، کسی ایک دو حدیث میں اکثر واقعہ کی پوری تفصیل نہ آ سکتی ہے نہ مقصود ہوتی ہے، ہر واقعہ کے متعلق اگر کوئی رائے قائم کرنا ہو تو جب تک اُس واقعہ کے پورے حالات سامنے نہ ہوں رائے زنی ہے محل ہے۔ اسی جنگ حنین کے متعلق کسی مخضر تاریخ کو دیکھ کر یا ایک دو حدیثوں کا ترجمہ دیکھ کر یہ خیال کرنا کہ حضرات صحابہ کرام شان فرائے تھیں کی ساری جماعت یا یہ پورا لشکر دس ہزار کا بھاگ گیا تھا اور بجر دو چار نفر کے حضور کے ساتھ کوئی بھی نہیں رہا تھا، واقعہ کے خلاف ہونے کے علاوہ عقل سے بھی دور ہے۔ کفار کی جماعت جو ہیں ہزار سے زیادہ تھی اُس کو کیا مشکل مقاکہ دو چار نفر کا محاصرہ کر لیتے جب کہ سب بھاگ چکے تھے، چہ جائیکہ ایک روایت میں یہ آیا ہے کہ حضور تنہا تھے، کوئی بھی ساتھ نہ تھا۔ زیادہ تعجب ان لوگوں پر ہے جو لڑائیوں کے حالات سے واقف ہوتے ہیں، لشکروں کی ترتیب اور حملہ کے حالات پر بھیرت رکھتے ہیں وہ کی ایک روایت سے متعجب یا متاثر ہوں۔

لشکر کی عام ترتیب کے موافق پانچوں حصوں پر حضور اقد س سنگانی نے اس لشکر کی بھی ترتیب فرمائی تھی، مقدمہ الجیش (لشکر کی عام ترتیب کے موافق پانچوں حصوں پر حضور اقد س سنگانی حصہ جس میں امیر لشکر کی حیثیت سے نبی کریم سنگانی علی علاوہ ہر ہر جماعت کا مستقل حصہ تھا جس کا ایک امیر مستقل جلوہ افروز تھے اور پانچواں حصہ لشکر کا پچھلا حصّہ، اس کے علاوہ ہر ہر جماعت کا مستقل حصہ تھا جس کا ایک امیر مستقل حصہ تھا، اُس کی جماعت اُس کے ساتھ تھی۔ مہاجرین کا جھنڈہ حضرت عمر فران کے ہاتھ میں تھا اور حضرت عمر فران کی جماعت کے علی کرم اللہ وجہہ، سعد بن ابی و قاص، اسید بن نضیر، خباب بن منذر فران خیرہ وغیرہ وغیرہ حضرات ایک ایک جماعت کے امیر سبنے ہوئے این اپنی مقررہ جگہ پر مامور تھے۔

مقدمہ الجیش میں قبیلہ بنی سلیم کی جماعت تھی جس کا جھنڈہ حضرت خالد بن ولید کے ہاتھ میں تھا، یہ جماعت لشکر کا اگلا حصہ تھا، اسی جماعت کے ساتھ یہ قطنہ پیش آیا کہ جب یہ گھاٹیوں کے در میان سے نکلے تو دشمنوں نے اول پسپائی اختیار کی جس کی وجہ سے ان کو آگ بڑھنے اور آپ کو غالب سمجھ کر مالِ غنیمت کی طرف متوجہ ہونے کا موقعہ ملا اور چھپے ہوئے دشمنوں نے چاروں طرف تیر برسانا شروع کر دیے۔ ایسی صورت میں اس جماعت کی پسپائی بھی فطری چیز تھی اور ان کی پسپائی سے تمام لشکر میں تثویش انتظار ادھر اُوھر دوڑنا ضروری تھا، لیکن اس کا مطلب یہ لینا کہ سارا ہی لشکر بھاگ گیا تھا، پورے حالات پر نظرنہ ہونے کی وجہ سے ہے۔

چنانچہ عبد الرحمن ایک شخص کا بیان نقل کرتے ہیں جو اُس وقت کافر تھا کہ ہم نے جب مسلمانوں پر حنین میں حملہ کیا اور ان کو پیچھے ہٹانا شروع کیا تو وہ ہمارے مقابلہ کی تاب نہ لا سکے اور پیچھے ہٹتے رہے، ہم لوگ ان کا تعاقب کرتے رہے اور آگے بڑھتے ہڑ سین چرہ والے، لوگ ان کے اور آگے بڑھتے ہڑ سین چرہ والے، لوگ ان کے گرو جمع تھے۔ انھوں نے ہم کو دکھ کر شاھَتِ الوُ جُوہ اِرْ حعُوا کہا، یہ کہنا تھا کہ ہم مغلوب ہونا شروع ہوگئے اور وہ جماعت ہم پر چڑھ گئی۔

ای بنا پر حضرت براء نے شائل کی روایت میں جو اوپر گزری پیہ کہا کہ حضور نے منہ نہیں پھیرا بلکہ کچھ تیزرولوگ جو تیروں کو برداشت نہ کر سکے بھاگے تھے۔اس کے ساتھ ہی پیہ قصّہ بھی پیش آیا کہ حضور اقدس سنگانی نے جس راتے سے بڑھ رہے تھے اُس کو ترک فرما کر دائیں جانب کو بڑھنا شروع کیا۔ غور کرنے کی بات ہے کہ اس انتشار کی حالت میں لشکر کے اکثر حصہ کو کیسے بیہ معلوم ہو سکتا تھا کہ حضور نے اس وقت کس جانب کو بڑھنے کا ارادہ کیا، ایسی حالت میں حضور کے قریب ایک وقت میں سوآ دمیوں کارہ جانا جیہا کہ ایک روایت میں وارد ہے اور ایک موقعہ پر اسی کارہ جانا جیہا کہ دوسری روایت میں وارد ہے، حتی کہ جب حضور نے فچر کو تیزی سے براھایا تو سامنے سے لوگ بلتے رہے اور صرف بارہ آ دمی رہ گئے، اور اس کے بعد صرف وہ جار شخص رہ گئے جو خچر کی باگ اور رکاب تھامے ہوئے تھے یار کاب وغیرہ پکڑے ہوئے تھے، حتی کہ جب خچر بھی حضور کی منشاء کے موافق نہ بڑھ سکا تو حضور اُس پر سے اتر کر تن تنہا کنکریوں کی ایک مٹھی لے کر ان کی طرف بڑھ گئے، یہی وقت ہے جس کو بخاری شریف کی روایت میں اس سے تعبیر کیا کہ حضور تنہا تھے کوئی بھی ساتھ نہ تھا۔ اس کے ساتھ ایک اجمالی مضمون اینے ذہن میں یہ ہونے سے کہ اس جنگ میں لوگ بھاگ گئے تھے یہ تجویز کر لینا کہ سارے ہی صحابہ حضور کے علاوہ بھاگ گئے تھے، پورے واقعات پر نظرنہ ہونے کا ثمرہ ہے۔ چو نکہ پورے لشکر میں انتشار تھااور یقیناً بہت سے لوگ بھاگ بھی رہے تھے بلکہ بعض لوگ اس ہزیمت سے خوش بھی ہو رہے تھے، جیسا کہ مفصل واقعات میں ندکورہے، ایک کو دوسرے کی خبر نہ تھی، جیسا کہ انتثار کے وقت کا لازمی متیجہ ہے، اس لئے حضور نے حضرت عباس ﷺ سے جو نہایت بلند آواز تھے، لوگوں کو آوازیں دلوائیں اور مہاجرین، انصار اصحاب شجرہ وغیرہ جماعتوں کو علیحدہ علیحدہ آواز دلوائی جس کے سُننے پر وہ سب پھر حضور کے گرد جمع ہوگئے،اور دوسرے حملہ میں میدان مسلمانوں کے ہاتھ تھا۔

بہر حال اس مضمون میں کہ حضور اقد س سلگائی کے ساتھ اُس وقت کتنے آدمی تھے، مختلف روایتیں ہیں اور ہر روایت اپنے اپنے موقع پر چسپال ہے، حتی کہ صحیح بخاری کی روایت کہ حضور تن تنہا تھے کوئی ساتھ نہ تھا، بھی اپنی جگہ پر صحیح ہے کہ جب حضور نے فچر سے اثر کر آ گے بڑھ کر ان پر کنگریاں یا مٹی بھینکی تو سب ہی اُس وقت پیچھے رہ گئے تھے اور حضور تنہا برھے چلے جارہے تھے، لیکن کسی روایت میں بھی یہ نہیں ہے کہ جتنے کسی وقت حضور کے قریب تھے ان کے علاوہ باتی سب ہی بھاگ گئے تھے۔

(۵) انس فی فی فرماتے ہیں کہ جب حضور اقد س فی فی عمرة القضائے کئے مکہ مکرمہ تشریف لے گئے تو عبد اللہ بن رواحہ اپنی گردن میں تکوار ڈالے ہوئے حضور اقد س فی فی کی مہار پڑھ رہے سے خوار ڈالے ہوئے حضور اقد س فی فی کی مہار پڑھ رہے ہوئے آگے ہی رہے تھے اور یہ اشعار پڑھ رہے تھے خلُو ابنی الْکُفَار اللّٰح کافر زادو! ہٹو، آپ کا راستہ چھوڑو، آج حضور اقد س کے مکہ مکرمہ آنے سے روک دینے پر جیسا کہ تم گزشتہ سال کر چکے ہو، ہم تم لوگوں کی ایسی خبر لیس گے کہ کھوپڑیوں کو تن سے جدا کر دیں گے اور دوست کو دوست سے بھلا دیں گے۔ حضرت عمر فیل فی نے ابن رواحہ کو روکا کہ اللہ کے حرم میں اور حضور اقد س فیل کی سامنے شعر پڑھتے جارہے ہو! حضور نے ارشاد فرمایا کہ عمر! روکومت، یہ اشعار اُن پر اثر کرنے میں تیر برسانے سے زیادہ سے زیادہ سے تیں۔

القضاء: أي قضاء عمرة الحديبية، وهو صريح لما قاله علماؤنا من أن المحصر يجب عليه القضاء، سواء كان حجه فرضاً أو نفلاً، أو كان إحرامه لعمرة قاله القاري. قلت: يعني أن تسميته بعمرة القضاء مؤيد لنا، وما أوله الشافعية من أن المراد به القضية بمعنى المقاضاة لايساعده اللفظ.

وابن رواحة: أي: عبد الله بن رواحة، وكان من أحد شعرائه على والحديث أخرجه المصنف في جامعه، ثم قال: وروي في غير هذا الحديث أن النبي الله دخل مكة في عمرة القضاء، وكعب بن مالك بين يديه، وهذا أصح عند بعض أهل الحديث؛ لأن ابن رواحة قتل يوم موتة وإنما كانت عمرة القضاء بعد ذلك. وتعقبه الحافظ في الفتح كما ذكر في هامش الحديث؛ لأن ابن رواحة قتل يوم موتة وإنما كانت عمرة القضاء بعد ذلك. وتعقبه الحافظ في الفتح كما ذكر في هامش الكوكب الدري؛ إذ قال: ما حكي قول الترمذي هذا ذهول شديد وغلط مردود، وما أدري كيف وقع الترمذي في ذلك مع وفور معرفته إلى آخر ما ذكره. وحاصله: أن عمرة القضاء قبل سرية موتة التي استشهد فيها ابن رواحة.

يقول: خَلُوا بِنِي الكفّار عن سبيله - اليوم نضربكم على تنزيله - ضَرْباً يُزيل الْهام عن التعلية: دست بازدائين مَقِيله - ويُدهِل الخَلِيل عن خليله. فقال له عمر: يا ابن رَوَاحة! بين يدي رسول الله على وفي حرم الله تعالى تقول الشعر! فقال النبي على خل عنه يا عمر! فلهي اَسْرَع فيهم من نضح النبل. حدثنا علي بن حُجر، أنبأنا شريك، عن سِماك بن حَرب،

فائدہ: سنہ ۲ جری میں حضور اقد س النظائی نے عمرہ کا ارادہ فرمایا تھا لیکن کفار مکہ نے حضور کو موضع حدیبیہ میں روک دیا تھا۔ اُس وقت جو شر الکا فریقین میں کھیری تھیں اُن میں یہ بھی تھا کہ سال آئندہ آکر اپنا عمرہ پورا کر لیں۔ اس معاہدہ کی بنا پر ذیعتدہ سنہ کے جری میں حضور اقد س النظائی نے عمرہ کا ارادہ فرمایا۔ یہ عمرہ حنفیہ کے نزدیک پہلے عمرہ کی قضاء ہے اور اس عمرہ کا معاہدہ میں خالف ہے، اس کی بحث شروح حدیث نام عمرۃ القصاء ہونا بھی حفیہ ہی کی تائید کرتا ہے۔ بعض ائمہ شافعیہ وغیرہ کا اس میں خلاف ہے، اس کی بحث شروح حدیث میں مفتقل ندکور ہے۔ اس سفر میں حضور اقد س النظائی نے حضرت میں مفتقل ندکور ہے۔ اس سفر میں حضور اقد س النظائی نے حضرت میں مندہ منورہ کو والی ہوگئی۔ حضرت عمرہ النظائی نے حضور فراغت فرما کر حسبِ قرار داد تین دن مکہ مکرمہ میں قیام فرمایا اور پھر مدینہ منورہ کو والی ہوگئی۔ حضرت عمرہ النظائی نے حضور سالنظائی نے مقامی اور وقتی مصلحت سے اور اور حرم کے احترام کی رعایت سے ابن رواحہ کو منع فرمایا لیکن حضور اقد س النظائی نے مقامی اور وقتی مصلحت سے کہ اشعار بھی لسانی جہاد ہے، اس کو باقی رکھا۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ حضرت کعب فرمایا کہ مؤمن تاوار سے بھی جہاد کرتا ہے کہ حت تعالی شانہ نے قرآن پاک میں شعر کی غدمت نازل فرمائی، تو حضور نے ارشاد فرمایا کہ مؤمن تاوار سے بھی جہاد کرتا ہے کہ حت تعالی شانہ نے قرآن پاک میں شعر کی غدمت نازل فرمائی، تو حضور نے ارشاد فرمایا کہ مؤمن تاوار سے بھی جہاد کرتا ہے

يقول: اختلفت الروايات في ألفاظ هذه الأبيات وترتيب مصاريعها كما بسطه الحافظ في الفتح. خلّوا: [خلّوا له مكّة؛ لأن المشركين خرجوا من مكّة يومئذ إلى رؤوس الجبال.] تنزيله: قال القاري: أي: بناءً على كونه وشي رسولاً منزلاً عليه الوحي، أو بناء على تنزيلكم إياه وإعطاء العهد والأمان، وعلى كل فالضمير في كلا المصراعين إلى رسول الله وهو الظاهر، وأبعد ابن حجر حيث جعل الضمير إلى القرآن. قلت: وهذا هو المعروف عند شراح الحديث، وقال المناوي: قوله: "على تنزيله" أي: على تنزيل النبي في مكة، ولا نرجع كما رجعنا في عام الحديبية، أو على تنزيل القرآن وإن لم يتقدم له ذكر. عن مقيله: [عن محله الذي هو الأعناق.] ويذهل: [أي: ويشغل ويبعد المحب عن حبيبه لشدته.] فقال له عمر: [على سبيل اللوم والتوبيخ.] سماك: بكسر السين وتخفيف الميم.

اور زبان سے بھی،اوریہ زبانی جہاد بھی ایسا ہی ہے گویا کہ تم تیر برسارہے ہو۔ان احادیث سے معلوم ہوا کہ اشعار بھی جہاد کے حکم میں ہیں مگر شرائط اور قواعد کی رعایت جیسا کہ اُس جہاد میں ضروری ہے اس میں بھی ہے۔

(۱) جابر بن سرة وللنفي كہتے ہيں كه ميں حضور اقد س الفائي كى خدمت ميں سو مجلسوں سے زيادہ بيشا ہوں جن ميں صحابہ اشعار پڑھتے تھے اور جاہليت كے زمانه كے قصائص نقل فرماتے تھے، حضور اقد س الفائي أن كوروكتے نہيں تھے)خاموشى سے سُنتے تھے، بلكه بھى بھى أن كے ساتھ بننے ميں شركت فرماتے تھے۔

فائدہ: یعنی ان تذکروں میں کوئی ہنتی کی بات ہوتی تو حضور بھی تبہم فرماتے، جس سے معلوم ہوا کہ وہ سکوت اور خاموشی ناراضی یا گرانی سے نہ تھی بلکہ توجہ باطنی کی وجہ سے ہوتی تھی، اس لئے کوئی بات ایسی ہوتی تو حضور بھی تبہم فرماتے حضرت زید بن ثابت رہائے گات کات وہ فرماتے ہیں کہ میں حضور کے پڑوس میں رہتا تھا، جب وجی نازل ہوتی تو جھے طلب فرما کر اُس کو لکھوا دیا کرتے تھے۔ ہم لوگ جب دنیا کے تذکرے کرتے تو حضور بھی دنیا کا تذکرہ فرماتے تھے اور جب ہم آخرت کے متعلق تذکرہ کرتے تو حضور اُسی نوع کا تذکرہ فرماتے میں اور جب ہم آخرت فرماتے، جب ہم کھانے کا کوئی تذکرہ کرتے تو حضور اُسی نوع کا تذکرہ فرماتے، جب ہم کھانے کا کوئی تذکرہ کرتے تو حضور اُسی نوع کا تذکرہ ہو اور کوئی فرماتے۔ مطلب یہ ہے کہ جس نوع کا تذکرہ صحابہ کرام کرتے تھے حضور اقد س النائی کیا گیا کہ اور کوئی تذکرہ ہو اور کوئی تذکرہ حضور کی مجلس میں صرف دین ہی دین کا تذکرہ ہو اور کوئی تذکرہ حضور کی مجلس میں صرف دین ہی دین کا تذکرہ ہو اور کوئی تذکرہ حضور کی مجلس میں نوع کا ذکر ہر وقت رہے تو بیا او قات تو خش کا سبب بن جاتا ہے، بالخصوص اجنبی کے لئے کہ اجانب عموماً دنیاوی اغراض لے کر آتے ہیں اور بہی تذکرے ان کے تعلقات اور موانست کا سبب بنے ہیں۔

يتناشدون: أي: يطلب بعضهم بعضا أن ينشد الشعر المحمود، والإنشاد: هو أن يقرأ شعر الغير. وفي بعض النسخ: يناشدون من باب المفاعلة قاله القاري، وقال المناوي: التناشد والمناشدة: قراءة البعض على بعض شعراً.

الجاهلية: [زمن ما قبل الإسلام.] ساكت: أي على عادته الشريفة، كما تقدم في باب كلامه ﷺ من حديث ابن أبي هالة من أنه كان طويل السكت، لا يتكلم في غير حاجة، أو المعنى ساكت عنهم لا يمنعهم من إنشاد الشعر.

(2) ابو ہریرہ وظافی حضور اقدس ملی آیا ہے نقل کرتے ہیں کہ شاعرانِ عرب کے کلام میں بہترین کلمہ لبید کا یہ مقولہ ہے: الاکل شیءِ مَا حَلَا الله بَاطِل. فائدہ: ابو ہریرہ وظافی کی یہ حدیث اسی باب کے نمبر ۲ پر گزر چکی ہے۔

(۸) حضرت شرید کہتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضور کے ساتھ سواری پر آپ کے پیچھے بیٹھا ہوا تھا، اُس وقت میں نے حضور کو امیتہ کے سوشعر سُنائے، ہر شعر پر حضور ارشاد فرماتے تھے کہ اور سُناؤ۔ اخیر میں حضور نے ارشاد فرمایا کہ اُس کا اسلام لے آنا بہت ہی قریب تھا۔ فائدہ: اس کی وجہ پہلے گزر چکی ہے کہ اُس کے اشعار میں توحید، اعترافِ قیامت وغیرہ امورِ حقہ ونصائح زیادہ ہوتے تھے، یہی وجہ حضور اقدس سُنگھا کے سُننے کی تھی اور یہی وجہ اس کے قریب عن الاسلام ہونے کی تھی۔

أشعر: أي: أحسنها وأدقها وأجودها. العرب: [العرب العاربة والعرب العرباء، وهم خلاف العجم، وهم أولاد إسماعيل عمرو: بالواو على الصواب، وفي نسخة بدون الواو ولا يصح؛ إذ ليس في الرواة أحد اسمه عمر بن الشريد وهو عمرو بن سويد الثقفي. قال عصام: لم أحد ترجمته وتعقبه المناوي. ردف: [أي: راكبا خلف رسول الله على الدابة.] فأنشدته: هكذا في المتون الموجودة عندي، وزاد في بعض الشروح بعد قوله: كنت ردف النبي فقال: هل معك من شعرأمية بن أبي الصلت شيء؟ فقلت: نعم، فقال: هيه، فأنشدته بيتا فقال: هيه، ثم أنشدته بيتا فقال: هيه، حتى أنشدته مائة بيت فأنشدته مائة قافية، الحديث. والظاهر أن هذه ليست بنسخة بل وقع التخليط في المتن والشرح واختلط رواية بالأخرى. قافية: المراد كما البيت، أطلق الجزء وأراد الكل مجازاً. هيه: بكسر الهاء وإسكان الياء وكسر الهاء الثانية، قالوا: والهاء الأولى مبدلة من الهمزة، والأصل: "إيه" للاستزادة من الحديث المعهود، وتستعمل للاستزادة من غير معهود اسم فعل بمعني حدث، وهي بسكون الهاء كلمة زحر بمعنى: "حسبك" فما في بعض الأحوال من ضبطها ههنا بالسكون مشكل قاله المناوي.

حدثنا إسماعيل بن موسى الفَزَاريّ، وعليّ بن حُجر -والمعنى واحد- قالا: أنبأنا عبد الرحمن بن أبي الزِّناد، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة عن قالت: كان رسول الله على يضع لحسّان بن ثابت منبرا في المسجد يقوم عليه قائما، يُفَاخر عن رسول الله على - أو قال: ينافح عن رسول الله على - ويقول رسول الله على: ان الله يؤيد حسّان بروح القدس ما ينافح،

بعض علاء نے نقل کیا ہے کہ حضور کا یہ ارشاد اس شعر پر تھا:

فلاشيء أعلى منك حمداً ولا مجداً

لك الحمد والنعماء والفضل ربنا

اے ہمارے رب!آپ ہی کے لئے سب تعریفیں ہیں اور آپ ہی کے لئے ملک کی تمام نعتیں ہیں اور آپ ہی کے لئے سب فضیلتیں ہیں، نہ آپ سے زیادہ کوئی تعریف کے قابل ہے نہ آپ سے زیادہ کوئی بڑائی والا ہے۔

(9) حضرت عائشہ فیل خیافر ماتی ہیں کہ حضور اقد س ملک آیا حسان بن ثابت و فال خیرے کے مجد میں منبر رکھایا کرتے تھے تاکہ اُس پر کھڑے ہو کر حضور کی طرف سے مفاخرۃ کریں، یعنی حضور کی تعریف میں فخریہ اشعار پڑھیں یا حضور کی طرف سے مدافعت کریں یعنی کفار کے الزامات کا جواب دیں (یہ شک ِ راوی ہے) اور حضور یہ بھی فرماتے تھے کہ حق تعالی شانہ روح القد س سے حسان کی امداد فرماتے ہیں جب تک وہ دین کی امداد کرتے ہیں۔ فاکدہ: جہاد ہر وقت اور ہر زمانہ میں مختلف انواع سے ہوتا ہے۔ حضور اقد س ملٹی کیا کے زمانہ میں ایک جہاد سیفی تھا کہ تکوار سے باہم فیصلہ ہو جائے، دوسرا جہاد لسانی تھا کہ وقتیہ اشعار و قصائد کرنے جائیں اور ان اشعار میں مقابلے ہوتے تھے اپنے فخر کے واقعات ذکر کئے جاتے تھے جیسا کہ آج کل مناظروں کا طرز ہے۔ پڑھے جائیں اور ان اشعار میں مقابلے ہوتے تھے اپنے فخر کے واقعات ذکر کئے جاتے تھے جیسا کہ آج کل مناظروں کا طرز ہے۔

لحسان: ضبط منصرفًا وغير منصرف بناء على أنه فَعّال أو فَعْلَان، والثاني هو الأظهر قاله القاري، وقال أيضاً: هو حسان ابن ثابت بن المنذر بن عمرو بن حرام الأنصاري، عاش مائة وعشرين سنة، نصفها في الإسلام، وكذا عاش أبوه وحده وجد أبيه المذكورون. وفي الحديث دليل على جواز الإنشاد في المسجد للضرورة.

منبراً: أي آلة النبر وهو الارتفاع، وكل شيء رفع فقد نبر. يفاخو: أي: يذكر مفاخر رسول الله ﷺ ينافح: أي: يخافهم ويدافع من نفحت الدابة: ضربت برحلها. بروح القدس: أي: حبرئيل، وقد حاء في حديث مصرحاً. وسمي به؛ لأنه يأتي الأنبياء بما فيه الحياة الأبدية، وإضافته إلى القدس وهو الطّهارة؛ لأنه خلق منهما. والمراد بتأييده: إمداده بأبلغ جواب، أو أنه يحفظه عن الأعداء. أو يفاخو عن رسول الله على حدثنا إسماعيل بن موسى، وعليّ بن حُجْر قالا: حدثنا ابن أبي الزّناد، عن أبيه، عن عروة، عن عائشة عن النبي على مثله.

ایک مرتبہ بنو تمیم کا وفد آیا، ان کے ساتھ ان کا شاعر اقرع بھی تھا، انھوں نے آگر حضور کو مناظر انہ دعوت اشعار اور فخریہ مضامین بیان کرنے کی دی۔ حضور نے ارشاد فرمایا کہ میری بعثت نہ تو اشعار کے لئے ہے نہ فخر کے لئے، تاہم یہ مناظرہ بھی کر لو، اول ان کا مقرر کھڑا ہوا تو حضور نے حضرت ثابت بن قیس ڈولٹ کو حکم فرمایا، دونوں مناظر وں بیس مسلمانوں کو کا شاعر کھڑا ہوا جس کے جواب کے لئے حضور اقد سی شی فی نے حضرت حسان کو حکم فرمایا، دونوں مناظر وں بیس مسلمانوں کو غلبہ رہا اور سب سے اول ان کا شاعر مسلمان ہوا۔ غرض اشعار کا مقابلہ اُس وقت کا عام دستور تھا اور یہ اشعار کڑت سے نقل کئے جاتے تھے اور یہ اشعار اُن پر موثر بھی ہوتے تھے، چنانچہ اسی باب کی پانچویں حدیث بیس یہ مضمون گزر چکا ہے۔ مسلم شریف بیس بروایت حضرت عاکثہ فرافیا کہ حضور مسلم شریف بیس بروایت حضرت عاکشہ فرایا کہ موسمان کیا ہے کہ حضرت کعب فرائٹ کے ان تیر سانے سے زیادہ نافع ہے۔ مشکوۃ شریف بیس استیجاب سے نقل کیا ہے کہ حضرت کعب فرائٹ کے اور زبان سے بھی۔ اسی قصہ کی ایک روایت بیس استمزاج کیا تو آپ نے یہ ارشاد فرمایا کہ مؤمن اپنی تلوار سے بھی جہاد کرتا ہے اور زبان سے بھی۔ اسی قصہ کی ایک روایت بیس ہے کہ واللہ! یہ اشعار اُن پر ایسے جاکر گئت ہیں جسے تیر۔

يفاخو: شك من الراوي على طبق الشك السابق، إلا أنه نشر لا على طريق اللف. مثله: أي: مثل الحديث المتقدم، والفرق بين الإسنادين: أن في الأول رواية عبد الرحمن عن هشام عن عروة، وهذا رواية عبد الرحمن عن أبيه عن عروة، بدل هشام عن عروة، والسندان متصلان، وذكرهما للتقوية قاله القاري.

### بابُ ما جاء في كلام رسول الله على في السَّمر

حدثنا الحسن بن صبّاح البزّار، حدثنا أبو النضر، حدثنا أبو عقيل الثقفيّ: عبد الله بن عقيل، عن مُحالد، عن الشعبيّ، عن مسروق، عن عائشة على قالت: حدّث رسول الله على ذات ليلة نساءه حديثا فقالت امرأة منهن:

## باب - حضور اقدس النُّهُ مَيْاً كا كلام رات كو قصه گوئي ميس

فائدہ: یعنی حضور نے جو قصے کہانی نقل فرمائے ہیں اُن کا نمونہ۔ دو حدیثیں مصنف رالسیطیہ نے اس میں ذکر فرمائی ہیں:

(۱) حضرت عائشہ وَ اللّٰهُ عَلَيْهُمَا کہتی ہیں کہ ایک مرتبہ حضور اقد س اللّٰہ ایٹ گھر والوں کو ایک قصہ سُنایا۔ ایک عورت نے کہا: یہ قصہ جیرت اور تعجب میں بالکل خرافہ کے قصوں جیسا ہے (عرب میں خرافہ کے قصے ضرب المثل تھ) حضور نے دریافت فرمایا کہ جانی بھی ہو خرافہ کا اصل قصہ کیا تھا؟ خرافہ بنو عذرہ کا ایک صحف تھا جس کو جنّات پکڑے کے لئے تھے، ایک عرصہ تک اُنھوں نے اُس کو ایٹ پاس رکھا پھر لوگوں میں چھوڑ گئے، وہاں کے زمانۂ قیام کے عائبات وہ لوگوں سے نقل کرتا تھا تو وہ متحیر ہوتے تھے، اُس کے بعد سے لوگ ہر جیرت انگیز قصہ کو حدیثِ خرافہ کہنے گئے۔ فائدہ: ممکن ہے کہ اس صحفی کا نام پچھ اور ہو۔ اُس کے قصوں کو لوگ ہم حیرت انگیز قصہ کو حدیثِ خرافہ کہنے گئے۔ فائدہ: ممکن ہے کہ اس

السمو: [هو الحديث بالليل، والمقصود من هذا الباب أنه على جوّز السمر] بفتح السين المهملة وسكون الميم، حديث الليل، من المسامرة وهي المحادثة، وفي النهاية: الرواية بفتح الميم، ورواه بعضهم بسكون الميم. وأصل السمر ضوء لون القمر، سمي به؛ لأنه كانوا يتحدثون فيه قاله القاري، وقال البيجوري: هو بفتح الميم أي حديث الليل، وجوز بعضهم تسكينه على أنه مصدر بمعني المسامرة وهي المحادثة. وقال المناوي: السمر بفتح الميم حديث الليل. وأصله الليل وحديثه وظل القمر كما في القاموس. مقصود الباب أنه على جوز السمر وسمعه وفعله.

البزار: بتشديد الزاي آخره راء مهملة، قال المناوي: البزاز كلمة بمعجمتين إلا ثلثة: هذا وخلف بن هشام وأبو بكر بن عمر صاحب المسند. أبو النضر: بفتح النون وسكون الضاد المعجمة سالم بن أبي أمية، أو هو هاشم بن قاسم التيمي قاله المناوي وتبعه البيحوري. ذات ليلة: [في ساعات ذات ليلة.] كأنّ الحديث حديثُ خوافة؟ فقال: أتدرون ما خرافة؟ إن خرافة كان رجلاً من عُذرة أسَرَتُهُ المجن في الجاهليّة فمكث فيهم دهراً ثم ردُّوه إلى الإنس، فكان يحدّث الناس بما رأى فيهم من الأعاجيب، فقال الناس: حديث خُوافة. حديث أمّ زرع: حدثنا عليّ بن حُجر، ساكة بفرية من قرى مكة وقبل من قرى عن

زمانہ جاہلیت میں جنات کا نہایت غلبہ اور زور تھا، وہ نہایت کثرت سے لوگوں کو ستاتے تھے، لے جاتے تھے، ان سے باتیں کرتے تھے، عور توں سے صحبت کرتے تھے، جن کے واقعات مشہور ہیں۔ اسلام کے بعد ان کا زور گھٹ گیا حتی کہ بعض لوگ تواس کے قائل ہوگئے کہ جنات کا وجود پہلے تھا اب ہے ہی نہیں، لیکن یہ صحیح نہیں، البتہ یہ صحیح ہے کہ ان کا وہ زور نہیں رہا۔ چنانچہ حضور اکرم سی کی کے بیانی اور گریہ ونوحہ کے چنانچہ حضور اکرم سی کی کے اس عالم میں تشریف آوری کے وقت کے واقعات اور جنات کی جیرانی پریشانی اور گریہ ونوحہ کے واقعات اس کے شاہد ہیں، بخاری شریف میں حضرت عمر شاکھی نے ایک کائن کی محبوبہ جنسے کے حسرت بھرے اشعار اور جنات کی ذلت و عبت کا حال ذکر کیا ہے، سیوطی نے خصائص کبری میں بہت سے واقعات اس کے ذکر کئے ہیں۔

(۲) حديث ام زرع: يه باب ندكوركي دوسرى حديث ب، ليكن چونكه اس كاقطة طويل به اور نيز مشهور ب،

خوافة: بضم الخاء المعجمة وتخفيف الراء المهملة، ولا تدخله "أل" كما في الصحاح؛ لأنه معرفة إلا أن تريد به الخرافات الموضوعة من حديث الليل. قال ابن حجر وتبعه المناوي: لم ترد المرأة ما يراد من هذا اللفظ، وهو الكناية عن ذلك الحديث بأنه كذب مستملح؛ لأنها عالمة بأنه لا يجري على لسانه الله إلا الحق، وإنما أرادت أنه حديث يستملح فحسب، وذلك لأن حديث خرافة يشتمل على وصفين: الكذب والاستملاح، فالتشبيه في أحدهما لا في كليهما، وقال القاري: الأظهر أن يقال: إن حديث خرافة يطلق على كل ما يكذبونه من الأحاديث، وعلى كل ما يستملح ويتعجب منه على ما في النهاية، فاستعمل ههنا على المعنى الثاني فلا إشكال.

أتدرون: تذكير الضمير باعتبار كمال عقولهن، ويحتمل أن يكون هناك بعض المحارم من الرحال، وفي بعض النسخ: أتدرين، ولما كانت العرب يكذبون أحاديثه كلها حتى ضرب المثل بأحاديثه في الكذب خبر النبي على عقيقة أمره. عذرة: بضم عين مهملة وسكون ذال معجمة، قبيلة مشهورة من اليمن، وهي قبل بعثته على قاله القاري. أسرته الجن: [اختطفته الجن في أيام الجاهلية، وهي ما قبل البعثة، وكان اختطاف الجن للإنس كثيرًا إذ ذاك.] الأعاجيب: [جمع أعجوبة: الأشياء التي يتعجب منها.] حديث خوافة: [قال الناس ذلك فيما سمعوه من الأحاديث العجيبة والحكايات الغربية مع أن الرجل كان صادقا لا كاذبا.] أم زرع: [هي إحدى النساء الإحدى عشرة، والزرع الولد أضيفت إليه في كنيتها، واسمها عاتكه.] بزاي مفتوحة وراء =

أخبرنا عيسى بن يونس، عن هشام بن عُروة، عن أخيه عبد الله بن عُروة، عن عروة، عن عائشة ها الله على عائشة الله على الله على إحدى عشرة امرأة، فتعاهدن وتعاقدن ألا يكتُمن من أخبار أزواجهن شيئًا. فقالت الأولى: (() زوجي لحم جَمل غثٍّ، على رأس جبل وعرٍ،

چنانچہ اس پر متعقل تصانیف بھی کی گئی ہیں، اس لئے امام ترفدی والشیطیہ نے بھی اس کو ذرا ممتاز کر دیا۔ اس حدیث کے نام بھی مختلف ہیں مگر مشہور نام یہی ہے۔ چونکہ قصّہ طویل ہے اس لئے ہر ہر عورت کا قصہ علیحدہ علیحدہ مع اُس کے فائدے ک بیان کیا جاتا ہے۔

(٣) حضرت عائشہ فی جہا گہتی ہیں کہ ایک مرتبہ گیارہ عورتیں یہ معاہدہ کر کے بیٹھیں کہ اپنے اپنے خاوند کا پورا پورا حال سیا سیا سیان کر دیں، کچھ چھپائیں نہیں۔ فائکہ ہ: ان گیارہ عورتوں کے نام صحیح روایات سے ثابت نہیں، اگر چہ بعض روایات میں بعض کا نام آتا ہے، یہ عورتیں یمنی یا حجازی تھیں، ان کے ناموں میں بہت اختلاف ہے اس لئے نام حذف کر دیے گئے۔ ان کے خاوند دوسری جگہوں پر اپنی اپنی ضروریات میں گئے ہوئے تھے، یہ خالی تھیں دل بہلانے کو باتیں شروع ہوگئیں اور یہ معاہدہ قرار پایا کہ ہر عورت اپنے خاوند کا صحیح صحیح حال بیان کرے۔

قالت: (۱) ایک عورت اُن میں سے بولی کہ میرا خاوند ناکارہ دُلج اونٹ کے گوشت کی طرح ہے (گویا بالکل گوشت

جلست: [أي: جلسن من بعض قرى مكة أو اليمن.] امرأة: كن حجازيات أو يمنيات قولان، ومن قال: كن من خثعم فليس بقول ثالث؛ فإن خثعم بطن من اليمن. فتعاهدن: [أي: ألزمن أنفسهن عهدا.] ألا يكتمن: [أن لا يخفين شيئًا من أخبار أزواجهن مدحًا أو ذمّا، بل يظهرن ويصدقن.] لحم جمل: تشبيه بليغ كأنه لحم لاحياة فيه، ثم لحم جمل أدون اللحوم. والمقصود المبالغة في قلة نفعه والرغبة عنه ونفار الطبع منه. غث: مهزول وشديد الردي. بالجر صفة جمل، وبالرفع صفة لحم. والوعر بفتح فسكون صفة لجبل بمعنى: صعب. فينتقى أي يختار للأكل، وفي نسخة: فينتقل. وعو: [أي: صعب، فيشق الوصول إليه، والمقصود منه المبالغة في تكبره وسوء خلقه.]

<sup>=</sup> ساكنة وعين مهملة واحدة من النساء المذكورات في الحديث، أضيف إليها الحديث؛ لأن معظم الكلام فيه يتعلق بها. ولهذا الحديث ألقاب أشهرها هذا، وأفرده أثمة بالتأليف، منهم القاضي عياض والرافعي في مؤلف جامع، وساقه بتمامه في تاريخ قزوين، وآخرهم مولانا فيض الحسن الأديب السهار نفورى شرحه في مؤلف سماه "التحفة الصديقية". قال الحافظ ابن حجر: روي هذا الحديث من أوجه: بعضها موقوف وبعضها مرفوع، ويقوي رفعه ما في آخره: "كنت لك كأبي زرع لأم زرع" متفق على رفعه، وذلك يقتضي أنه علي سمع القصة وأقرها فيكون كله مرفوعاً من هذه الحيثية قاله المناوي.

لاسَهْلٌ فيُرتقى، ولا سمينٌ فينتقى . قالت الثانية: أزوجي لا أبث خبره، إنّي أخاف أن لا أذرَه، إنّ أخاف أن لا أذرَه، إن أذكره أذكره أذكر عُجَرَه وبُحَرَهُ.

کا ایک کلڑا ہے جس میں زندگی باقی ہی نہیں رہی، اور گوشت بھی اونٹ کا جو زیادہ مرغوب بھی نہیں ہوتا) اور گوشت بھی سخت و شوار گزار پہاڑ کی چوٹی پر رکھا ہو، کہ نہ پہاڑ کا راستہ سہل ہے جس کی وجہ سے وہاں چڑھنا ممکن ہو اور نہ وہ گوشت ایبا ہے کہ اس کی وجہ سے سو وقت اٹھا کر اُس کے اتار نے کی کوشش کی ہی جائے اور اُس کو اختیار کیا ہی جائے۔ فائدہ: مطلب یہ کہ وہ ایک بیکار ہستی ہے جس سے کسی کو جانی یا مالی نفع نہیں ہے، اور پھر اس کے باوجود متکبر اور بد فائن بھی اس درجہ کا ہے کہ اُس تک رسائی بھی مشکل ہے۔ نہ ملتے بن پڑے نہ چھوڑتے بن پڑے، کسی مصرف کی دوا نہیں ہے، بیکار محض ہے اور بد خلقی اور سخت مزاجی کی وجہ سے اُس تک رسائی بھی مشکل ہے۔

قالت: (۲) دوسری بولی (کہ میں اپنے خاوند کی بات کہوں تو کیا کہوں، اُس کے متعلق کچھ کہہ نہیں سکتی) مجھے یہ دُر ہے کہ اگر اُس کے عیوب شروع کروں تو کھر خاتمہ کا ذکر نہیں، اگر کہوں تو ظاہری اور باطنی عیوب سب ہی کہوں۔ فاکدہ: مقصود یہ ہے کہ میں اُس کے عیوب کو گنواؤں تو کہاں تک گنواؤں؟ سراپا عیب ہے، کسی میں دو چار عیب ہوں تو اُن کو گنوا بھی دے اور جس میں عیوب ہی عیوب ہوں کہاں تک گنوائے؟ کس کس کو جتائے؟ اتنی کمی داستان ہے کہ سُننے والے اکتا جا کیں۔ بعض شراح نے اس پر یہ اعتراض کیا ہے کہ اس نے معاہدہ کے خلاف اپنے خاوندگی بات کہنے سے انکار کردیا، مگر صحیح یہ ہے کہ اس نے مخضر الفاظ میں سب ہی کچھ کہہ دیا کہ وہ مجسمہ عیوب ہے، اُس کے عیوب شارے باہر ہیں۔

لا أبث: أشكل عليه: أنه نقض العهد، ورد: بأنهن لم يكن مسلمات فإيفاء العهد لم يكن واجبا عليهن، وهذا كله ليس بشيء، بل هذا هو بيان حاله، أشارت إليه بأدق وجه وأكمله، يعنى: إني لشدة حاله لا أستطيع أن أبث خبره، فهو بيان سوء خلقه. لا أفره: الضمير المنصوب للخبر أي: خبره طويل، إن نقلته لم أتمه، وقيل: للزوج، وقيل: هو بعيد. و"إن" مكسورة، والجملة مستأنفة.

عجره: جمع عجرة وهي: نفخة في عروق العنق حتى تراها نائتة من الجسد. والبحر جمع بجرة: هونتو السرة ثم استعملتا في العيوب الظاهرة والباطنة. أرادت ما تقاسي منه من الأذية وسوء العشرة قاله القاري، وما قيل: إن المراد أمره كله لا بمعنى عيوبه فيحتمل المدح يفيد من ظاهر السياق قاله المناوي.

### قالت الثالثة: "رُوحي العَشَنَّقُ، إن أنطق أُطلَّق، فَإِن أسْكَتْ أعلَّق. قالت الرابعة: "

قالت: (٣) تیسری بولی که میرا خاوند لمد هینگ ہے یعنی بہت زیادہ لیے قد کا آدمی ہے، اگر میں بھی کمی بات میں بول پڑوں تو فوراً طلاق، اگر چپ رہوں تو اُدھر میں لئکی رہوں۔ فائدہ: اس کے زیادہ لیے ہونے کو یا تو اس لئے ذکر کیا کہ مشہور قول کے موافق یہ بے و قونی کی علامت ہوتی ہے اور اگلا کلام اُس کی بے و قونی کا بیان ہے، یا اس لئے ذکر کیا کہ مشہور تول کے موافق یہ ہے کہ اگر کوئی بات بھی زبان بد صورت بھی منارہ کی طرح لمباجو بلا مناسب مونا ہے کے بد نما ہوتا ہے اور بد خاتی بھی ہے کہ اگر کوئی بات بھی زبان سے نکالوں، کوئی اپنی ضرورت ظاہر کروں تو فوراً طلاق دے دے اور چپ رہوں، کوئی ضرورت اپنی اُس پر ظاہر نہ کروں تو فوراً طلاق دے دے اور چپ رہوں، کوئی ضرورت اپنی اُس پر ظاہر نہ کروں تو خود سے کسی بات کی پرواہی نہیں ہے، بس یوں اُدھر میں لئکی رہتی ہوں۔ نہ شوہر والیوں میں شار کہ شوہر وال میسی کوئی بات بی نہیں اور نہ بے شوہر والیوں میں کہ کوئی دوسری جگہ تلاش کروں۔ بعض روایات میں اس عورت کے بیان میں ایک جملہ اور بھی ہے، جس کا مطلب سے ہے کہ میں ہر وقت الی رہتی ہوں جیسے کوئی تیز تلوار کی دھار کے بینچ ہو کہ ہر وقت کی سوار، نہ معلوم کب کام تمام ہو جائے۔

قالت: (۴) چوتھی نے کہا کہ میرا خاوند تہامہ کی رات کی طرح معتدل مزاج ہے، نہ گرم ہے نہ ٹھنڈا، نہ اُس سے کسی فتم کا خوف ہے نہ ملال۔ فاکدہ: یعنی معتدل مزاج ہے، نہ زیادہ چاپلوسی کرتا ہے نہ بیزار رہتا ہے، نہ اُس کے پاس رہنے سے خوف ہوتا ہے نہ طلال۔ فاکدہ: یعنی معتدل مزاج ہے، نہ زیادہ چاپلوسی کرتا ہے نہ بیزار رہتا ہے، نہ اُس کے گرد ونواح خوف ہوتا ہے نہ طبیعت اکتاتی ہے۔ اس عورت کا نام مہد بن ابی ہر ومہ بتلایا جاتا ہے۔ تہامہ مکہ مکرمہ اور اُس کے گرد ونواح کو کہتے ہیں، وہاں کی رات ہمیشہ معتدل رہتی ہے خواہ دن میں کتنی ہی گرمی ہو۔

العشنق: بمهملة فمعجمة مفتوحتين فنون مشددة مفتوحة فقاف، الطويل المستكره، وقيل: معناه سيء الخلق، فإن أرادت سوء الخلق فما بعده بيان له، وإن أرادت الطول فلأنه في الغالب دليل السفه. إن أنطق أطلق: [أي إن أنطق بعيوبه تفصيلا يطلقني لسوء خلقه، ولا أحب الطلاق لأولادي منه، أو لحاجتي إليه.] أي أتكلم بعيوبه أو للتملق به قاله القاري. قلت أو التكلم بمحضره مطلقاً. وإن أسكت أعلق: [وإن أسكت عن عيوبه يصيرني معلقة، وهي: المرأة التي لاهي مزوّجة ولا مطلقة.] قال المناوي: أي يصيرني معلقة، امرأة لا بعل لها يرعى حالها، ولا أيماً يتوقع أن تزوج، قال تعالى: ﴿فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَقَةٍ ﴾ [النساء: ١٢٩] قال القاري: وزاد في رواية: على حد السنان الذلق بفتح المعجمة وتشديد اللام أي المحده، والمعنى: ألها منه على حذر كثير و وجل كبير.

زوجي كليل تِهَامة، لاَحرّ ولاقَرّ، ولا مخافة ولاسآمة. قالت الخامسة: (°) زوجي إن دخل فَهد، وإن خرج أَسِدَ،

قالت: (۵) پانچویں نے کہا کہ میرا فاوند جب گھر میں آتا ہے تو چیتا بن جاتا ہے اور جب باہر جاتا ہے تو شیر بن جاتا ہے اور جو کچھ گھر میں ہوتا ہے اُس کی تحقیقات نہیں کرتا۔ فاکدہ: اس عورت کا نام کبشہ بتلایا جاتا ہے۔ اس میں علاء کا اختلاف ہے کہ اُس نے اپنے فاوند کی فدمت کی یا تعریف کی، اس کے کلام ہے دونوں نکل سکتی ہیں، لیکن ظاہر تعریف ہی معلوم ہوتی ہے۔ بلجملہ اگر اس کو فدمت قرار دیا جائے تو مطلب یہ ہے کہ گھر میں آکر چیتے کی طرح سے مورو بن جاتا ہے، نہ بات کا کہنا نہ کام سے غرض، باہر جاتا ہے تو اچھا فاصہ شریفانہ برتاؤ کرتا ہے، گھر میں پچھ مصیبت آ جائے اُس سے پچھ مطلب نہیں، نہ پوچھانہ خبر لینا۔ اور اگر تعریف ہے تو مطلب یہ ہے کہ گھر میں آکر نہایت بے خبر ہو جاتا ہے، کی بات میں کر چیل نہیں نالی، خفا نہیں ہوتا۔ ایسا بے خبر رہتا ہے جیسے سونے والا ہوتا ہے، ہم جو چاہے کھا کیں پکا کیں وہ کی چیز میں دخل نہیں دیا، نہیں نالی، خفا نہیں ہوتا۔ ایسا بے خبر رہتا ہے جسے سونے والا ہوتا ہے، ہم جو چاہے کھا کیں پکا کیں وہ کی چیز میں دخل نہیں دیا، خبیں نکالی، خفا نہیں ہوتا۔ ایسا بے خبر رہتا ہے جسے سونے والا ہوتا ہے، ہم جو چاہے کھا کیں پکا کیں وہ کی چیز میں دخل نہیں کرتا کہ کہاں خرج کی اور کیوں خرج کی جو چیز گھر میں آگئ گھر والے جس طرح جا ہیں اُس کو خرج کریں۔

كليل قمامة: [أي: في كمال الاعتدال وعدم الأذى وسهولة أمره، وتمامة: مكة وما حولها من البلاد المنخفضة] بكسر التاء وهي مكة وما حولها من الاغوار، وقيل: كل مانزل عن نجد من بلاد الحجاز، وأما المدينة المنورة فلا تمامية ولا نجدية. لا حر ولاقرّ: [أي: لا ذو حر مفرط ولا برد قاس، وهو معتدل الخلق.] ولا مخافة: الظاهر أن "لا" لنفي الجنس، فهو مفتوح والخبر محذوف، والجمل الأربع في محل النصب على الحالية من ليل قمامة، والليل توصف بالمخافة كما قول الهذلي: حملت به في ليلة مزؤوة، بحسب ما فيها من الغارات. وتوصف بالملال؛ لطول الامتداد وشدة الحر أو البرد، ويحتمل أن يكون الجمل في محل الرفع على الخبرية من الزوج، فيراد بالحر: الطيش وبالقر: التبلد.[والمعنى: لا أخاف غائلة أخلاقه ولا يسأمني ولا يمل صحبتي.] المن دخل فهد: [:أي إذا دخل عليها وثب كوثبة الفهود لجماعها أو ضربها.] بكسر الهاء على أنه فعل ماض، ويحتمل أنه اسم حبر مبتدأ محذوف أي: فهو فهد، وكذا قوله: أسد. والجملة تحتمل الذم أي: كالفهد في وثوبه للضرب وتمرده وتعافله عن أمور أهله؛ فإن الفهد موصوف بكثرة النوم حتى يقال في المثل: فلان أنوم من الفهد، وعلى المدح فكالفهد في وثوبه للجماع وتغافله عما أضاعت. وإن خوج أسد: [أي: إن خرج من عندها صار بين الناس أو في الحرب كالأسد قوة وشرافة.]

ولا يَسأل عمَّا عَهِد. قالت السَّادسة: (وجي إن أكل لَفّ، وإن شرب اشتفّ، وإن اضطجع التفّ، ولا يُولج الكفّ ليَعلَمَ البثّ.

قالت: (۲) چھٹی ہوئی کہ میرا فاوند اگر کھاتا ہے تو سب نمٹا دیتا ہے اور جب پیتا ہے تو سب چڑھا جاتا ہے، جب لیمٹا ہے تو اکیلا ہی کیڑے میں لیٹ جاتا ہے، میری طرف ہاتھ بھی نہیں بڑھاتا جس سے میری پراگندگی معلوم ہو سکے۔

فاکدہ: اس کے کلام میں بھی تعریف اور فدمت دونوں کہی جاتی ہیں، لیکن جیسا کہ پانچویں کے کلام میں تعریف زیادہ ظاہر ہے، جیسا کہ ترجمہ سے معلوم ہوگیا ہوگا۔ اگر مدح ہے جیسا کہ بعض شراح نے کہا ہے تو مطلب یہ ہے کہ جب کھاتا ہے تو سب کچھ کھاتا ہے، کہیں میوہ جات ہیں، کہیں پھل ہیں، مختلف انواع کے کھانے ہیں اور جب پینے کا نمبر آتا ہے تو بھی دودھ ہے، بھی شراب ہے، شربت ہے، غرض سب پھھ پیتا ہے ہر قتم کی چیزیں ہیں اور جب پینے کا نمبر آتا ہے تو بھی دودھ ہے، بھی شراب ہے، شربت ہے، غرض سب پھھ پیتا ہے ہر قتم کی چیزیں اُس کے دستر خوان پر ہوتی ہیں۔ خرج کرنے والا ہے، کئوس بخیل نہیں ہے کہ دال ہے تو گوشت نہیں کرتا ہوں اُس کے دستر خوان پر ہوتی ہیں۔ خرج کرنے والا ہے، کئوس بیلی ہے تو مطلب یہ ہے کہ دب کھانے کا نمبر آئے تو جو پچھ دودھ نہیں۔ جھڑوں سے علیحدہ رہتا ہے، دوسر وں کی پھٹن میں ہاتھ نہیں ڈالتا، یعنی عیوب کی تفیش نہیں کرتا نہیں پھرتا۔ اور اگر فدمت ہے جیسا کہ اکثر کی رائے ہے تو مطلب یہ ہے کہ جب کھانے کا نمبر آئے تو جو پچھ سامنے ہے سب نمٹادے، گھر والوں کو بچے نہ بچے بھینس کی طرح ساری کونڈ ختم کر دے، پینے کا نمبر آئے تو سارا کواں عیمرے دیم کور تاری کی غیری سردی کا پچھ سے لیمٹا تو در کنار کبھی بدن کو ہاتھ بھی نہیں لگاتا کہ میرے دیکھ درد کی کوئی خبر لے، یا میرے بدن کی گری سردی کا پچھ سے لیمٹا تو در کنار کبھی بدن کو ہاتھ بھی

ولا يسأل: [أي: يفضل عن تعهد متاعه في البيت.] عمّا عهد: أي: عما رآه سابقا أو عما في عهدته من ضبط المال ونفقة العيال، ففيه إشعار إلى سخاوة نفسه وجودة طبعه، وقال بعضهم: يحتمل أنه إما تكرم وإما تكاسل. لفّ: [أي: يكاثر من أكل الطعام مع التخليط في أضيافه.] اشتفّ: [أي: ألهى لشربه جميع مافي الإناء.] أي شرب الشفافة بضم الشين، وهي: بقية الماء في قعره أي: يستقصي الماء ولا يدع في الإناء شيئا. وإرادة المدح بأنه: يأكل كل صنوف الطعام، ويشرب مع أهله كل الشراب، ولا يدخر الشيء لغد بعيد. وإن اضطجع التف: [أي: إن رقد التفّ في ثيابه منفردًا في ناحية وحده ولا يباشرها، فلا نفع فيه لزوجته.]

ولا يولج: [أي: لا يدخل يده تحت ثيابها عند مرضها ليعلم الحزن والمرض ليصطلحه، فلا شفقة عنده عليها حتى في حال مرضها.] البثّ: قال في القاموس: البث: الحال أو أشد الحزن. فالمعنى: أنه لا يدخل يده في ثياب المرأة ليعلم حرارتها وحالها. قالت السّابعة: (\*)زوجي عَياياء - أو غياياء - طباقاء، كل داء له داءٌ، شجّكِ أو فلَّكِ، أو مَلَّكِ، أو مَلَّكِ، أو مَلَّكِ، أو جمع كلاً لكِ. قالت الثامنة: (^)زوجي: المسُّ مَسَّ أرنب، والرّيح ريح زَرْنَب.

قالت: (2) ساتویں کہنے گی کہ میرا خاوند صحبت سے عاجن نامر د اور اتنا ہے و توف کہ بات بھی نہیں کر سکتا، دنیا میں جو کوئی بیاری کی میں ہوگی وہ اس میں موجود ہے ، اخلاق ایسے کہ میراسر پھوڑ دے یا بدن زخی کر دے یا دونوں ہی کر گزرے۔ قالت: (۸) آٹھویں نے کہا کہ میرا خاوند چھونے میں خرگوش کی طرح نرم ہے اور خوشبو میں زعفران کی طرح مہکتا ہوا ہے۔ فائدہ: اس عوت کا نام ناشرہ بنت اوس بتلا یا جاتا ہے۔ اس کی تعریف کا حاصل میہ ہے کہ وہ نرم مزاج ہے، سخت اور بدخو نہیں ، فائدہ: اس عوت کا نام ناشرہ بنت اوس بتلا یا جاتا ہے۔ اس کی تعریف کا حاصل میہ ہے کہ وہ نرم مزاج ہے کہ عظمہ کا نام ہی نہیں ، اس میں لذت جسمانی و روحانی دونوں موجود ہیں کہ نازک بدن ہے لیٹنے کو دل چاہے یا نرم مزاج ہے کہ عظمہ کا نام ہی نہیں ، اس کے ساتھ خوشبو میں مہکتارہتا ہے۔ بعض روایات میں اس کے بیان میں ایک جملہ اور بھی ہے جس کا ترجمہ ہے کہ میں اس کے میاب رہتا ہے ، یعنی میرا غالب رہتا ہی خوص ہوں۔

عياياء: [أي: إنه عين لا يقدر على الجماع، وقيل: هو العاجز عن إحكام أمره] بفتح العين المهملة، العنين العاجز عن الضراب. وغياياء بفتح الغين المعجمة، ذوغي هو الضلالة والخيبة شك من الراوي، ويحتمل التخيير. وطباقاء بفتح أوله ممدودا، أي: أحمق تنطبق عليه الأمور، أو مفحم ينطبق عليه الكلام، أو يطبق بصدره على المرأة، وهو مكروه عند النساء؛ ولذا قالت امرأة امرئ القيس تذمّه: ثقيل الصدر، خفيف العجز، سريع الإراقة، بطيء الإفاقة، وذلك؛ لأن الرجل إذا طابق بها لا يصيب إلى ماتريد المرأة إصابته. كل داء: كل داء في الناس له داء أي: جميع الأدواء فيه موجودة. شجك: [أي: إن ضربك جرحك] بتشديد الجيم المفتوحة وكسر الكاف أي: جرحك في الرأس، والخطاب لنفسها أو المراد خطاب العام. فلك: أي ضربك وكسرك، والفل: كسر عظم باقي الأعضاء دون الرأس أو جمع كلا من الشج والفل. كلالك: [أي: كلا من الشج والفلّ، والمعنى: أنه ضروب لها، فإن ضربها شجها أو كسر عظمها، أو جمع الشج والكسر معا لسوء عشرته مع الأهل.] المس: أي: مسه، فاللام عوض عن ضمير المضاف إليه. والأرنب معروفة بلين المس ونعومة الجلد والوبر. [والمعنى: مسه كمس أرنب في اللين والنعومة.] والزرنب - بفتح الزاي أو الذال لغتان فالمهملة فالنون - نبت طيب الرائحة، وقيل: الزعفران، وقيل: نوع من الطيب. زاد في بعض الروايات كما حكاه الحافظ: وأنا أغلبه والناس يغلب.

قالت التَّاسعة: (أُ زُوجي: رفيع العماد، عظيم الرَّماد، طويل النِّجاد، قريب البَيت من الناد.

قالت: (٩) نویں نے کہا کہ میرا خاوند رفیع الثان، با مہمان نواز، اونیج مکان والا، بای راکھ والا اور دراز قد والا ہے۔ اُس کا مکان مجلس اور دار المشورہ کے قریب ہے۔ فائدہ: اس عورت نے اینے اس کلام میں بہت سی تعریفیں کی ہیں۔ اول تو یہ کہ اُس کا گھر اونچا ہے، اس سے اگر حقیقت میں بڑی عمارت مراد ہے تب تو اُس کی ریاست اور مالدار ہونے کی طرف اشارہ ہے،اس لئے کہ اونچا محل مالدار ہی تیار کرائے گا اور اگر اونچے محل سے مکان کا اونچائی پر ہونا مراد ہے جیسا کہ عرب کا دستور تھا کہ سخی اور کر یم لوگ اپنا مکان بلندی پر بناتے تھے تاکہ پردیسی مسافر دور سے د مکھ کر چلا آئے تواس صورت میں اُس کے شریف، کریم اور سخی ہونے کی تعریف ہے۔ اور بعض علماء نے لکھا ہے کہ اونجے مکان سے مراد شرافت اور حسب نسب کے اعتبار سے اُونچائی مراد ہے، تو مطلب یہ ہے کہ اونچے خاندان کا ہے۔ دوسری تعریف اُس کی مہمان نوازی کی ہے، گھر میں راکھ کا بہت ہونا لازم ہے کثرت سے کھانا یکنے کو جو مہمان نوازی کے لئے لازم ہے۔ تیسری تعریف اُس کے دراز قد کی ہے، دراز قد ہونا بشر طیکہ اعتدال سے زیادہ نہ ہو، مردوں میں ممدوح شار ہوتا ہے۔ مجلس سے گھر کے قریب ہونے کا مطلب سے ہے کہ ذی رائے اور سمجھدار ہے، ہر مخص اُس سے مشورہ پوچھنے آتا ہے اس لئے گویا اُس کا گھر ہر وقت دار المشورہ رہتا ہے کہ ہر وقت کوئی نہ کوئی شخص مشورہ کرنے کے لئے آتا ہی رہتا ہے۔ بندہ کے نزدیک اس کا مطلب سے بھی محتمل ہے کہ دار المشورہ سے اپنا گر قریب رکھتا ہے تاکہ مجتمع ہونے والوں کے لئے تواضع وغیرہ میں یہ کہنا نہ پڑے کہ میرا گھر تو دور ہے،اس لئے گھر قریب رکھتا ہے تاکہ تواضعی سامان میں دیر نہ لگے اور اس کی وجہ سے عذر کرنے کی نوبت نہ آئے۔

رفيع العماد: أي: شريف الذكر ظاهر الصيت، إذ العماد في الأصل: عمد تقوم عليها البيوت، كنّت بذلك عن علو حسبه وشرف نسبه، أو هو على الحقيقة؛ فإن بيوت الأشراف أعلى من بيوت الآحاد. عظيم الرماد: [أي: عظيم الكرم والجود] النجاد: بكسر النون: حمائل السيف، وطوله يدل على امتداد القامة؛ لأن طولها ملزم لطول نجاده، ويمكن أن يكون كناية عن سعة حكمه على أشياعه، يقال: سيف السلطان طويل: أي يصل حكمه إلى أقصى ملكه، فهو إشارة إلى شجاعته. قريب المنزل من النادي الذي هو الموضع الذي يجتمع فيه وجوه القوم للحديث.]

قالت العاشرة: (أزوجي مالك، وما مالك؟ خيرٌ من ذلك، له إبل كثيرات المبارك، قليلات المسارح، إنه يحمل الإبل ولا يرسل إلى المرعى المسارح، إذا سَمعْن صوت المِزهر أيقنَّ النَّهُنَّ هوالك.

قالت: (۱۰) وسویں نے کہا کہ میرا فاوند مالک ہے، مالک کا کیا حال بیان کروں! وہ ان سب سے جو اب تک کسی نے تعریف کی ہے یااُن سب تعریفوں سے جو میں بیان کروں گی بہت ہی زیادہ قابل تعریف ہے، اُس کے اونٹ بکثرت ہیں جو اکثر مکان کے قریب بٹھائے جاتے ہیں، چراگاہ میں چرنے کے لئے کم جاتے ہیں۔ وہ اونٹ جب باج کی آواز سُنتے ہیں تو سمجھ لیتے ہیں کہ اب ہلاکت کا وقت آگیا۔

فائدہ: اس عورت کا نام کیشہ بنت مالک بتلایا جاتا ہے، اس نے اپنے خاوند کی سخاوت کی تعریف کی ہے، جس کی توضیح یہ ہے کہ اونٹ اگر چراگاہ میں چرنے جائیں تو ضیافت اور مہمانی کے وقت اُن کے واپس آنے کا انتظار کرنا پڑتا ہے اور اس کے یہاں ہر وقت مہمان داری رہتی ہے اس لئے اس کے اونٹ چرنے نہیں جاتے، گھر ہی کھڑے کر کے کھلائے جاتے ہیں تاکہ مہمانوں کے آنے پر فوراً ذی کر دیے جائیں۔ باج کی آواز کی بعض نے یہ تغییر کی ہے کہ اُس کی عادت ہے کہ جب کوئی مہمان وغیرہ آتا ہے تو اُس کی مرتب میں باجے سے استقبال کرتا ہے، تو اُس باجہ کی آواز سنتے ہی اونٹ سمجھ لیتے ہیں کہ اب ذی کی اوقت آگیا، کوئی مہمان آیا ہے۔ لیکن عرب کے دستور کے موافق یہ مطلب زیادہ اچھا معلوم ہوتا ہے کہ جب کوئی مہمان آتا ہے تو وہ شراب کباب، گانے بجانے سے اس کی فوری تواضع کرتا ہے، اس آواز سے اونٹ سمجھتے ہیں کہ اب عقریب کھانے کا وقت آگیا ہے۔

زوجي مالك: [أي: اسمه مالك.] خير من ذلك: [أي: من كل زوج سبق ذكره.] أي من التاسعة، أو مِن كل مَن ذكر، أو مما أذكره بعد. والمسرح وكذا المبرك مصدر ميميّ أو ظرف زمان أو مكان. والمزهر بكسر الميم: العود الذي يضرب، وأخطأ من قال: بضم الميم. له إبل كثيرات المبارك: [أي: له إبل كثيرة، وهي باركة في فنائه.]

قليلات المسارح: [أي: لا يوجهها للرعي إلا قليلا، كناية عن استقباله للضيفان حتى إذا نزل به ضيف كانت حاضرة عنده ليسرع إليه بلبنها أو لحمها.] المزهر: [هو العود الذي يضرب به عند الغناء.] أيقن ألهن هوالك: [أي: إذا سمعن صوت المزهر علمن ألهن منحورات للضيف، لما عودهن إذا نزل به ضيف أتاه بالعيدان والمعازف والشراب ونحرله منها.]

قالت الحادية المحمومة: زوجي أبو زرع، وما أبو زرع؟ أناسَ من حُلِّي أذينَّ، وملاً من شحم عَضُدَيَّ، بجّحني فبجّحت إليَّ نِفِسي،

قالت: (۱۱) گیارہویں عورت ام زرع نے کہا: میرا فاوند ابو زرع تھا، ابو زرع کی کیا تحریف کروں! زیوروں سے میرے کان جھکا دیے (اور کھلا کھلا کر) چربی سے میرے بازو پُر کر دیے، جھے ایبا خوش و خرم رکھا کہ میں خود پندی اور عجب میں اپنے آپ کو بھلی گئے گئی، جھے اُس نے ایک ایسے غریب گھرانے میں پایا تھاجو بڑی تنگی کے ساتھ چند بکر بوں پر گزر کرتے تھے اور وہاں سے ایسے خوش حال خاندان میں لے آیا تھا جن کے یہاں گھوڑی، اونٹ، کھیتی کے بیل اور کسان ہر فتم کی ثروت موجود تھی (اس سب کے باوجود اس کی خوش خلقی کہ) میری کسی بات پر بھی مجھے بُرا نہیں کہتا تھا۔ میں دن چڑھے تک سوتی رہتی تو کوئی جگا نہیں سکتا تھا، کھانے پینے میں ایسی ہی وسعت کہ میں سیر ہو کر چھوڑ دیتی تھی (اور ختم نہ ہوتا تھا)۔ابو زرع کی ماں (مری خوش دامن) بھلا اُس کی کیا تعریف کروں! اُس کے بڑے بڑے برتن ہمیشہ کہر پور رہتے تھے، اُس کا مکان نہایت وسیع تھا (یعنی مالدار بھی تھی اور عور توں کی عادت کے موافق بخیل بھی نہیں تھی، کہر کور رہتے تھے، اُس کا مکان کی وسعت سے مہمانوں کی کثرت مراد لی جاتی ہے)۔ابوزرع کا میٹا، بھلااُس کا کیا کہنا!وہ بھی نور علی نور،

أبو زرع: [كنته بذلك؛ لكثرة زرعه، وقيل: تفاؤلا بكثرة أولاده.] أناس: [أي: حرّك، من النوس، وهو: تحرك الشيء متدليا] أي: أمال والنوس: التحرك. والحلي بضم الحاء ويكسر وبتشديد الياء، جمع حلية: ما يتزين به. أذني مثني أذن مضاف لياء المتكلم، وكذا عضدي، وخصهما بالذكر؛ لأنهما إذا سمنتا سمن سائر البدن، أو لمجاورتهما للأذن، أو لظهور شحمهما عند مزاولة الأشياء. أذني: [المراد به أنّه حرّك أذنيها من أجل ما حلّاهما به.]

بجحني إلخ: بفتح الباء وتشديد الجيم أي: فرحني. فبححت بفتح الموحدة وكسر الجيم المخففة على الأفصح وقد تفتح. غنيمة بالضم مصغراً للتقليل يعني: أن أهله كانوا في غنم قليلة. بشق بفتح المعجمة وكسرها: اسم موضع أو ناحية من الجبل، أو بمعنى المشقة وهو الأنسب. صهيل بفتح فكسر: صوت الخيل. وأطيط بفتح فكسر: صوت الإبل. ودائس اسم فاعل من الدوس: هو الذي يدوس كنس الحب وبيدره من البقر وغيره. منق بضم الميم وفتح النون على الأشهر: اسم فاعل من التنقية: الذي ينقي الحب ويصلحه وينظفه من التبن وغيره بعد الدوس. فبجحت إلى نفسي: [فرّحني ففرحت نفسي، أو عظمني فعظمت نفسي حال كولها مائلة إلىّ.]

وَجَدِينِ فِي أَهِلَ غُنيمة بِشَق، فجعليني فِي أَهِلَ صَهِيلِ وَأَطَيْطٍ وَدَائِسٍ وَمُنقِّ، فعنده أَقُولُ فلا مصفراً لتقليل أقبّح، وأرقد فأتصبَّح، وأشرب فأتقَمّح.

اییا پتلا دُبلا حجر برے بدن کا کہ اُس کے سونے کا حضہ (یعنی پیلی وغیرہ) سُتی ہوئی ٹبنی یا سُتی ہوئی تلوار کی طرح سے باریک، بکری کے بچے کاایک دست اُس کے پیٹ بھرنے کے لئے کافی۔ یعنی بہادر کہ سونے کے لئے لیے چوڑے انظامات کی ضرورت نہ تھی، سپہیانہ زندگی ذراسی جگہ میں تھوڑا بہت لیٹ لیا، اسی طرح کھانے میں بھی مختصر مگر بہادری کے مناسب گوشت کے دو چار مُکڑے اُس کی غذا تھی۔ ابوزرع کی بیٹی، بھلااُس کی کیا بات! مال کی تابعدار، باپ کی فرمال بردار، موٹی تازی اور سوکن کی جلن تھی (یعنی سوکن کو اُس کے کمالات سے جلن پیدا ہو۔ عرب میں مرد کے لئے چھر برا ہونا اور عورت کے لئے موٹی تازی ہونا محدوح شار کیا جاتا ہے) ابوزرع کی باندی کا بھی کمال کیا بتاؤں! ہمارے گھر کی بات بھی بھی بہر جاکر نہ کہتی تھی، کھانے تک کی چیز بھی ہے اجازت خرچ نہیں کرتی تھی۔ گھر میں کوڑا کباڑ نہیں ہونے دیت تھی، مکان کو باتر کی باتر کی باتر کی بہر کی باتر کی جیتے جسے دودھ کے برتن بلوئے جارہے تھے، ابوزرع گھر سے نکا، راستہ میں ایک عورت بڑی ہوئی ملی جس کی کمر کے نیچ چیتے جیسے دو جیچے اناروں سے مطیل رہے تھے ابوزرع گھر سے نکا، راستہ میں ایک عورت بڑی ہوئی ملی جس کی کمر کے نیچ چیتے جیسے دو جیچے اناروں سے کھیل رہے تھے (جیتے کے ساتھ تشہیہ کھیل کو د میں ہے اور اناروں سے یا تو حقیتا انار مراد میں کہ اُن کو لڑھکا کر کھیل رہے تھے۔ کس ساتھ تشہیہ کھیل کو د میں ہے اور اناروں سے یا تو حقیتا انار مراد میں کہ اُن کو لڑھکا کر کھیل رہے تھے۔

أهل غنيمة: [أي: إن أهلها كانوا أصحاب غنم لا إبل.] أهل صهيل: [فحملني إلى أهل خيل ذات صهيل، فالصهيل صوت الخيل.] أطيط: [صوت الإبل، وهي إشارة إلى تنعمها وترفهها بهذا المال الكثير.] دائس: [أي: بقر تدوس الزرع في بيدره ليخرج الحبّ من السنبل.] ومنقّ: [وهو الذي ينقي وينظفه من التبن وغيره بعد الدّوس بغربال وغيره، يعني: هم أصحاب زرع شريف وأرباب حبّ نظيف، والمراد من ذلك كله ألها كانت في أهل قلة ومشقة فنقلها إلى أهل ثروة وكثرة.] أقبح: [أي: أتكلم بكلام فلا ينسبني إلى القبح لكرامتي عنده لحسن كلامي لديه.] أرقد فأتصبّح: [أي: أنام فأدخل في الصبح فيرفق بي ولا يوقظني لخدمته ومهنته؛ لأني محبوبة إليه مع استغنائه عني بالخدم التي تخدمه وتخدمني.] وأشرب فأتقمّح: [أي: أروى وأدع الماء لكثرته عنده مع قلته عند غيره. والمعنى: ألها لم تتألم منه، لا من جهة المرقد ولا من جهة المأكل والشرب.] [أتقنّح بقاف ونون كما في الصحيحين أي: اقطع الشرب والهمك لكثرة الماء عنده، وفي رواية بالميم بلا النون، قال البخاري: هو أصح قاله المناوي، وأنكر الخطابي رواية النون، والمعنى واحد.]

أُمُّ أَبِي زَرع، فما أَم أَبِي زَرع؟ عُكُومها رِدَاحٌ، وبيتها فَساح. ابن أبي زرع، فما ابن أبي زرع؟ مضجعه كمَسَلَّ شطْبةٍ، وتُشبعه ذراع الجَفْرة.

یا دو اناروں سے اس عورت کے دونوں پستان مراد ہیں) پس وہ پچھ ایس پند آئی کہ مجھے طلاق دیدی اور اُس سے نکاح کر لیا (طلاق اس لئے دی کہ سوکن ہونے کی وجہ سے اُس کو رنج نہ ہو اور اُس کی وجہ سے مجھے طلاق دے دینے سے اُس کے دل میں ابو زرع کی وقعت ہو جائے) ایک روایت میں ہے اُس سے نکاح کرلیا، نکاح کے بعد وہ مجھے طلاق دین پی اصرار کرتی رہی، آخر مجھے طلاق دے دی۔ اُس کے بعد میں نے ایک اور سر دار شریف آدمی سے نکاح کر لیاجو شہوار ہے اور سپہ گر ہے۔ اُس نے مجھے بڑی نعتیں دیں اور ہر قتم کے جانور اونٹ، گائے، بری وغیرہ وغیرہ ہر چیز میں سے ایک ایک اور سپہ گر ہے۔ اُس نے مجھے بڑی نعتیں دیں اور ہر قتم کے جانور اونٹ، گائے، بری وغیرہ وغیرہ ہر چیز میں سے ایک ایک جوڑا مجھے دیا اور یہ بھی کہا کہ ام زرع! خود بھی کھا اور اپنے میکہ میں جو چاہے بھیج دے۔ لیکن بات یہ ہے کہ اگر میں اُس کی ساری عطاوں کو جمع کروں تب بھی ابو زرع کی چھوٹی عطا کے برابر نہیں ہو سکتی۔ حضرت عائشہ فالله ابو زرع میں کہ حضور اقد س اُس کی اور احاد یث میں بھی تی ہی ہی تی ہے کہ گر میں مجھے طلاق نہیں وں جیسا کہ ابو زرع کی روایت میں ہے کہ طلاق نہیں دوں گا۔ طبر انی کی روایت میں ہے کہ حضرت ابوزرع کی کیا حقیقت! میرے ماں باپ آپ پر قربان، کی روایت میں ہے کہ حضرت عائشہ فال بی اس پر قربایا کہ حضرت!ابوزرع کی کیا حقیقت! میرے ماں باپ آپ پر قربان، کی روایت میں ہے کہ حضرت عائشہ فالی کہ میں ہو تیں کیا حقیقت! میرے ماں باپ آپ پر قربان،

أمّ أبي زرع: [لما مدحت أبا زرع انتقلت إلى مدح أمه مع ما حبل عليه النساء من كراهة أمّ الزوج غالبا؛ إعلامًا بألها في لهاية حسن الخلق وكمال الإنصاف.] عكومها: بضم العين وتفتح جمع عكم بالكسر، هو العدل إذا كان فيه متاع. الرداح بفتح أوله، وروي بالكسر أي: عظام كبير. فساح بفاء مفتوحة، وروي بالضم أي: واسع، كناية عن الثروة وكثرة الخدم والحشم، أو كناية عن كثرة الأضياف، وصفت بها؛ لألها خلاف ما خلقت عليه النساء من اللوم والبخل. فساح: [أي: واسع، وذلك دليل على سعة الثروة وسبوغ النعمة.] ابن أبي زرع: [لما مدحت أبا زرع وأمه انتقلت إلى مدح ابنه، والمقصود منه التعظيم والتفخيم.] كمسل: بفتح الميم والسين وتشديد اللام مصدر ميميّ بمعنى المسلول، ويحتمل اسم مكان من السلول. وشطبة بفتح الشين المعجمة وسكون الطاء المهملة: حريدة النحل الخضراء، وقيل: هي السيف. والمعنى: أن محل اضطحاعه وهو الجنب كشطبة مسلولة من الجريد في الدقة، فهو خفيف اللحم دقيق الخصر. والجفرة بفتح الجيم وسكون الفاء: ولد الشاة أي: هو قليل الأكل.

آپ میرے لئے اُس سے بہت زیادہ بڑھ کر ہیں۔ حق تعالیٰ شانہ ہر مسلم زوجین کو حضور اقدس النگائیا کا اتباع اس مضمون میں بھی نصیب فرمادیں کہ بید عفت کا باعث ہوتا ہے۔ آمین۔ بعض علماء نے اس قصہ میں بید اشکال کیا ہے کہ جن عور توں نے اپنے خاوندوں کی بُرائی بیان کی ہے وہ غیبت ہے جو حضور کی مجلس میں ہوئی، اور اگر خود حضور نے اس قطنہ کو ارشاد فرمایا تو اشکال اور بھی قوی ہوجاتا ہے، مگر صحیح بیہ ہے کہ غیبت کی حدود میں داخل نہیں ہے، کسی غیر معروف شخص کا حال بیان کرنا جس کو لوگ نہ جانتے ہوں غیبت نہیں ہے۔

طوع: أي: مطيعة لهما غاية الإطاعة، ولذلك بالغت فيها وجعلتها نفس الطوع، وأعادت إشارة إلى أن طوع كل منهما مستقل. ومِله كسائها: كناية عن ضخامتها وسمنها وكثرة شحمها ولحمها، وهو مطلوب في النساء، أو هو كناية عن المبالغة في خبائها بحيث لا يسعها غير ثوبها. غيظ جارقها: أي مغيظ ضرقها، وسميت جارة؛ للمحاورة بين الضرتين غالباً فتغيظ ضرقها لحسنها صورة وسيرة. لا تبث حديثنا: [أي: لا تنشر كلامنا الذي نتكلم به فيما بيننا لديانتها.] بضم الموحدة وتشديد المثلثة، وروي بالنون بدل الموحدة، ومعناهما واحد، أي: لا تظهر.

ولا تنقث ميرتنا: [أي: لا تنقل طعامنا نقلا لأمانتها وصيانتها، والميرة هي الطعام.] بضم التاء وكسر القاف أو فتح التاء وضم القاف، فالنون في كليهما ساكنة، أو ضم التاء وفتح النون وكسر القاف المشددة، معناه على كل: لا تنقل، وفيه عدة روايات. والميرة بكسر الميم: الطعام. تعشيشا: بعين مهملة من عش الطائر أي: لا تترك بيتنا مملوءة من القمامة والكناسة، حتى يصير كأنه عش الطائر، وروي بالغين المعجمة من الغش ضد الخالص أي: لا تملؤه الخيانة أو النميمة، وقيل: كناية عن عفة فرجها. والأوطاب: جمع قلة لوطب بفتحتين، وقيل: كفلس، وهو أسقية اللبن.

تمخض: بصيغة المجهول: أي: تحرك لاستخراج الزبد من اللبن. ولدان: أي: مصاحبان لها، ولا يلزم من ذلك أن يكونا ولديها فلذلك أتت بقولها: "معها". كالفهدين: أي: مشبهان لهما في الوثوب واللعب وسرعة الحركة. الفهد: سبع مشهور يضرب به المثل في الوثوب.

يلعبان من تحت خَصْرِها برُمّانتين، فطلقني ونكحها، فنكحتُ بعده رجلا سريّا، ركب شريّا، وأخذ خطّيّا، وأراح عليّ نَعما ثَريّا، وأعطاني من كل رائحة زوجا، وقال: كلي أمّ زرع ومِيْرى أهلك، فلو جمعتُ كلّ شيء أعطانيه ما بلغ أصغر آنية أبي زرع. قالت عائشة هُما: فقال لي رسول الله ﷺ: كنت لك كأبي زرع لأم زرع.

خصوها: بفتح الخاء المعجمة وسكون الصاد المهملة أي: وسطها. برمانتين: أي: ذات كفل عظيم، إذا استلقت يصير تحتها فحوة يجري فيها الرمان، يلعب ولداها برمي الرمان في تلك الفجوة، أو ذات ثديين صغيرين كالرمانتين فيلعبان بحما. فطلقني: وفي رواية: فخطبها أبو زرع فتزوجها فلم تزل به حتى طلق أم زرع كذا في الفتح. سويا: بسين مهملة أي: من سراة الناس. شويًا: [أي: فرسا يتشرّى في مشيه أي: يلج فيه بلا فتور.] بالمعجمة: أي: فرساً يستشري ويلج في سيره بلا فتور ولا انكسار، وقال ابن السكيت: فرساً فائقاً جيداً. خطيا: بفتح الخاء المعجمة ويكسر وتشديد الطاء المهملة المكسورة بعدها تحتية مشددة، رمح منسوب إلى الخط قرية بساحل البحر عند عمان والبحرين.

وأراح: أي: أتى بعد الزوال. نعما: بفتحتين أي: أنعاماً من الإبل والبقر، وفي رواية: نعما بكسر النون على أنه جمع نعمة، قال الحافظ: والأول أشهر. ثويا: بفتح المثلثة وكسر الراء وتشديد التحتانية، أي: كثيرة من الثروة، وهو كثرة المال. رائحة: أي: كل ما يروح في المساء إلى المراح من الإبل والبقر والغنم، وفي رواية مسلم: ذابحة أي: مذبوحة أي: أعطاني من كل سائمة، كذا في الفتح.

زوجا: [أي: أعطاني مما يروح إلى منــزله من إبل وبقر وغنم وعبيد ودواب اثنين اثنين أو صنفا صنفا.] ميري: [أي: أعطي أقاربك، من الميرة بكسر الميم، وهي: الطعام الذي يمتازه الإنسان ويحلبه لأهله.] كأبي زرع: [أي: من الألفة والعطاء لا في الفرقة والجلاء، فالتشبيه ليس من كل وحه، يعني في النفع لا في الضرر الذي حصل بطلاقها.]

#### بابُ ما جاء في صفة نوم رسول الله ﷺ

حدثنا محمد بن المثنى، أنبأنا عبد الرحمن بن مهدي، أنبأنا إسرائيل، عن أبي إسحاق، عن عبد الله بن يزيد، عن البراء بن عازب عليه: أن رسول الله عليه كان إذا أخذ مضجعه وضع كفه اليمن تحت حَدِّه الأيمن وقال: رَبِّ قِنيْ عَذَابَكَ يَوْمَ تَبْعَثُ عِبَادَكَ.

## باب۔ حضور اقد س النُّكُولِيَّا کے سونے كا ذکر

فائدہ: یعنی حضوراقدس سی التی کے حضور اقد سی سی التی ہے۔ اس باب بیں چھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں:

(۱) حضرت براہ شاہئی کہتے ہیں کہ حضور اقد سی سی التی ہیں ہے۔ وقت آرام فرماتے اپنادایاں ہاتھ داکیں رخدار کے بیچ رکھتے تھے اور یہ دعا پڑھتے: رَبِّ قِنِیْ عَذَابِكَ یَوْمَ تَبْعَثُ عِبَادَكَ. اے اللہ! مجھے قیامت کے دن اپنے عذاب سے بچائیو۔

فائدہ: حصن حصین میں ہے کہ تین مرتبہ یہ دعا پڑھتے تھے۔ دو سری حدیث میں حضرت عبد اللہ بن مسعود شاہئی سے معلوم ہوتا ہے کہ حضور کا بیہ عام معمول تھا جس کو متعدد حضرات نے سُنا۔

حضور اقدس سی ایک کیا گیا ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضور کا بیہ عام معمول تھا جس کو متعدد حضرات نے سُنا۔

موالی سے مانگنا ہی ہے، یامت کی تعلیم کے لئے۔ اس حدیث سے حضور اقدس سی ایک خاص مصلحت بھی کا دا کئی کروٹ پر سونا معلوم ہوتا ہے اور اس میں ایک خاص مصلحت بھی ہے اور اس میں آتی، بلکہ آدمی چوکٹا سوتا ہے اس لئے دا کیں کروٹ پر سونا ہے وہ اور اس میں ایک خاص صورت وہ ہے اور اس میں ایک خاص مصلحت بھی ہے اور اس میں ایک خاص مصلحت ہی ہے دور آتی بیند نہیں آتی، بلکہ آدمی چوکٹا سوتا ہے اور اس میں کروٹ پر سوتا ہے تو دل نیچ کی جانب ہوتا ہے اور اس صورت میں گہری نیندآتی ہے، اس وجہ سے بعض اطباء نے بائیں جانب سونے کو اچھا بتایا ہے کہ گہری نیندآتی ہے، اس وجہ سے بعض اطباء نے بائیں جانب سونے کو اچھا بتایا ہے کہ گہری نیندآتی ہے بعض اطباء نے بائیں جانب سونے کو اچھا بتایا ہے کہ گہری نیندآتی ہے بھشم بہتر ہوتا ہے، اس وجہ سے بعض اطباء نے بائیں جانب سونے کو اچھا بتایا ہے کہ گہری نیندآتی ہے۔ اس وجہ سے بعض اطباء نے بائیں جانب ہونا ہے۔

نوم إلخ: هو غشية ثقيلة تمحم على القلب فتقطعه عن المعرفة بالأشياء. ولما كان النوم بعد السمر غالباً ناسب أن يذكره بعده. [أو حالة طبيعية تتعطل معها القوى بسبب ترقي البخارات إلى الدماغ، تتعطل الحواس الخمسة والشعور والإدراك.] مضجعه: [إذا استقرفي محل اضطحاعه لينام فيه] بفتح الميم والجيم ويكسر محل الاضطحاع، والمراد بأحذ المضجع: النوم فيه، فالمعنى: إذا أراد النوم واستقر في المضجع لينام. الأيمن: [وضع راحته مع أصابعه اليمنى تحت شقه الأيمن من وجهه.] قني: [أي: حنّبني عذابك.]

اور یہ صحیح ہے، لیکن اس میں ایک مصرّت بھی ہے جس کی طرف ان کا ذہن نہیں گیا، وہ یہ کہ جب دل یہ کی جانب ہوگا

تو تمام بدن کا زور اُس پر پڑے گا اور بدن کا مواد اُس پر اثر کرے گا۔ دل اعتفاء رئیسہ میں اہم عضو ہے اُس پر مواد کا تھوڑا

ساا ثر ہونا بھی بہت ہے امراض کا سب ہے، اس لئے بائیں کروٹ پر سونے میں اگر ایک طبی مصلحت ہے تو ایک طبی

مصرّت بھی ہے اور مصرّت ہے بہ چٹا زیادہ اہم ہے، اس لئے طبی حیثیت ہے بھی دائیں کروٹ پر سونا بہتر ہے اس کے

علاوہ دائیں کروٹ پر لیٹنا موت کے بعد قبر میں لیٹنے کی یاد کو تازہ کرتا ہے اور موت کو یاد کرنے کا حکم بھی ہے، اور دینی

دنیوی بہت سے فوائد موت کو یاد رکھنے سے حاصل ہوتے ہیں۔ آ دمی کو چاہئے کہ اس لذتوں کے ختم کر دینے والی چیز کو

دنیوی بہت سے یاد کیا کرے اور حق تو یہ ہے کہ آ دمی الی چیز کو کیے بھولے جو بہر حال آ نے والی ہے، نہ معلوم کب آ جائے۔

کڑت سے یاد کیا کرے اور حق تو یہ ہے کہ آ دمی الی چیز کو کیے بھولے جو بہر حال آ نے والی ہے، نہ معلوم کب آ جائے۔

(۲) حضرت صدیفہ خلی گئے کہتے ہیں کہ حضور اقدی سی گئے جب بستر پر لیٹتے تو اللہ ہم بیاسفیک آفوٹ وا شیار، پر بھتے تھے۔ یا اللہ! تیرے بی نام سے مرتا (یعنی سوتا) ہوں اور تیرے بی نام سے نزندہ ہوں گا (یعنی سو کر اٹھوں گا) فاکہ کہتے ہوں کہ دونے کہ موت کے مشابہ ہوتی ہے اس لئے سون مرنے کا نمونہ ہے۔ اور جب جاگتے تو یہ دعا پڑھتے تھے: الْحُمْدُ لللہ اللہ علی وقت داکیں کروٹ پر لیٹنا چاہئے کہ سونا مرنے کا نمونہ ہے۔ اور جب جاگتے تو یہ دعا پڑھتے تھے: الْحُمْدُ للہ اللہ علی والی اور تیر کے جس نے موت کے بعد زندگی عطا فرمائی اور ای یا کہنہ موبی مرجع ہے)

فاكدہ: چونكہ نيند موت كے مشابہ تھى اس لئے جاگئے كو دوبارہ زندہ ہونے سے تعبير كيا۔ علماء نے كھا ہے كہ سوكر المھنے كے بعد يہ بھى سوچنے كى چيز ہے كہ اسى طرح مرنے كے بعد قيامت ميں دوبارہ زندہ ہونا ہے۔ در حقيقت حق تعالى جَلَ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ

ربعى: بكسر الراء وسكون الموحدة تابعي. ابن حراش بكسر الحاء المهملة.

إذا أوى إلى فراشه قال: اللهم باسموك أموت وأحيى، وإذا استقيظ قال: الْحَمْدُ للهِ اللَّذِيْ أَحْيَانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا وَإِليهِ النُّشُورُ. حدثنا قُتيبة بن سعيد، حدثنا المُفضَّل بن فضالة، عن عُقيل: أراهُ عن الزهري، عن عُروة،

ایک خواب سے زیادہ نہیں ہے۔ ایک آدمی نہایت خوش حال ہے، متمول ہے، ہر قتم کی راحت کے سامان اُس کے پاس موجود ہیں، کی قتم کی اُس کو کوئی بھی تکلیف نہیں ہے، وہ خواب میں اگر اپنے کو قید میں کوڑے کھاتا ہوا دیکھے، ہر قتم کی مصیبتوں میں گر فار دیکھے، وہ نہیں سمجھ رہا کہ یہ خواب ہے، وہ اُس سے پریشان بھی ہے، رو بھی رہا ہے، لیکن و فعتہ آ کھ کھل جاتی ہے، وہ سب راحت و آرام مل جاتے ہیں، اس خواب کی تکلیف کا ذرا بھی احساس اُس کو نہیں رہتا۔ ای طرح ایک وین دار کا حال سمجھ لو، وہ اس دنیا میں جتنی بھی تکالیف اُٹھائے، وہ خواب ہے، اگر آ نکھ کھلنے کے بعد اُس کو ساری راحتیں میٹر ہیں تو اس خواب کا کیا اثر اُس پر ہو سکتا ہے۔ اس کے بالمقابل صرت سے غور کروائس تبی دست پر جو اس خواب میں ہر قتم کے آرام پارہا ہے، گر آ نکھ کھلنے کے بعد وہ جیل خانہ میں ہے، کوڑے اُس پر پڑر ہے ہیں، تو اس خواب میں ہر قتم کے آرام پارہا ہے، گر آ نکھ کھلنے کے بعد وہ جیل خانہ میں اپنے کو ہفت اقلیم کا بادشاہ بنا ہوا دیکھے، لیکن آ نکھ کھلنے کے بعد وہ جیل کی اندھیری کو کھری میں ہے، جھھڑی گی ہوئی ہے، تو اس خواب کی بادشاہت ہے اُس کو کیا ملا۔ اس گر کو صحابہ نے سمجھا تھا اس لیے وہ دینیا میں ہر مشقت کو لطف و لذت سے برداشت کرتے تھے، وہ سبجھتے تھے کہ یہ خواب ہے۔ حق تعالیٰ جَلَیٰ اِسْ اُس کے لطف سے ہم میں ہر مشقت کو لطف و لذت سے برداشت کرتے تھے، وہ سبجھتے تھے کہ یہ خواب ہے۔ حق تعالیٰ جَلَیٰ اِسْ اُس کے لطف سے ہم لوگوں کو بھی یہ دولت نصیب فرما دے تو اُس کے کرم سے بعید نہیں۔

اللهم: أي: يا الله، فالميم عوض من "يا" ولذا لا يجتمعان إلا شذوذًا، كما قال ابن المالك: وشذ "يا اللهم" في قريض أي: شعر. النشور: [الرجوع للثواب أو العقاب، أو إليه الإحياء بعد الموت يوم القيامة] أي التفرق في أمر المعاش كالافتراق حال المعاد، وقيل: النشر هو الحيوة بعد الممات. المفضل: بفتح الضاد المعجمة المشددة، ابن فضالة بفتح الفاء.

أواه: بضم الهمزة، قال البيجوري: قائله المفضل، والضمير المنصوب لعقيل يعني قال المفضل: أظن عقيلاً رواه عن الزهري. قلت: والحديث أخرجه المصنف في جامعه بهذا السند والمتن بعينه، وليس فيه لفظ: "أراه" بل قال عقيل: عن ابن شهاب إلخ فلعله وقع السهو لأحد من الرواة.

فنفث إلخ: [أي: نفخ فيهما نفخا خفيفا غير ممزوج بريق] ظاهره تقديم النفث على القراءة، وأوضح منه ما في بعض طرق الحديث من لفظ: ثم نفث فقرأ، واستبعد ذلك بعض العلماء بأنه لا فائدة فيه، وحمله على وهم الرواة. وأجاب بعضهم بأن الحكمة فيه مخالفة السحرة، وقيل: معناه: ثم أراد النفث فقرأ ونفث، وبعضهم حمله على التقديم والتأخير بأنه قرأ ثم نفث، وقال بعضهم: إن النفث وقع قبل القراءة وبعدها أيضاً، وأما رواية هذا الكتاب بلفظ الواو فأخف إشكالاً؛ لأن الواو لمطلق الجمع، وكذا رواية البخاري بالواو، وقال شارح من علمائنا: هو الوجه؛ لأن تقديم النفث على القراءة لم يقل به أحد، وقال الفراء: لا تفيد الفاء للترتيب؛ لقوله تعالى: ﴿أَهْلَكْنَاهَا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا بَيَاتاً﴾ [الأعراف: ٤] وأجيب: بأن المعنى أردنا إهلاكها أو هي للترتيب الذكري. وفي القاموس: إن الفاء تأتي بمعنى الواو قاله القاري، ومال الحافظ في الفتح إلى تقديم القراءة على النفث. وقرأ فيهما: [يعني السور الثلاث بكمالها.] مسح بهما: [فوق الثوب، وهو: ما وصلت إليه يده من بدنه.]

يصنع ذلك ثلاث مرّات. حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سُفيان، عن سَلَمَة بن كُهيل، عن كُريب، عن أبن عباس هما أن رسول الله ﷺ نام حتى نفخ، وكان إذا نام نفخ، فأتاه بلال فآذنه بالصَّلوة، فقام وصلّى و لم يتوضّاً، وفي الحديث قصّة. حدثنا إلا السّحاق بن منصور، حدثنا عفّان، حدثنا حمّاد بن سلمة، عن ثابت، عن أنس بن مالك هها:

(٣) ابن عباس والنفو كہتے ہيں كہ حضور اقد س النفاقيا ايك مرتبہ سوئے اور خرائے لينے گے۔ حضور كى بيد عادتِ شريفہ تھى كہ جب سوتے تو خرائے ليتے تھے، پس حضرت بلال والنفو كئے نے آكر نمازكى تيارىكى اطلاع دى، حضور تشريف لے گئے اور نماز پرطائى، وضو نہيں كيا۔ اس حديث ميں ايك قصّہ بھى ہے۔ فاكدہ: انبياء عليم اليا كى بيد خصوصيت ہے كہ ان كى نيند نا قض وضو نہيں ہوتى، اس لئے حضور نے وضو نہيں فرمايا، اور اس كى وجہ حضور نے يہ ارشاد فرمائى ہے كہ سونے كى حالت ميں انبياء كى آئكھ سوتى ہے ليكن دل نہيں سوتا، وہ جا گئار ہتا ہے، اسى وجہ سے انبياء كا خواب بھى وحى ہوتا ہے كہ شيطان كے اثر سوتى ہے ليكن دل نہيں سوتا، وہ جا گئار ہتا ہے، اسى وجہ سے انبياء كا خواب بھى وحى ہوتا ہے كہ شيطان كے اثر سونے كے متعلق ہوتے ہيں۔ وہ قصّہ جس كى طرف امام ترمذى والنہ عليہ نے اشارہ كيا ہے، ابن عباس والنفو كے اپنى خالہ كے گھر سونے كے متعلق ہے، جو آئندہ باب كى پانچويں حديث ميں مفصّل مذكور ہے۔ اس باب سے اُس كو پچھ تعلق نہيں تھا اس لئے مصنف نے اُس كو اختصاراً چھوڑ دیا۔

(۵) انس فَلَيْ لَيْ كَتِ بِين كه حضور اقدس لَلْخَافِيمَ جب النِ بسر بر تشريف لات توبه دعا برُحة: الْحَمْدُ للهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَنَا وَسَقَانَا وَكَفَانَا وَ آوَانَا، فَكَمْ مِّمَنْ لا كَافِي لَه ولا مُؤْوِيَ. تمام تعريفين اللهُ بَلْ اللَّهُ كَ لِنَهُ بِين جس نَهُ عَمَّنَ لا كَافِي لَهُ ولا مُؤْوِيَ. تمام تعريفين اللهُ بَلْ اللَّهُ كَ لِنَهُ بِين جس في عَلَم سير فرما يا اور

يصنع ذلك: [أي: المذكور من جمع الكفين والنفث فيهما والقراءة والمسح.] نفخ: [أي: أخرج الريح من فمه بصوت، وذلك عند استغراق النائم في نومه.] ولم يتوضّأ: قال البيحوري: لأن من خصائصه الله أن نومه لا ينقض وضوءه؛ لبقاء يقظة قلبه كما في حديث: نحن معاشر الأنبياء، تنام أعيننا ولا تنام قلوبنا. فهذه خصوصية له الله على أمته لا على باقي الأنبياء. قصة: [هي نوم عبد الله ابن عباس عند خالته ميمونة وصلاته مع النبي الله الليل، وستأتي في حديث مفصل من باب عبادته الله البيحوري تبعا لغيره: ستأتي قريبا في الحديث الخامس من باب عبادته الله من نوم ابن عباس عند خالته ميمونة الله المناوي: ذهل شارح زعم ألها في كتاب آخر كالمشكوة.

أن رسول الله ﷺ كان إذا أوى إلى فراشه قال: الْحَمْدُ للهِ الَّذِيْ أَطْعَمَنَا وَسَقَانَا، وَكَفَانَا وآوانا، فَكَمْ مِمَّنْ لا كَافِي لَه وَلَا مُؤْوِيَ.

سیر اب کیا اور ہماری مہمات کے لئے خود کفایت فرمائی اور سونے کے لئے ٹھکانا مرحمت فرمایا، بہت سے لوگ ایسے ہیں جن کونہ کوئی کفایت کرنے والا ہے نہ کوئی ٹھکانا دینے والا ہے۔

فاكده: چونكه عادت الله يه به جو شخص الله جَلَ الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله على الله ے بورا فرماتے ہیں۔ ﴿وَمَنْ يَتَوَكُّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُو حَسْبُه ﴾ [الطلاق: ٣] جس كاكس فرجمه كيا ہے: خدا خود مير سامان است ارباب توکل را۔ اور حضور اقد س النگائية ميں يه مضمون على وجه الائم ہونا ہى چاہئے تھا، اس لئے وہاں كفايت بھي على وجه الاتم ہوتی تھی۔ اس کے بعد جو مخص جتنا زیادہ بھروسہ اللہ بَلَ اللهُ يُر كرتا ہے اتنا ہى حق تعالى بَلَ بِيُنْ اس كى طرف ہے اس كى اعانت ہوتی ہے۔ متعدد احادیث میں مختلف عنوانات سے یہ مضمون وارد ہے۔ ایک حدیث میں وارد ہے: جس مخض کو فاقہ یہنچے اور وہ لوگوں سے اُس کے ازالہ کی درخواست کرے تو اُس کی حاجت پوری نہیں کی جاتی اور اگر الله جَلْ ﷺ کی بارگاہ میں اُس کو پیش کرے تو بہت جلد کسی نہ کسی طرح ہے اُس کی ضرورت پوری کر دی جاتی ہے۔ ایک حدیث میں حق تعالیٰ جَلْ مِثَّ کا ارشاد ہے: آ دمی کے بیجے! اگر تو میری عبادت کے لئے فارغ ہو جائے تو میں تیری ضرورتوں کو پورا کروں اور تیرے دل کو غنا سے بھر دوں، ورنہ تیرے دل کو تفکرات ہے بھر دوں گا اور ضرور تیں پوری نہ ہونے دوں گا۔ جو لوگ دینی کا موں میں مشغول ہونے کے لئے ضروریات سے فراغت کا انتظار دیکھا کرتے ہیں وہ اس سے سبق حاصل کریں کہ ضروریات سے فراغت کا راستہ ہی اللہ کی طرف متوجّہ ہونااور اُس کے کاموں میں مشغول ہونا ہے۔ حدیثِ بالا میں جو دعا نقل کی گئی ہے اُس میں حضور اقدس سی کی نے شکر کی طرف متوّجہ فرمایا ہے کہ ہر تھخص کو اپنی حالت میں شکر کرنا ضروری ہے کہ زیادتی انعام كا ذرييه ہے۔ حق تعالى بَلْ مِنْ كَارشاد ہے: ﴿ لَئِنْ شَكَرْتُهُ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾ [براهيم: ٧] اگرتم شكر كرتے رہو كے توميں

أطعمنا وسقانا: قيل: ذكرهما؛ لأن الحيوة لاتتم بدونهما كالنوم، فالثلاثة من وادٍ واحد فكان ذكره مستدعيا لذكرهما، وأيضاً النوم فرع الشبع والري. وكفانا: [أي: كفانا مهماتنا ورفع عنّا أذياتنا.] وآوانا: [أي: ردّنا إلى مسكننا ولم يجعلنا من المنتشرين كالبهائم في الصحراء.] فكم ثمن: [أي: كم من الخلق لا كافي له ولا مؤوي على الوجه الأكمل.]

حدثنا الحسين بن محمّد الجويري، حدثنا سليمان بن حرب، حدثنا حماد بن سلمة، عن حُميد، عن بكر بن عبد الله المزني، عن عبد الله بن رَبَاحٍ، عن أبي قتادة في: أن النّبي كلي كان إذا عرّس بكر بن عبد الله المرزي، عن عبد الله بن ربّاح، عن الله المسلمة على الله المسلمة على المسلمة على على المسلمة على على المسلمة على على المسلمة على المسلمة الله المسلمة على المسلمة الله المسلمة على المسلمة الله المسلمة على المسلمة الله المسلمة ا

اپنے احسانات میں اضافہ کروں گا، اور اس طرف متوجّہ فرمایا کہ اپنے ہے کمتر کی حالت کی طرف بھی غور کرنا چاہئے تاکہ شکر دل سے نکلے، کتنے آدمی دنیا میں ایسے ہیں جن کو کھانامیسر نہیں فاقہ کرتے ہیں، کتنے لوگ ایسے ہیں جن کو ٹھکانا نصیب نہیں ہے جو مصائب میں کوئی اعانت کر سکے، اللہ تعالی کے کتنے احسانات ہیں جس نے یہ سب کچھ عطافرمار کھا ہے۔

(۲) ابو قادہ فی گئی کہتے ہیں کہ حضور اقد س سی گئی اسٹر میں رات کو چلنے کے بعد)اگر اخیر شب میں کچھ سویرے کی جگہ پڑاؤ ڈالیتے تو دائیں کروٹ پرلیٹ کر آرام فرماتے، اور اگر صبح کے قریب تھی ناہوتا تو اپنا دایاں بازو کھڑا کرتے اور ہاتھ پر مر رکھ کر کچھ آرام فرمالیتے۔ فائکہ ہی: مقصود سے کہ اگر وقت وسیع ہوتا تولیٹ کر سوجاتے تھے اور عادت شریفہ دائیں کروٹ پر لیٹنے کی تھی ہی، لیکن اگر وقت تعلیل ہوتا تو پھر ہاتھ پر فیک لگا کر تھوڑی دیر آرام فرمالیتے، ایسے وقت میں بالکل لیٹ کر آرام نہ فرماتے تھے کہ نیند گہری آجائے اور نماز فوت ہو جائے، بلکہ کہنی پر فیک لگا کر سر مبارک کو ہاتھ پر رکھ کر تھوڑا ساآرام کر لیتے تھے۔

الجويوي: قيل: بمهملة مفتوحة مكبّرا، وقيل: بحيم مضمومة مصغراً، صوبه ابن حجر في شرح الشمائل، ورجح القاري الأول وقال: في نسخة ضعيفة بالجيم المضمومة. وسكت أهل الرجال عن ضبطه. عوس: التعريس: نزول القوم في السفر من آخر الليل للاستراحة، وقوله: "بليل" المراد به زمن ممتد؛ بدليل قوله في الشق الثاني: قبيل الصبح.
على كفّه: [لأنه أعون على الانتباه، ولا يستغرق في النوم على هذه الهيئة.]

#### بابُ ما جاء في عبادة رسول الله عليان

حدثنا قتيبة بن سعيد وبشر بن مُعاذ قالا: أخبرنا أبو عوانة، عن زياد بن عِلاقة،

# باب۔ حضور اقد س طنع کیا گئے کی عبادت کا ذکر

فائدہ: حضوراکرم سی مصنف را السیطیہ نے چند عبادات کا ذکر کیا ہے جس سے اندازہ ہو جائے کہ نبی کریم سی کی معصوم ہونے جزو ہونے کی وجہ سے مصنف را السیطیہ نے چند عبادات کا ذکر کیا ہے جس سے اندازہ ہو جائے کہ نبی کریم سی کی معصوم ہونے کے باوجود مغفرت اور مراتب عالیہ کے حصول کا پروانہ ملنے کے باوجود، اُس مرتبہ پر فائز ہو جانے کے باجود جہاں تک نہ کوئی ولی پہنچ سکتا ہے نہ کوئی نبی پہنچا، کس قدر نفلی عبادات کا اہتمام فرماتے تھے، اور ہم لوگ جو امتی کہلاتے ہیں، حضور کے اتباع کا دعوی کرتے ہیں، کتنا اہتمام کرتے ہیں، حالانکہ ہم گنہگار ہیں، سیاہ کار ہیں، گناہوں کے مقابلے اور تول کے لئے بھی اتباع کا دعوی کرتے ہیں، کتنا اہتمام کرتے ہیں، حالانکہ ہم گنہگار ہیں، سیاہ کار ہیں، گناہوں کے مقابلے اور تول کے لئے بھی معادات کے حضور سے زیادہ مختاج ہیں، پھر ہماری عباد تیں بھی الیی ہیں جن کا پورا معاوضہ تو در کنار، ان کا کوئی بھی معاوضہ مل جائے تو بسا غنیمت ہے۔ اللہ بھی گئی کے یہاں ہر عبادت کا وزن اور اس کی قیمت اخلاص پر بھی ہے، جس درجہ کا عبادت میں وزن ہوگا۔

عبادة: [هو فعل المكلف على خلاف هوى نفسه تعظيما لربّه، والمراد بها ههنا النافلة الزيادة على الواجبات] قال المناوي: العبادة أقصى غاية الخضوع، وتعارف في الشرع فيما جعل علامة لنهاية الخضوع من صلوة وصوم وجهاد وقراءة. قال العبادة أقصى غاية الخضوع، وتعارف في الشرع فيما حعل كان على قبل النبوة متعبداً بشرع من قبله؟ فقال الجمهور: لا، وإلا لنقل، وقال إمام الحرمين: بالوقف، وقال آخرون: نعم، ثم أحجم بعضهم عن التعيين وحسر عليه بعضهم، وعلى هذا فقيل: آدم، وقيل: نوح، وقيل: إبراهيم، وقيل: موسى، وقيل: عيسى، وقيل: جميع الشرائع، وقال السراج البلقيني في شرح البخاري: لم يجئ في الأحاديث التي وقفنا عليها كيفية تعبّده، لكن روى ابن إسحاق وغيره: أنه على كان يخرج إلى حراء في كل عام شهراً يتنسك فيه. قال القاري: الظاهر أنه على كان متعبداً بالعبادات الباطنية من الأذكار القلبية والتفكر في الصفات كل عام شهراً يتنسك فيه. قال القاري: الظاهر أنه على كان متعبداً بالعبادات الباطنية من الأولياء، وما قال بعضهم "بداية الإلهية والمصنوعات الآفاقية على ما يكون حال كمل الأولياء، ولذا قيل بداية الأنبياء نهالم يتصف السالك بما انتهى إليه أمر الولي نهاية النبي" فإنما هو باعتبار التكاليف الشرعية من الأوامر الفرضية والزواجر المنهية، فما لم يتصف السالك بما انتهى إليه أمر دينه لم يدخل في باب الولاية. علاقة: بكسر العين وتخفيف اللام والقاف، ووهم من فتح العين، كذا في الشروح.

## عن المغيرة بن شعبة على قال: صلّى رسول الله على حتى انتخفت قدماه،

حضور النافي كارشاد ہے كه ايك آدمى نماز سے فارغ ہوتا ہے اور اُس كے لئے اُس نماز كا دسوال حظم لكھا جاتا ہے،كسى ك لئے نواں، اسی طرح آٹھواں، ساتواں، چھٹا، یانچواں، چوتھائی، تہائی اور آ دھا حصّہ لکھا جاتا ہے (ابو داؤد)اور د سواں بھی مثال کے طور پر ارشاد ہے ورنہ اس سے مجھی کم ہوتا ہے۔ دوسری حدیث میں ارشاد ہے کہ قیامت میں سب سے اول نماز کا حساب ہوگا، حق تعالیٰ بَلْ عَنْ فرشتوں سے ارشاد فرمائے گا کہ میرے بندے کی نماز کو دیکھو، پوری ہے یا ناقص ہے، اگر وہ پوری ہو گی ہے تو جائزہ میں پوری لکھ دی جائے گی اور اگر ناقص ہو گی توارشاد ہو گاکہ دیکھواس کے لئے کچھ نوافل بھی ہیں یا نہیں، اگر نوافل ہوتی ہیں تو اُن سے فرائض کی میکیل کر دی جاتی ہے، اُس کے بعد پھر اسی طرح دوسری عبادات زکوۃ وغیرہ کا محاسبہ ہوتا ہے (ابو داؤد) ہم لوگوں کے فرائض جیسے ادا ہوتے ہیں وہ ہمیں بھی معلوم ہیں، ایس صورت میں کیا ضروری نہیں کہ نفلی عبادات نماز کے قبیلہ سے ہوں یا صد قات کے یااور دوسری عبادات کے، نہایت کثرت واجتمام اور اخلاص سے کی جائیں؟ عدالت میں پیشی کا وقت نہایت سخت ہے اور ہمارے اعمال کے دو گراں ہر وقت ہمارے ساتھ ہیں، اور اسی پر بس نہیں بلکہ آ دمی کے بدن کا ہر ہر جزوائس عمل نیک یابد کی گواہی دینے والا ہے جواس سے صادر ہوئے ہیں، اسی لئے حضور کا ارشاد ہے کہ انگلیوں پر کلمہ طینبہ اور تسبیحات کو گنا کرو کہ قیامت کے دن ان انگلیوں سے بھی محاسبہ ہوگا کہ اینے اینے اعمال بتائیں اور ان کو گویائی عطاکی جائے گی، اور حضور پر میرے ماں باپ قربان! کہ آپ کا نمونہ ہر چیز میں ہمارے سامنے ہے۔ اس باب میں چوہیں حدیثیں ہیں۔

(۱) مغیرہ بن شعبہ والی کے کہتے ہیں کہ حضور اقد س الی کی اس قدر لمبی نفلیں پڑھتے تھے کہ آپ کے قدم مبارک ورم کر گئے تھے۔
صحابہ نے عرض کیا کہ آپ اس قدر مشقّت برداشت کرتے ہیں! حالانکہ حق تعالی نے آپ کے اول و آخرسب گناہ بخش
دیے ہیں۔ حضور نے ارشاد فرمایا (کہ جب حق برانگالہ نے مجھ پر اتنا انعام فرمایا ہے) تو کیا میں اُس کا شکر ادا نہ کروں؟
فائدہ: سائل کی غرض بظاہر یہ تھی کہ کثرتِ عبادت معاصی کے کفارہ کے لئے ہوتی ہے۔ جب آپ معصوم ہیں آپ سے گناہ صادر ہی نہیں ہوتا پھر آپ کو اس درجہ مشقّت برداشت کرنے کی کیا ضرورت ہے؟ حضور نے اُس کا جواب فرمادیا کہ

صلى رسول الله: [أي: اجتهد في الصلاة.] انتفخت قدماه: [تورمت قدماه الشريفتان من طول قيامه فيهما واعتماده عليهما.]

فقيل له: أتتكلّف هذا! و قد غفر الله لك ما تقدّم من ذنبك وما تأخر، قال: أفلا أكون عبداً شكورا؟ حدثنا أبو عمّار الحُسين بن حُريث، أخبرنا الفضل بن موسى، عن محمد بن عمرو،

عبادت کی یہی ایک غرض نہیں ہوتی، بلکہ مختلف وجوہ ہے ہوتی ہے اور جب اللہ نے میرے سارے گناہ معاف فرما دیئے تواس كا مقتضاتو يمي ہے كه ميں اُس كے احسان كے شكر ميں كثرت سے عبادت كروں۔ حضرت على كرم الله وجهه فرماتے ہيں كه عبادت مجھی جنت وغیرہ کی رغبت کی وجہ سے ہوتی ہے، یہ تاجروں کی عبادت ہے کہ عبادت سے خریداری مقصود ہے۔ یہاں قیمت اداکی جارہی ہے وہاں مال مل جائے گا۔ اور مجھی عبادت خوف کی وجہ سے ہوتی ہے، یہ غلاموں کی عبادت ہے کہ ڈنڈے كے خوف سے كام كرتے ہيں، جيبا نوكروں كا عام وستور ہوتا ہے۔ ايك وہ عبادت ہے جو بلا رغبت و بلا خوف محض الله ك انعامات کے شکر میں ہو، یہ احرار کی عبادت ہے۔ حدیثِ بالا میں گزراہے کہ حق تعالیٰ جَلْ اللہ علی معاف فرمادیے اس سے یہ شبہ ہوتا ہے کہ گناہ توآپ سے صادر ہوئے لیکن حق تعالیٰ بَلْ فَیْ الله معاف فرما دیے، حالانکہ انمیاء المیاء الله معصوم ہوتے ہیں، اُن سے گناہ صادر نہیں ہوتا۔ اس کے بہت سے جواب علاء نے مرحمت فرمائے ہیں جوایے موقعوں پر درج ہیں، بالخضوص سورہ إنّا فتحناكي تفسيرول ميں مخلف جواب نقل كيے گئے ہيں۔ بندہ كے نزديك سهل يہ ہے كه حسنات الأبرار سینات المقربین (نیک لوگوں کی خوبیال مقربین کے لئے گناہ بن جاتی ہیں) ہر شخص کے گناہ اُس کے درجہ کے مناسب ہوتے ہیں۔ آپ کے درجہ اور رتبہ کے مناسب جو کوتاہیاں شار کی گئیں وہ ایسے امور ہیں جو ہمارے لئے عین طاعت ہیں۔ مثال کے طور پر دیکھ لیجئے کہ حضور اقد س شکھیا کافر سر داروں کے اسلام لانے کی توقع اور اُمید میں اُن سے گفتگو فرمار ہے تھے جو عین دین تھا، اس وقت ایک نابینا صحابی حضرت ابن ام مکتوم فطلطی نے آگر کچھ بات کی جس کی طرف حضور النائلية كوان لوگول كى اہميت كى وجه سے ان كادر ميان ميں دخل دينا گرال ہوا۔ اس پر سورة عبس ميں حضور پر تنبيه ہوكى۔

فقيل: قالوا: القائل عمر. أتتكلّف: التكليف اسم لما يصنعه الإنسان بمشقة أو تصنع، الأول محمود والثاني مذموم، ومن البين أن المراد ههنا الأول دون الثاني، والمعنى: أتلزم نفسك هذه الكلفة والمشقة التي لا تطاق. أفلا أكون: عطف على مقدر أي: أأترك صلاتي اعتماداً على الغفران فلا أكون عبداً مشكوراً. ولا يخفى ذكر "العبد" في هذا المقام أدعى إلى الشكر على الدوام؛ لأنه إذا لاحظ كونه عبداً أنعم عليه مولاه وجب عليه القيام بشكره. شكورا: [أي: إذا أكرمني مولاي بغفرانه أفلا أكون عبداً شكورا لإحسانه.] حويث: بضم الحاء وفتح الراء المهملتين فتحتية ساكنة فمثلثة.

اسی طرح جنگ بدر کے قیدیوں کے بارے میں حضور اقد س التھ گئے نے غایتِ شفقت اور رحمت کی وجہ سے اس توقع پر کہ یہ لوگ مسلمان ہو جائیں یاان کی نسل سے مسلمان پیدا ہوں، فدید لے کر ان کو چھوڑ دیا تو قرآن پاک میں اس پر تنبیہ ہوئی۔ غرض اس نوع کے واقعات ہیں جو حضور کی علوِّشان کے لحاظ سے وہ تقصیر شار کیے گئے۔

(٢) ابو ہریرہ واللی کہتے ہیں کہ حضور اقدس ملی کی اس درجہ نوا فل پرها کرتے تھے کہ پاؤں پر ورم ہوجاتا تھا۔ کسی نے عرض کیا کہ آپ پر اگلے بچھلے سب گناہوں کی معافی کی بشارت نازل ہو بچلی ہے پھر آپ اس درجہ کیوں مشقت برداشت فرماتے ہیں؟آپ نے ارشاد فرمایا: کیا میں شکر گزار بندہ نہ بنوں؟

فائدہ: حضرت عائشہ فاضی ہے۔ جسی اس شکریہ کے بارے میں ایک مفصل روایت نقل کی گئی ہے۔ حضرت عطاء کہتے ہیں کہ میں نے ایک مر تبہ عائشہ فیل کے اس کیا کہ حضور اقد س سی کیا گئی کوئی عجیب ترین بات سُنا کیں۔ انھوں نے ارشاد فرمایا کہ حضور کی کوئی بات ایس تھی کہ جو عجیب ترین نہ تھی، اُس کے بعد فرمانے لگیں۔ ایک رات کا قصہ ہے کہ سونے کے لئے مکان پر تشریف لائے اور میرے پاس میرے لحاف میں لیٹ گئے، لیٹے ہی تھوڑی می دیر میں فرمایا کہ چھوڑ! میں تواپے رب کی عبادت کروں، یہ فرما کر کھڑے ہو گئے، وضو کیا اور نماز کی نیت باندھ کی اور رونا شرع کر دیا، یہاں تک کہ سینہ مبارک تک آنو بہہ کرآنے گئے، اُس کے بعد رکوع کیا اُس میں بھی روتے رہے، پھر سجدہ کیا اُس میں بھی روتے رہے، پھر سجدہ کیا اُس میں بھی روتے رہے، پھر سجدہ کیا اُس میں بھی دوتے رہے، پھر سجدہ کیا اُس میں بھی اور تے رہے، پھر سجدہ کیا اُس میں بھی دوتے رہے، پھر سجدہ کیا اُس میں بھی دوتے رہے، پھر سجدہ کے بلانے کوآگئے۔

ترم: [أصله تورم، وإنما تورمت قدماه؛ لأنه بسبب طول القيام تنصب المواد من أعلى البدن إلى أسفله، ومن ثم يسرع الفساد إلى القدم قبل غيره من الجسد] بنصب الفعل بإضمار "أن" بعد "حتى" وهو بفتح المثناة وكسر الراء وتخفيف الميم على وزن "تعد" وفي نسخة: حتى تورم بناءً على أنه فعل ماض أو مضارع بحذف إحدى تائيه. أفلا أكون: الفاء للعطف على المقدر، تقديره: أأترك فلا أكون إلخ عف.

میں نے عرض کیا: حضور آپ اس قدر کیوں روئے؟ اللہ بھی آئے نوآپ کے اگلے پچھے سب گناہ معاف کر دیے۔ آپ نے فرمایا کہ تو میں خداکا شکر گزار بندہ نہ بنوں؟ اس کے بعد ارشاد فرمایا: میں ایسا کیو کر نہ کرتا حالانکہ آج بھے پر یہ آبیتی نازل ہو کئیں، اُس کے بعد ہوان بھی ہوئیں، اُس کے بعد ہوان بھی ہوئیں، اُس کے بعد ہوان بھی ہوئیں، اُس کے بعد ہوان بھی ہوئی ہیں۔ (۳) نیز ابو ہر پرہ بھی ہی سے مروی ہے کہ حضور اقد س سے گناز اتنی طویل پڑھتے کہ آپ کے قدم مبارک ورم کرآئے۔ آپ سے عرض کیا گیا کہ آپ اتنی طویل نماز پڑھتے ہیں حالانکہ آپ کے سب گناہ اولین و آخرین معاف ہو چکے ہیں۔ آپ نے ارشاد فرمایا کہ میں شکر گزار بندہ نہ بنوں؟ فائکہ آپ کے سب گناہ اولین و آخرین معاف ہو چکے ہیں۔ آپ نے ارشاد فرمایا کہ میں شکر گزار بندہ نہ بنوں؟ فائکہ آ ب کے میہ گئی ہے مختلف طریقوں سے طاقت سے اس مضمون کو ذکر کیا۔ ان روایات پر ایک اشکال واردہوتا ہے، وہ یہ کہ نبی کریم سے نے سے مختلف طریقوں سے طاقت سے زیادہ مجاہدات اور عبادات کی ممانعت وارد ہوئی ہے، لیکن حق سے کہ آدمی صرف عبادت کے پیدا کیا گیا ہے، حق تعالیٰ نے قرآن شریف میں ارشاد فرما دیا کہ میں نے جن وانس کو صرف اس لئے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں۔ تعالیٰ نے قرآن شریف میں ارشاد فرما دیا کہ میں جنا بھی اضافہ اور اہتمام اور زیادتی ہوگی وہ مدوح اور پندیدہ ہوگ۔ جب بھی اصل مقصد پیدائش کا ہے تواس میں جنا بھی اضافہ اور اہتمام اور زیادتی ہوگی وہ مدوح اور پندیدہ ہوگ۔

يقوم يصلّي: [أي: يقوم بالليل حال كونه يصلي.] تنتفخ: بصيغة التأنيث، ويروى بالتذكير من الانتفاخ. قال القاري: ذكر المصنف الحديث بالأسانيد الثلاثة للتأكيد والتقوية. قلت: ويشكل على هذه الروايات ما ورد من النهي عن التشديد في العبادة، كما بسط الروايات المختلفة في ذلك صاحب إقامة الحجة، ثم قال: وخلاصة المرام أن الإكثار من المجاهدات والرياضات ليس ببدعة ولا يمنهي عنه في الشرع، بل هو أمر حسن مرغوب فيه لكن بشروط، ثم ذكر لها عشرة شرائط، فارجع إليه لوشئت التفصيل. وقال الحافظ في الفتح تحت حديث الباب: فيه أخذ الإنسان على نفسه بالشدة بالعبادة وإن أضر ذلك ببدنه، ومحله ما إذا لم يفض إلى الملال، وعليه يحمل قوله على: خذوا من العمل ما تطيقون فإن الله لا يمل حتى تملّوا.

حدثنا محمد بن بشّار، أنبأنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن أبي إسحاق، عن الأسود بن يزيد قال: سألت عائشة عن صلوة رسول الله على بالليل، فقالت: كان ينام أوّل الليل ثم يقوم، فإذا كان من السّحر أوتر،

اس کے بعد زیادتی کی ممانعت جہاں جہاں وارد ہوئی ہے وہ عوارض کی وجہ سے ہے، جہاں کوئی عارض اور مانع پیش آ جائے گا وہاں غیر مستحسن ہوجائے گی۔ منجملہ ان عوارض کے اکتا جانااور گھبراکر بالکل ترک کر دینا ہے۔ مثل مشہور ہے: ''نہ بھاگ کر چلنانه اکھر کر گرنا"۔ احادیثِ منع میں اس طرف اشارہ ہے، چنانچہ حضور منتی کا ارشاد ہے کہ اعمال اس قدر کرو جتنے کا محمّل ہو سکے، اللہ جَلْ عِنْ اور نے سے نہیں دریغ فرماتے جب تک کہ تم عمل سے نہ اکتا جاؤ۔ اس لئے علاء مجاہدات کی زیادتی ے روکتے ہیں کہ مبادا اکتا کر بالکل ہی ترک ہو جائے، نبی کریم الفائی کی شان اس سے بہت بلند تھی، وہاں اکتا جانے کا کیا احمّال پیدا ہو سکتا ہے جب کہ حضور کاار شاد ہے کہ میری آنکھ کی ٹھنڈک نماز میں ہے۔ اور کیوں نہ ہوتی جب کہ نماز اللہ کے ساتھ راز و نیاز ہے، تو حضور جیسے مخلص بندے کے لئے آتا کے ساتھ سرگوشی میں جتنی بھی لذت ہو قرین قیاس ہے۔ اکتائے وہ جو اس لذت سے محروم ہو۔ اس طرح دوسرا مانع جو احادیث میں وارد ہوا ہے حقوق لازمہ کی ادائیگی میں کوتاہی ہے کہ مجاہدات کی کثرت سے ضعف پیدا ہو کر حقوق میں کوتاہی ہو گی۔ حضور کے یہاں یہ سوال بھی پیدا نہیں ہوتا،اس لئے کہ جو قدسی ذات ان مجاہدات اور تقلیل طعام وغیرہ پر بھی ایک دفعہ میں نو بیبیوں سے صحبت کر سکتا ہو وہاں ضعف کا کیا سوال! اسی طرح دیگر عوارض کا حال ہے جو حضور کے یہاں منتقی تھے،اس لئے ان جیسی روایات پر کوئی اشکال نہیں ہے۔ (4) اسود کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ والطح منا سے حضور اقدس الطح فیا کی رات کی نماز لیعنی تہد اور وتر کے متعلق استفسار کیا کہ حضور کا کیا معمول تھا؟ انھوں نے فرمایا کہ حضور شکھیے (عشاء کی نماز کے بعد) شب کے نصف اول میں استراحت فرماتے تھے،اُس کے بعد تہجد پڑھتے رہتے تھے یہاں تک کہ اخیر شب ہوجاتی تب وتر پڑھتے،اُس کے بعدایے

بالليل: [أي: في أيّ وقت كان منه، والمراد بصلاته بالليل ما يشمل الوتر والتهجد.] يقوم: أي: يصلي؛ فإن قيام الليل متعارف في الصلوة فيه فيستمر يصلي السدس الرابع والخامس.

ثم أتى فراشه فإذا كانت كان له حاجة ألم بأهله، فإذا سمع الأذان وثب، فإن كان جُنبا أفاض عليه من الماء، وإلا توضاً وخرج إلى الصلوة. حدثنا قتيبة بن سعيد، عن مالك بن أنسٍ. حدثنا أمعن، عن مالك، عن مَخرَمة بن سليمان، عن حُدرنا إسحاق بن موسى الأنصاري، حدثنا مَعن، عن مالك، عن مَخرَمة بن سليمان، عن حُريب، عن أبن عباس هما: أنه أخبره: أنه بات عند ميمونة - وهي خالته - قال:

بستر پر تشریف لے آتے، اگر رغبت ہوتی تواہل کے پاس تشریف لے جاتے بینی صحبت کرتے، پھر صبح کی اذان کے بعد فوراً اُٹھ کر غسل کی ضرورت ہوتی تو غسل فرماتے ورنہ وضو فرما کر نماز کے لئے تشریف لے جاتے۔

فائدہ: اطباء کے نزدیک صحبت کے لئے بہترین وقت اخیر شب ہے کہ وہ اعتدال کا وقت ہے، نیز سو کر اٹھنے کے بعد طرفین کی طبیعت بھی نشاط پر ہوتی ہے۔ اول شب میں پیٹ بھرا ہوا ہوتا ہے ایک حالت میں صحبت مضر ہوتی ہے اور بھوک کی حالت میں زیادہ مفتر ہے، اخیر شب کا وقت اس لحاظ ہے بھی اعتدال کا ہوتا ہے۔ لیکن یہ سب طبی مصالح ہیں، شرعاً جواز ہر وقت حاصل ہے۔ نبی کر یم مشاکی ہے بھی اول شب اور دن کے مختلف او قات میں صحبت کرنا ثابت ہے۔ البتہ بعض مشاک نے لکھا ہے کہ عین نماز کے وقت اگر صحبت کی جائے اور اُس سے حمل شہر جائے تو وہ اولاد والدین کی نا فرمان ہوتی ہے۔ نے لکھا ہے کہ عین نماز کے وقت اگر صحبت کی جائے اور اُس سے حمل شہر جائے تو وہ اولاد والدین کی نا فرمان ہوتی ہے۔

(۵) حضرت ابن عباس خوالت فی میں ایک رات (لڑکین میں) اپنی خالہ حضرت میمونہ (ام المومنین فرائی پر سر کے مہوئے تھے اور میں تکیہ کی چوڑان پر سر رکھے ہوئے تھے اور میں تکیہ کی چوڑان پر سر رکھے ہوئے تھا اور میں تکیہ کی چوڑان پر سر رکھے ہوئے تھا اور میں تکیہ کی چوڑان پر سر رکھے ہوئے تھا اور میں تکیہ کی چوڑان پر سر کے بہاں سویا۔ حضور اقد س فران وغیرہ حضرات نے بجائے تکیہ کے بسترے کا ترجمہ فرمایا ہے، لیکن جب لفظ کا اصل ترجمہ تکیہ رکھے ہوئے تھا (قاضی عیاض وغیرہ حضرات نے بجائے تکیہ کے بسترے کا ترجمہ فرمایا ہے، لیکن جب لفظ کا اصل ترجمہ تکیہ

أتى فراشه: [لينام السدس السادس، ليقوم لصلاة الصبح بنشاط.] فإذا كانت: قال ميرك: وفي أكثر الروايات بلفظ: "ثم" وقيل: في كلمة "ثم" فائدة، وهي أنه على يقضي حاجته بعد إحياء الليل بالتهجد، فأداء العبادة قبل قضاء الشهوة حدير به على وقيل: يحتمل أن "ثم" لتراخي الإخبار أي: كان عادته على هكذا، ثم إن اتفق أحيانا أن يقضي حاجته فيقضيها. ألم بأهله: أي: قرب من زوجته، كناية عن الجماع.

وثب: [أي: قام بنهضة وشدة.] أفاض: [أسال على جميع بدنه من الماء.] مخرمة: بفتح الميم وسكون الخاء المعجمة وفتح الراء المهملة. ميمونة: [هي الواهبة نفسها له ﷺ، لأنها لما بلغها أن النبي ﷺ خطبها، وكانت إذ ذاك على بعير لها، قالت: هو وما عليه لله ولرسوله، وفوضت أمرها للعباس فزوجها النبي ﷺ.]

فاضطجعت في عَرْض الوسادة، واضطجع رسول الله في طولها، فنام رسول الله في حتى إذا انتصف الليل، أو قبله بقليل، فاستيقظ رسول الله في فجعل يمسح النّوم عن وجهه، وقرأ العشر الآيات الخواتيم من سورة آل عموان، ثم قام إلى شنّ معلّق فتوضاً منه، فأحسن الوضوء، مواجه الآيات من فوله ان في علق السموات مناكمة

بی کا ہے اور تکیہ مراد لینے میں کوئی بعد بھی نہیں تو پھر بستر مراد لینے کی ضرورت نہیں ہے کہ مثلاً: تکیہ کی لمبائی پر حضور اقدس سائی اللہ سے تعوری باتیں فرانے کے چوڑان پر سر رکھ کر بعنی قبلہ کی طرف سر کر کے لیٹ گئے ہوں اور ابن عباس فرانے تکیہ کے چوڑان پر سر رکھ کر بعنی قبلہ کی طرف سر کر کے لیٹ گئے ہوں) حضور اقدس سائی اللہ سے تعوری باتیں فرمانے کے بعد) سوگئے اور تقریباً نصف رات ہونے پر اپنے چرہ مبارک پر ہاتھ پھیر کر نیند کے آثار کو دور فرمانے گئے، پھر سورہ آلِ عمران کے اخیر رکوع فران فی حکفی السّموات کی اللہ اللہ تعوران کے اخیر رکوع فران فی حکفی السّموات کی اللہ اللہ تعورات شریف بیٹو لینا چاہئے کہ اُس سے نشاط پیدا ہوتا ہے اور ان آیات کا پڑھنا مستحب ہے) اُس کے بعد مشکیزہ کی طرف جو پانی سے بحرا ہوالک رہا تھا، تشریف لے گئے اور اُس سے (بر تن میں پانی لے کر) وضو کیا اور نماز کی نیت باندھ لی۔ ابن عباس فران کی کہ مقدی کو بین کہ میں بھی وضو کر کے حضور اقد س لے کہ مقدی کو بین جانب کھڑا ہو گیا۔ حضور اقد س نے (اس لئے کہ مقدی کو دائیں جانب کھڑا ہونا چاہئے) میرے سر پر ہاتھ رکھ کر میراکان مروڑا (تنبیہ کے لئے ایساکیا ہوگا۔ اور ایک روایت میں ہے دائیں جانب کھڑا ہونا چاہئے) میرے سر پر ہاتھ رکھ کر میراکان مروڑا (تنبیہ کے لئے ایساکیا ہوگا۔ اور ایک روایت میں ہے دائیں جانب کھڑا ہونا چاہئے) میرے سر پر ہاتھ رکھ کر میراکان مروڑا (تنبیہ کے لئے ایساکیا ہوگا۔ اور ایک روایت میں ہیں ہے دائیں جانب کھڑا ہونا چاہئے) میرے سر پر ہاتھ دکھ کر میراکان مروڑا (تنبیہ کے لئے ایساکیا ہوگا۔ اور ایک روایت میں ہے دائیں جانب کھڑا ہونا چاہئے کیا سے دائیں جانب کھڑا ہونا چاہئے کے در ایک کے دائیں کی دائیں جانب کھڑا ہونا چاہئے کی دور خرا کے در کو در کی در کا کور کی در کا کی دور کی در کی در کور کی در کی در کی در کی در کا کی در کی در کی در کی در کی در کی در کا کی در کی در کا کی در کی د

عرض: بفتح العين على الأصح الأشهر، وفي رواية بضمها، وهو بمعنى مفتوح العين أي: جانبها قاله القاري.

الوسادة: بكسر الواو، المحداة المعروفة الموضوعة تحت الرؤوس، ونقل القاضي عياض وغيره أن المراد هناك الفراش؛ لقوله: اضطجع ﷺ في طولها إلخ فكأنه ﷺ نام تحت رجليه تأدبا وتبركا. قلت: كان هذا أحسن ولوساعده اللفظ. فالأوجه عندي أن المراد بالمحداة هو معناه الحقيقي ولا محذور فيه كما لا يخفى. أو قبله: الظاهر أنه ترديد من ابن عباس ﷺ بناءً على تردده في أن غاية النوم نصف الليل أو أقل منه أو أكثر، ويحتمل الشك من الراوي قاله القاري.

يمسح النوم: [أي: فشرع يمسح أثر النوم.] الخواتيم: وفي نسخة: الخواتم، جمع ختام بمعنى الخاتمة، منصوب على أن الآيات بدل من العشر قاله المناوي. آل عموان: [وهي بداية قوله تعالى: ﴿إِن فِي خلق السموات والأرض﴾ إلى آخر السورة، آل عمران ١٩٠.] شنّ: [هي القربة الصغيرة يكون الماء فيها أبرد من غيرها.]

قال عبد الله بن عباس: فقمت إلى جنبه، فوضع رسول الله على يده اليمنى على رأسي، ثم أخذ بأدني اليمنى ففتلها، فصلّى ركعتين، ثم ركعتين ثم ركعتين ثم ركعتين ثم خودنا كردن ودونا كردن ودونا كردن عباس مرات - ثم أو تر، ثم اضطجع، ثم جاءه المؤذن فقام فصلّى ركعتين خفيفتين، ثم خرج فصلى الصبح. حدثنا أبو كُريب محمد بن العلاء، حدثنا وكيع، عن شُعبة، عن أبي جمرة، عن أبن عباس في قال: كان النبي على يصلّي من اللَّيْل ثلاث عشرة ركعة.

کہ میں او تکھنے لگا تو حضور نے میراکان پکڑا۔ایک روایت میں ہے کہ کان پکڑ کر دائیں جانب کو کھینچا تاکہ سنت کے موافق امام کے دائیں جانب کھڑے ہو جائیں) پھر حضور اقدس منافی کے دو دو رکعت پڑھتے رہے۔ معن جو اس روایت کے راوی ہیں، وہ کہتے ہیں کہ چھ مرتبہ حضور نے دو دو رکعت پڑھی، گویا بارہ رکعت ہوگئ (ملا علی قاری والطبیجایہ نے لکھا ہے کہ امام اعظم ابو حنیفہ والفیج کے نزدیک تہجد کی بارہ رکعتیں ہیں) پھر وتر پڑھ کر لیٹ گئے۔ صبح نماز کے لئے جب بلال بلانے آئے تو دور کعت سنت مختصر قرأت سے پڑھ کر صبح کی نماز کے لئے تشریف لے گئے۔

فائدہ: نبی کریم طنی کیا ہے تبجد کی مختلف رکعات نقل کی گئی ہیں جو مختلف او قات کے اعتبار سے ہیں کہ وقت میں گنجائش زیادہ ہوئی توزیادہ پڑھ لیں ورنہ کم پڑھ لیں۔ کوئی خاص تحدید تبجد کی رکعات میں ایس نہیں ہے جس سے کم و بیش جائزنہ ہوں، بیا او قات نبی کریم طنی کی باوجود وسیع وقت ہونے کے بھی رکعات کم پڑھتے تھے، البتہ ان میں قرآن پاک کی تلاوت زیادہ مقدار میں فرماتے تھے، جیسا کہ اسی باب کی مختلف احادیث میں یہ مضامین آ رہے ہیں۔

(۲) ابن عباس خلافی کہتے ہیں کہ حضور اقد س منتقل تبجد (مع وتر بھی) تیرہ رکعت پڑھا کرتے تھے۔ فاکدہ: یعنی دس رکعت تبجد اور تین رکعت وتر۔ بعض علماء نے ان میں صبح کی دوستتیں شار کی ہیں،اس صورت میں آٹھ رکعت تبجد کی ہوئیں۔

ففتلها: [أي: لفها ولواها برحمة و رقة، فأخذ بأذين فأدارين عن يمينه تنبيها على ما هو السنة من وقوف المأموم الواحد عن يمين الإمام، فإن وقف عن يساره حوّله الإمام ندبا] قال القاري: وفتلها إما لينبهه على مخالفة السنة، أو ليزداد تيقظه لحفظ تلك الأفعال، أو ليزيل ما عنده من النعاس لرواية، فجعلت إذا أغفيت يأخذ بشحمة أذني. زاد المناوي: أو استعطافا للصبي المحتاج إلى العطف في مقام العبادة، أو إزعاجاً، أو تمييحاً، أو تحريضاً له على قيام الليل وتعلم الدين. المؤذن: [أي: بلال، كما هو الظاهر للإعلام بدخول وقت الصلاة.] وكعتين خفيفتين: [هما سنتا الصبح.] أبي جمرة: بجيم وراء كطلحة، اسمه نصر بن عمران الضبعي.

حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا أبو عوانة، عن قتادة، عن زُرَارة بن أوفى، عن سعد بن هشام، عن عن عن عنه أو غلبته عيناه، عن عائشة هذا أن النبي على كان إذا لم يُصلّ بالليل، منعه من ذلك النوم، أو غلبته عيناه، صلّى من النّهار ثنتي عشرة ركعة. حدثنا محمد بن العلاء، أحبرنا أبو أسامة، عن هشام -يعني ابن حسان - عن محمد بن سيرين، عن أبي هريرة هيه، عن النبي على قال: إذا قام أحدكم من الليل فليفتت صلاته بركعتين خفيفتين. حدثنا قتيبة بن سعيد، عن مالك بن أنس.

زرارة: بضم الزاي أول الحروف ثم مهملات. منعه: لحاجة دعا إلى النوم فاختار النوم فلا حاجة إلى الشك. ثنتي: قال القاري: فيه دليل على جواز قضاء النافلة بل على استحبابه، وعلى أن صلوة الليل ثنتا عشرة ركعة، كما هو المختار عند أبي حنيفة. قال إلخ: مناسبة الحديث بالترجمة بأن أمره بشيء يقتضى فعله ﷺ. فليفتتح صلاته: [أي: الأحد أو الليل، ولعلها صلاة التهجد.]

ح وحدثنا إسحاق بن موسى، حدثنا معن، حدثنا مالك، عن عبد الله بن أبي بكر، عن أبيه: أن عبد الله بن قيس بن مَخْرمة أخبره عن أبيه: أنه قالَ: لَأَرَمُقَنَّ صلوة رسول الله ﷺ فتوسدت عَتَبتَه – أو فسطاطه – فصلى رسول الله ﷺ ركعتين خفيفتين،

توایک گرہ کھل جاتی ہے اور جب وضو کرتا ہے تو دوسری گرہ کھلتی ہے اور جب نماز پڑھتا ہے تو تیسری گرہ کھلتی ہے۔ چونکہ
اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ تیسری گرہ نماز پڑھنے پر کھکتی ہے اس لئے دور کعت مخضر طور پر پڑھنے کا حکم ہے تاکہ وہ
تیسری گرہ بھی کھل جائے اور پھر ساری نماز شیطان کے اثر سے محفوظ ہونے کے بعد پڑھی جائے۔ نبی کر پم ملتی ہی شیطان کے
تسلا سے گو محفوظ تھے گر حضور کا معمول اُمت کی تعلیم کے لحاظ سے ایسے امور کی رعایت فرمانے کا تھا جن کی اُمت کو احتیاج ہو،
اس لئے نبی کر یم ملتی تھی جس بسااو قات ان مخضر رکعتوں کو پڑھتے تھے جیسا کہ بعض روایات میں وارد ہے۔

(9) حضرت زید بن خالد و الله فی فی است میں کہ میں نے ایک دن یہ ارادہ کیا کہ حضور اقد س سی فی کی نماز کو آج غور سے دیکھوں گا۔ میں آپ کے مکان یا خیمہ کی چو کھٹ پر سر رکھ کرلیٹ گیا (تاکہ غور سے دیکھتار ہوں) حضور اقد س سی فی نے اول دو مختصر رکعتیں پڑھیں اُس کے بعد طویل طویل طویل مکویل رکعتیں پڑھیں (تین دفعہ طویل کا لفظ اس کے زیادتی طول بیان کرنے کے لئے فرمایا) پھر اُن سے مختصر دور کعتیں پڑھیں، پھر اُن سے بھی مختصر دور کعتیں پڑھیں، پھر اُن سے بھی مختصر دور کعتیں ہوئیں۔ پھر اُن سے بھی مختصر دور کعتیں ہوئیں۔

فائدہ: جو لوگ وترکی ایک رکعت ہونے کے قائل ہیں اُن کے نزدیک چھ مرتبہ دو دور کعتیں نوافل اور ایک رکعت وتر، کل تیرہ ہوئیں اور جن کے نزدیک وترتین رکعت ہیں اُن کے نزدیک کل پندرہ رکعتیں ہوئیں، تیرہ رکعتیں فرمانا اس بنا پر ہے کہ تحیتہ الوضوء شروع کی دور کعت اس میں شار نہیں کی گئیں۔ بعض روایتوں میں "پھر اُن سے مختصر دور کعت پڑھیں"

عبد الله: هو عبد الله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم، فما في بعض النسخ من زيادة التاء في آخر لفظ "أبي بكر" سهو من الناسخ. الجهني: بضم الجيم وفتح الهاء، نسبة إلى قبيلة جهينة. لأرمقن : [أي: لأنظرن من الرمق، وهو: النظر إلى الشيء على وجه المراقبة.] فتوسدت عتبته: [أي: جعلتها وسادة، والعتبة: هي الدرجة التي يوطأ عليها.] فسطاطه: بضم فاء ويكسر، بيت من شعر، وهو شك من الراوي. عن زيد أنه توسد عتبة بيته أو عتبة فسطاطه، والظاهر الثاني؛ لأن الاطلاع على صلوته على إنما يتصور حال كونه في الخيمة في دوران السفر الخالي عن الأزواج الطاهرات قاله القاري، وهو مختار المناوي؛ إذ قال: الظاهر أن ذلك كان في السفر؛ فإنه عند نسائه في الحضر، فلا يمكن أن يرمقه زيد.

ثم صلى ركعتين طويلتين طويلتين طويلتين، ثم صلى ركعتين وهما دون اللتين قبلهما، ثم صلى ركعتين وهما دون اللتين قبلهما، ثم صلى ركعتين وهما دون اللّتين قبلهما، ثم صلى ركعتين وهما دون اللّتين قبلهما، ثم صلى ركعتين وهما دون اللّتين قبلهما، ثم أوتر، فذلك ثلث عشرة ركعة. حدثنا إسحاق بن موسى، حدثنا معن، حدثنا مالك، عن سعيد بن أبي سعيد المَقْبُرِيّ، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن أنه أخبره: أبي سلمة بن عبد الرحمن أنه أخبره: أبّه سأل عائشة هيا: كيف كان صلوة رسول الله في رمضان؟

یہ لفظ بجائے چار مرتبہ کے تین مرتبہ ہے، اس صورت میں تحیتہ الوضوء کی دو خفیف رکعتیں جو شروع میں وارد ہوئی ہیں اُن کے باوجود وس رکعت نوا فل ہوتی ہیں۔ ایس حالت میں لا محالہ وتر کو تین ہی رکعت مانیا پڑے گا، ایک رکعت مانے کی صورت میں تیرہ رکعت کا عدد پورانہ ہوگا۔ اس حدیث میں ایک لفظ گزرا ہے کہ 'آپ کے مکان یا خیمہ کی چوکھٹ پر'' یہ کسی راوی کو شک ہے کہ اُستاد نے مکان کی چوکھٹ کہا تھا یا خیمہ کی، اور یہ حضرات محد ثین آراہ فی غایتِ احتیاط ہوتی ہے کہ جس لفظ میں اُن کو ذرا بھی تردّد ہواکر تا ہے اُس کو ظاہر فرمادیا کرتے ہیں۔ لیکن ظاہر یہ ہے کہ خیمہ کی چوکھٹ مراد ہے اور یہ قصہ کسی سفر کا ہے، اس کئے کہ مدینہ طیبہ کے قیام میں حضور کا معمول زنانہ مکان میں آرام فرمانے کا تھا، وہاں کوئی سی بیوی پاس ہوتی تھیں، اس لئے حضرت خالد کو دیکھنے کا موقع نہ مل سکتا تھا، سفر میں یہ صورت کہ خیمہ میں حضور تنہاآرام فرمار ہے ہوں، بیبیوں میں سے کوئی ساتھ نہ ہوں، قرین قیاس ہے، اس لئے یہی اقرب ہے۔ اکثر علاء نے اس قصہ کو سفر ہی کا تجویز فرمایا ہے۔

(۱۰) ابو سلمہ کہتے ہیں کہ انھوں نے حضرت عائشہ فالطحہاہے دریافت کیا کہ حضور اقدس ملکی کیار مضان المبارک میں تہجد

في رمضان:قال القاري: أي في لياليه وقت التهجد، فلا ينافيه ما صلاه بعد صلوة العشاء من صلوة التراويح. وكتب الشيخ في البذل: يشكل عليه ما ورد من روايتها أنه كان يصلي من الليل ثلاث عشرة ركعة، وأيضًا يشكل عليه بصلوة التراويح، فإنه على صلاها بثلاث ليال ثم تركها بعذر فرضيتها. والجواب عن الأول: أن السائل لما سأل عن صلوة الليل وزاد لفظ: "في رمضان" فظن أن عنده أن رسول الله على لعله كان يزيد في رمضان على تمجده في غير رمضان فردته بقولها: ما كان "يزيد في رمضان ولا في غيره" أي: في غالب الأحوال والأوقات، فغرضها بهذا الرد على ما يظن أنه التحلق له كان يزيد في رمضان على غيره، فلا ينافيه ما كان يزيده في بعض الأوقات، وأما عن الثاني: فإن هذا الحديث لا تعلق له لصلوة التراويح، لانفيا ولا إثباتا؛ لأنها صلوة أخرى، والاستدلال بهذا الحديث على أن التراويح ثمان ركعات لغو. هكذا كتاب مولانا محمد يحيى المرحوم من تقرير شيخه. مختصراً.

فقالت: ما كان رسول الله على ليزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة، يصلّي أربعا لا تسأل عن حُسنهن وطُولهن، ثم يصلّي أربعا لا تسأل عن حُسنهن وطُولهن، ثم يصلّي ثلاثا. قالت عائشة هي قلت: يا رسول الله! أتنام قبل أن توتر؟ قال: يا عائشة! إنّ عينَيّ تنامان ولاينام قلبي.

کی کتنی رکعتیں پڑھتے تھے؟ انھوں نے فرمایا کہ حضور رمضان اور غیر رمضان میں گیارہ رکعت سے زیادہ نہیں پڑھتے تھے

(گویاآٹھ رکعت تبجد اور تین رکعت وتر، چنانچہ خود اُس کی تفصیل فرماتی ہیں) کہ اول چار رکعت پڑھتے تھے، یہ نہ پوچھ کہ وہ کتنی طویل ہوتی تھیں اور کس عمر گی کے ساتھ بہترین حالت لیخی خشوع و خضوع سے پڑھی جاتی تھیں۔ اس طرح پھر چار رکعت اور پڑھتے تھے ان کی بھی لمبائی اور عمد گی کا حال کچھ نہ پوچھ۔ پھر تین رکعات پڑھتے تھے ان کی بھی لمبائی اور عمد گی کا حال کچھ نہ پوچھ۔ پھر تین رکعات پڑھتے تھے اپنی وتر۔ حضرت عائشہ فیل کھی فرماتی ہیں کہ میں نے حضور سے عرض کیا کہ آپ وتر سے پہلے سوجاتے ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ میری آئے تھیں سوتی ہیں لیکن دل جاگتارہتا ہے (یہ انبیاء کی الفیل الفال کا خاصہ ہے کہ اُن کے قلوب جاگتے رہتے ہیں)۔

واکدہ: اس حدیث میں چند ضروری مباحث ہیں جن میں سے دو ذکر کئے جاتے ہیں۔ اول تو یہ کہ حضرت عائشہ فی کھاس حدیث میں مضان اور غیر رمضان میں تبجد کی گیارہ رکعت سے زیادہ کی فرماتی ہیں، حالا تکہ حضرت ابن عباس، زید بن خالد وغیرہ وغیرہ حضرات صحابہ فیل کھی نے مردایت سے تیرہ وایات سے تیرہ وایات سے تیرہ وایات سے تیرہ دواور تین، چھارہ دواور تین، کھار ور حضرت عائشہ فیل گئی ہیں۔ حتی کہ خود حضرت عائشہ فیل ہیں، کا کی گئی ہیں، عبد کی گئی ہیں، اور تین، آٹھ اور تین، ترہ اور تین، تھرہ اور تین، تھرہ اور تین، ترہ موری ہیں۔ حتی کہ خود حضرت عائشہ فیل گئی ہیں،

أتنام: المشهور عند الشراح في معنى الحديث أنها تعني أن الوتر ربما يفوت بأن لا يستيقظ في الوقت، ثم أشكلوا عليه بقصة ليلة التعريس، فأحابوا عنها بأحوبة عديدة، والأوجه عندي: أن الحديث من باب نقض الوضوء بالنوم دون باب الوقت، والمعنى: أنك تنام قبل الوتر بعد الاستيقاظ ولا تجدّد الوضوء أحيانا، فأحابها على بأن قلبه يقظان فيدرك الحدث، فلا إيراد ولا جواب، فتأمل. أتنام قبل أن توتر: [مع أنّك أمرت بعض أصحابك بالوتر قبل النوم مخافة أن يغلب النوم فيفوته الوتر.] ولا ينام قلبي: [أي: فلا أخاف فوت الوتر، ومن أمن فوته سُنّ له تأحيره، الحاصل: أنّ من وثق بيقظته سُنّ له تأحيره، ومن لم يثق بها سُنَّ له تقديمه.]

چنانچہ ابو داؤد کی ایک روایت میں حضرت عائشہ فیل کھیا گیا ہے کہ حضور ملک کیا گیا سات رکعات سے کم اور تیرہ سے زیادہ نہ پڑھتے تھے اور مؤطا امام مالک کی روایت ہے:

عن عائشة الله عنه قالت: كان رسول الله الله الله يُصلّى بالليل ثلاث عشرة ركعة، ثم يصلي إذا سمع النداء للصبح بركعتين خفيفتين.

لعنی حضور رات کو تیرہ رکعت پڑھتے تھے،اُس کے بعد صبح کی اذان پر دور کعت صبح کی سنتیں پڑھتے تھے۔

بعض علاء نے تو اس اختلاف کو دیکھ کریہ کہہ دیا کہ حضرت عائشہ فطانطحہاً کی روایتیں تہجد کی رکعات کے بارے میں مضطرب ہیں لیعنی ضعیف ہیں، لیکن مضطرب کہنے کی ضرورت نہیں ہے۔ اس میں کیااشکال ہے! کہ گیارہ رکعات اکثر او قات اور عام معمول کے اعتبار سے ہوں اور مجھی مجھی ان سے کم و بیش بھی حضور نے پڑھی ہوں، جبیا کہ دوسری روایات سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے۔ دوسری بحث پیر ہے کہ بعض لوگ اس حدیث سے پیر بھی مسئلہ نکالتے ہیں کہ تراویج بھی آٹھ رکعت ہے، حالا نکہ اس روایت سے تہجد کا صرف آٹھ رکعت ہونا بھی معلوم نہیں ہوتا جیسا کہ پہلے گزر چکا، چہ جائیکہ تراویج۔ اس حدیث کو تراویج سے کوئی تعلق ہی نہیں۔ صلوۃ اللیل کے لفظی معنی رات کی نماز کے ہیں، لیکن اس سے مراد قرینہ سے تبجد کے سوااور کچھ نہیں ہو سکتا، اس لئے کہ اس سے اگر رات کی ہر نماز مراد لی جائے تو تراوی کے ساتھ مغرب اور عشاء کے فرض اور اُن کی سنتیں سب ہی خارج ہو جائیں گی جن کو کوئی بھی نہیں نکال سکتا۔ غرض اس حدیث میں صرف تہجد کا ذکر ہے، وہی یو چھنا مقصود ہے، اس کا حضرت عائشہ فالنفجہاً نے جواب مرحمت فرمایا، اور بظاہر یو چھنے کی بیہ ضرورت پیش آئی تھی کہ حضور کی عادت شریفہ رمضان المبارک میں زیادتی عبادت کی تھی جیسا کہ متعدد روایات میں آیاہے،اس لئے ابو سلمہ کو خیال ہوا کہ شاید تہجد کے عددِ رکعات میں بھی کچھ اضافہ فرماتے ہوں اس لئے یو چھا۔ حضرت عائشہ فطالطحہا نے اُس کی نفی فرما دی، ورنہ خود حضرت عائشہ فیلنفہ اکا بھی ہے مقصود نہیں کہ تراویج تو در کنار تہجد کی رکعات بھی گیارہ سے زیادہ جھی نہیں ہوتی تھیں،اس لئے کہ تیرہ رکعات تک خود حضرت عائشہ فیل عُمَا ہے ثابت ہو چکا ہے۔

تراوی کے بارے میں حضرت اقدی فخر المحدثین مولانارشید احمد صاحب گنگوہی وی ایک مفصل رسالہ ''الرّائی النّحیح'' اُردو میں شائع شدہ ہے، جس کا دل چاہے اُسے دیکھ لے۔ مخضر امریہ ہے کہ احادیث میں تبجد کو صلوۃ اللیل (رات کی نماز) سے تعبیر کیا جاتا ہے اور تراوی کو قیام رمضان (رمضان کی نماز)سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ یہ دونوں نمازیں علیحدہ علیحدہ ہیں۔ متعدّد علاء نے اس پر اجماع نقل کیا ہے کہ قیام رمضان سے تراوی مراد ہے۔ نبی کریم الن کے وقیام رمضان کا بہت اہتمام تھا، متعدّد احادیث میں قولاً اور فعلاً اس کی اہمیت وارد ہے۔ حضور الن کی کارشاد ہے کہ جو مخص ایمان اور ثواب کی امید کے ساتھ قیام رمضان کرے، اُس نے جتنے بھی گناہ کے ہیں تمام معاف ہو جاتے ہیں (علاء کے نزدیک صغائر مراد ہیں) حضرت ابو ہر یرہ والن کے فرماتے ہیں کہ حضور اقد س الن کی ایمیت کا ایجائی حکم تو نہ فرماتے سے البتہ ترغیب دیا کرتے تھے، خود نبی اکرم الن کی بھی بڑی کمی جمعات کے ساتھ اس نماز کو پڑھتے تھے اور ہمیشہ نہ پڑھنے کا یہ عذر فرماتے تھے کہ مجمعاس ک فرض ہو جانے کا اندیشہ ہے، اور حضور کے ہمیشہ پڑھنے سے فرض ہو جانا کی وجوہ سے محمل تھا۔ البتہ صحابہ کرام فران کا کھا تھی ذیادہ۔ مشفر ق طور پر کچھ تنہا اور کچھ جماعت میں پڑھتے تھے جو تقریباً نصف رات تک پڑھتے تھے اور بھی اس سے بھی زیادہ۔ حضرت عمر خلائی نے زمانۂ خلافت میں ان متفرق جماعتوں اور علیحدہ پڑھنے والوں کو ایک امام کے پیچھ پڑھنے کا حکم فرما دیا کہ انتشار نہ ہو۔ سائب کہتے ہیں کہ امام عموماً ہر رکعت میں سو سوآتیوں والی سور تیں پڑھتے تھے، ہم لوگ کھڑے کھڑے دیا تھان کی وجہ سے کی چز پر سہارالگاتے تھے اور سحر کے قریب فارغ ہوتے تھے۔

بہت سے علاء نے لکھا ہے کہ تراوت کے مسنون ہونے پر اہل سنت والجماعت کا اجماع ہے اور اہل قبلہ میں سے روافش کے سواکوئی فرقہ بھی اس کا انکار نہیں کرتا۔ ائمہ اربعہ لیعنی امام اعظم، امام مالک، امام شافعی، امام احمد بن حنبل و الشخطید کے فردیک کے فقہ کی کتابوں میں اس کی تصر ت کے ہے کہ تراوت کی ہیں رکعات سنّتِ موکدہ ہیں، البتہ امام مالک والشخطید کے فردیک مشہور قول کے موافق چھتیں رکعتیں ہیں۔ فقہ صنبلی کی مشہور کتاب ''مغنی'' میں لکھا ہے کہ امام احمد کے فردیک ران حقی مشہور قول کے موافق چھتیں رکعات ہیں۔ مشہور قول کے موافق چھتیں رکعات ہیں۔ فقہ صنبلی وری اور امام ابو حفیف، امام شافعی کا، البتہ امام مالک کے فردیک چھتیں رکعات ہیں۔ امام مالک سے نور کی جائے، میں امام مالک سے نور کی جھتیں تراوت کی امام مالک سے نقل کیا گیا کہ میرے پاس بادشاہ کا قاصد آیا کہ تراوت کی رکعات میں تخفیف کی اجازت دے دی جائے، میں نے انکار کر دیا۔ امام مالک کے شاگر دیتے ہیں کہ مدینہ میں انتالیس رکعات پڑھی جاتی تھیں، لینی چھتیں تراوت کو اور تین و تر۔ اوج میں ہی تحقیل میں ہی جو پڑھی جاتی تھیں، ان میں ہیں ترویح مقبل ہے میرے اساتذہ کا ارشاد ہے کہ مدینہ میں چار رکعت پڑھے اس لئے وہ حضرات ہر ترویح تراوت کہ وہ تھیں، لیکن ہر ترویحہ میں آئی دیر مظہر نامت جب جھتی دیر میں چار رکعت پڑھے اس لئے وہ حضرات ہر ترویحہ میں چار رکعت نقل پڑھ گئیں۔ بہر حال یہ ماکیہ کا مذہب بے، بھیہ تیوں اماموں کے نزدیک رائے قول ہیں رکعات بی در میائی ترویکوں کی بڑھ گئیں۔ بہر حال یہ ماکیہ کا مذہب بے، بھیہ تیوں اماموں کے نزدیک رائے قول ہیں رکعات بی کا حدید

حدثنا إسحاق بن موسى، حدثنا معن، حدثنا مالك، عن ابن شهاب، عن عروة، عن "" عائشة ها: أن رسول الله على كان يُصلّي من اللّيل إحدى عشرة ركعة، يوتر منها بواحدة، فإذا فرغ منها اضطجع على شِقه الأيمن. حدثنا ابن أبي عمر، أخبرنا معن، عن مالك، عن ابن شهاب، نحوه. وحدثنا قتيبة، عن مالك، عن ابن شهاب، نحوه.

(۱۱) حضرت عائشہ فی جی ایک مصور اقد سی الی گیا گیارہ رکعت پڑھا کرتے تھے جس میں ایک رکعت وتر ہوتی تھی۔ جب آپ اس سے فارغ ہوتے تو اپنی دائیں کروٹ پر آرام فرماتے۔ فاکرہ: یہ حدیث خود اس پہلی حدیث کے خلاف ہے جس میں آٹھ رکعت کا بیان تھا، اسی وجہ سے بعض علماء نے حضرت عائشہ فی فی روایات میں کلام کیا ہے جسیا کہ پہلی حدیث کے ذیل میں گزر چکا۔ البتہ توجیہ کے درجہ میں اس اختلافِ روایات کو اختلافِ او قات پر محمول کیا جا سکتا ہے۔ گاہے حضور اکرم سی گیا تھ رکعتیں پڑھتے تھے اور گاہے کم و بیش۔ دوسر اسکلہ وترکی ایک رکعت کا ہے۔ وتر کے بارے میں چند اختلافات ہیں۔ سب سے اول اس کے حکم میں اختلاف ہے۔ حفیہ کے نزدیک وہ واجب ہے۔

بعض دیگرائمہ کے نزدیک مستحب ہے۔ حدیث چونکہ اس سے ساکت ہے اس لئے اس بحث کو چھوڑ دیا گیا۔ دوسر ااختلاف
اس کی رکعات میں ہے حنفیہ کے نزدیک تین رکعتیں حتی ایک سلام سے ہیں، دوسر بعض اماموں کے نزدیک ایک
رکعت ہے۔ اُن میں بھی اختلاف ہے، بعض صرف ایک رکعت فرماتے ہیں اور بعض ائمہ ایک رکعت کے ساتھ اُس سے
پہلے دور کعت علیحدہ سلام کے ساتھ واجب بتاتے ہیں۔ احادیث میں مختلف روایات اس بارے میں وارد ہوئی ہیں جن کی ترجیح
میں ائمہ میں اختلاف ہواای وجہ سے اس مسئلہ میں اختلاف ہوا۔ حنفیہ اینے مسلک پر چند احادیث سے استدلال کرتے ہیں:

اضطجع على شقّه الأيمن: [لينام حتى يأتيه المؤذن فيؤذنه بالصلاة كما تقدم.]

نحوه: اختلفت النسخ في ذكر لفظ "نحوه" ولفظ "ح" التحويل، ففي بعضها أحدهما وفي بعضها ذكرهما معا، ولا وجه لذكرهما معا، والمقصود بيان الطرف لعديدة الرواية المتقدمة، قال القاري: إجماع النسخ على قوله: "وحدثنا قتيبة" بالواو العاطفة يدل على ثبوت التحويل، سواء ضم معه لفظ "نحوه" للتأكيد أو حذف، نعم! كان حق التحويل أن يؤتى بعد قوله "حدثنا معن"، كما لا يخفى.

حدثنا هنّاد، حدثنا أبو الأحوص، عن الأعمش، عن إبراهيم، عن الأسْوَد، عن عن عائشة على المناه

اوّل: عبدالله بن ابی قیس کی وہ روایت جو ابو داؤد وغیرہ نے ذکر کی ہے، گزشتہ حدیث کی بحث اول میں گزر چکی ہے کہ حضرت عائشہ فَا اَلْتُحَیّا نے حضور اللّٰ کَا کُی شب کی نماز چار اور تین، چھ اور تین، آٹھ اور تین، دس اور تین رکعتیں ذکر فرمائیں۔ اس تکلف کے ساتھ ذکر کرنااور تین رکعت کو ہر جگہ بلا کم و زیادہ علیحدہ ذکر کرنااس پر صاف دلیل ہے کہ یہ کوئی ایس نماز ہے جس میں کمی زیادتی نہیں ہوتی تھی یہ تین ہی رکعتیں رہتی تھیں، ورنہ حضرت عائشہ فُلِ اُلْحَیّا سات، نو، گیارہ فرماتیں۔ چاراور تین، چھ اور تین وغیرہ کیوں فرماتیں۔

ووم: الله علی قاری والسط نے حفیہ کی دلیل یہ کسی ہے کہ صابہ والی ہے کہ تین رکعات و تر جائز و اس ہے کم میں اختلاف ہے۔ بعض کے نزدیک ایک رکعت بھی جائز ہی اور اس ہے کم میں اختلاف ہے۔ بعض کے نزدیک ایک رکعت بھی جائز ہی خبیل، اور یہ ظاہر ہے کہ صحابہ کا مجمع علیہ قول اولی ہے مختلف فیہ ہے۔ حسن بھری والی ہے مشہور محد ثین اور اکابر صوفیہ میں ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ مسلمانوں کا اس پر اجماع ہے کہ و تر تین رکعت ہیں۔ حضرت عربن عبد العزیز عربا فائی والی و علی کہ و تر تین رکعت ہیں۔ حضرت عربن عبد العزیز عربا فائی والی و علی کہ کہا کہ حضرت عبد الله بن عمر والی ہے کہا کہ حضرت عبد الله بن عمر والی ہی سلام سے پڑھتے تھے اور وہ ابن عربے زیادہ عالم تھے۔ انصوں نے فرمایا کہ ان کے باپ حضرت عمر تینوں رکعات ایک ہی سلام سے پڑھتے تھے اور وہ ابن عربے زیادہ عالم تھے۔ اور وہ ابن عرب کہا کہ حضرت عبد الله بن مسعود والی ہے کہا کہ حضرت سوم: احادیث میں ایک رکعت پڑھتے ہی ممانعت آئی ہے۔ حضرت عبد الله بن مسعود والی ہے کی نے کہا کہ حضرت سوم: احادیث میں ایک رکعت پڑھتے ہیں۔ اُنھوں نے فرمایا کہ ایک رکعت نماز ہی نہیں ہوتی۔ اس کے علاوہ اور بہت سے طریقوں سے حفیہ استدلال فرماتے ہیں۔ علی ہے اس بارے میں مستقل رسائل تحریر فرمائے ہیں۔ اس رسالہ میں فقہی مسائل سے بخث نہیں کی گئی، بقدر ضرورت مخضر اشارے کر دیے گئے۔

(۱۲) حضرت عائشہ فیلی نیک ایک روایت ہے کہ حضور اقد س ملٹ کیا ات کو نور کعات پڑھتے تھے۔

فاكدہ: حنفيہ كے نزديك چھر كعت تہجداور تين ركعت وتر۔ چنانچہ عبداللہ بن ابی قيس كی روايت ميں خود حضرت عائشہ وَالْفُحْمَانِ چھاور تين فرمايا۔ قالت: كان رسول الله على يُصلّي من الليل تسع ركعات. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا يحيى بن آدم، حدثنا سفيان الثوريّ، عن الأعمش، نحوه. حدثنا محمد بن المثنّى، حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شُعبة، عن عمرو بن مُرّة، عن أبي حمزة -رجل من الأنصار - عن رجل من بني عبس، عن حذيفة بن اليمان عن أنه صلّى مع رسول الله على من اللّيل،

(۱۳) حضرت حذیفہ فی کھے ہیں کہ انھوں نے ایک رات حضور اقد سی کھی کے ساتھ نماز پڑھی (بعض روایات میں آیا ہے کہ یہ قصد رمضان المبارک کی رات کا تھا، اس لئے محمل ہے کہ یہ تبجد کی نماز ہو یا تراوئ ہوں) حضور نے نماز شروع فرما کر یہ دعا پڑھی: اللہ آکبر فوالملکوت والمجبروت والکبریاء والعظمة (اللہ بھی اللہ اللہ بھی اللہ بھی اللہ بھی اللہ اللہ بھی اللہ اللہ بھی اللہ بھی ہے جو بڑی باد شاہت والی ہے، بڑے غلبہ والی ہے، بڑائی اور بزرگی و عظمت والی ذات ہے) پھر حضور نے (سورہ فاتحہ پڑھ کر)سورہ بقرہ تلاوت فرمائی، پھر رکوع کیا۔ یہ رکوع قیام ہی جیسا تھا (اس کے دو مطلب علی فرماتے ہیں اور دونوں محمل ہیں۔ ایک تو یہ کہ یہ رکوع تقریباً اتنا ہی طویل تھا کہ جتنا قیام یعنی اگر قیام، مثلاً ایک گھنٹہ کا رکوع بھی تھا۔ اس قول کے موافق اس حدیث سے یہ مسئلہ ثابت ہوتا ہے کہ اگر رکوع بجدہ نماز میں عام معمول سے زیادہ لمبا ہو جائے تو نماز ہو جاتی ہے۔دوسرے یہ کہ جیسے قیام معمول سے زیادہ لمبا ہو جائے تو نماز ہو جاتی ہے۔دوسرے یہ کہ جیسے قیام معمول سے زائد تھا

تسع: قال القرطبي: استشكل حديثها على كثير حتى نسب إلى الاضطراب، وأجيب: بأنه إنما يتم لو اتحد الراوي عنها والوقت والصلوة، والصواب حمله على أوقات متعددة وأحوال مختلفة، فتارة يصلي سبعا وتارةً تسعاً وتارة إحدى عشرة وهو الأغلب. أبي حمزة: قال القاري: قال المؤلف في جامعه: أبو حمزة عندنا طلحة بن زيد، وقال النسائي: هو عندنا طلحة بن يزيد، قال ميرك: هو قول الأكثر. قلت: وبه جزم أهل الرجال، وسيأتي شيء منه في آخر الحديث.

بني عبس: بمهملتين بينهما موحدة تحتية ساكنة كفلس، اسمه صلة بن زفر العبسي الكوفي، حكاه القاري عن المنذري. مع رسول الله: قال البيجوري: أي: جماعة، فإن كانت الصلوة صلوة التراويح فالأمر ظاهر؛ لأن الجماعة مشروعة فيها، وإن كانت غيرها ففعلها جماعة جائز، ويؤيده ظاهر السياق من أن الأربع ركعات كانت بسلام واحد، وعلى كونما صلوة التراويح يتعين ألها كانت بسلامين؛ لأن التراويح يجب فيها السلام من كل ركعتين، ولا يصح فيها أربع ركعات بسلام واحد. من الليل: "من" للتبعيض أو بمعني "في"، ولفظ أحمد والنسائي: أنه معه في ليلة من رمضان.

قال: فلمّا دخل في الصلوة قال: الله أكبر ذوالملكوت والجبروت، والكبرياء والعظمة، قال: ثم الملكوة المبالغة قرأ البقرة، ثم ركع فكان ركوعه نحوًا من قيامه، أي بكماها كما مو طامر العبارة

ایسے بی یہ رکوع بھی معمولی رکوع سے طویل تھا۔ اس صورت میں قیام کے ایک گھنٹہ ہونے کی صورت میں رکوع اگر پندرہ منٹ کا بھی ہوگیا تو اس صدیث کا مصداق بن گیا۔ اس قول کے موافق نماز اپنے عام معمول کے موافق ربی لیتی جو رکن لمبا ہوتا ہے جیسا کھڑا ہونا، وہ لمبارہا اور جو مختر ہوتا تھا جیسے رکوع یا بحدہ، وہ مختر رہا، البتہ ہر رکن عام نمازوں کے اعتبار سے بڑھا ہوا تھا۔ حضور اپنے اس رکوع میں سبحان ربی العظیم، سبحان ربی العظیم فرماتے رہے۔ رکوع سے سر الفاکر کھڑے ہوئے اور یہ کھڑا ہونا، بھی رکوع بی جیسا تھا۔ اُس وقت لوبی الحمد، لوبی الحمد فرماتے رہے، پھر بحدہ الفاکر کھڑے ہوئے اور یہ کھڑا ہونا بھی رکوع بی حسیل تھا۔ اُس میں سبحان ربی الاعلی، سبحان ربی الأعلی، سبحان ربی الاعلی فرماتے رہے، پھر بحدہ سے اٹھ کر بیٹھے۔ یہ بھی بحدہ کی طرح سے طویل تھا، اس میں حضور نے اپنی اس نماز میں سورۃ بقرہ، سورۃ آل عمران، سورۃ نیاء، سورۃ بادۃ یا سورۃ انعام (راوی کو ان اخیر کی دو سورۃ ان میں شک ہوگیا کہ کونی تھی، لیکن اول کی تین محقق ہیں۔ غرض تینوں سورۃ تیں وہ اور ان وونوں میں سے ایک سورتوں میں شک ہوگیا کہ کونی تھی، لیکن اول کی تین محقق ہیں۔ غرض تینوں سورۃ تیں وہ اور ان وونوں میں سارتوں سور تیں تلاوت فرمائیں، لیکن مسلم وغیرہ کی روایت میں اس کی تھر تک ہے کہ حضور نے سورۃ بقرہ، سورۃ آل عمران تین سورۃ بین میکٹرہ بیٹے۔ مورۃ بین تلاوت فرمائیں۔ اس کے مسلم اور ابو داؤد کی روایت کے موافق بظاہر دو قشے علیحدہ ہیں۔

دخل: [أي: بتكبيرة الإحرام.] قال: قال القاري: الأظهر أنه بعد تكبيرة التحريمة، وقال المناوي: أي: أراد الدخول فيها. فوالملكوت: [صاحب الملك والعزة.] والجبروت: [الجبر والقهر.] والكبرياء: [الترفع عن جميع الخلق مع انقيادهم له، والتنزه عن كل نقص.] والعظمة: [تجاوز القدر عن الإحاطة به، وقيل: الكبرياء عبارة عن كمال الذات، والعظمة عبارة عن جمال الصفات.] قال: [أي: حذيفة بن اليمان.] البقرة: أي بعد الفاتحة لا كما توهم أنه افتتحها، بدون الفاتحة، و لم يذكرها الراوي اعتماداً على فهم السامع، وكان معروفاً من عادته، فقد قال: لا صلوة إلا بفاتحة الكتاب. من قيامه: قال القاري: المراد أن ركوعه كان متحاوزاً عن المعهود كالقيام، وأغرب من زعم أن "من" هذه للبيان، حيث قال: هذا بيان لقوله "نحواً" أي: مثلا. وقال المناوي: والظرف متعلق بـــ"نحو" المتضمن معنى القرب، أي: قريباً.

وكان يقول: سبحان ربي العظيم، سبحان ربي العظيم، ثم رفع رأسه، فكان قيامه نحوًا من وكان يقول: ركوعه، وكان يقول: لربّي الحمد، ثم سجد فكان سجوده نحوًا من قيامه، وكان يقول: سبحان ربي الأعلى، شم رفع رأسه فكان ما بين السجدتين نحوا من السجود، وكان يقول: ربّ اغفرلي، ربّ اغفرلي، حتى قرأ البقرة وآل عمران والنساء والمائدة والأنعام - شعبة الذي شكّ في المائدة والأنعام - قال أبو عيسى: وأبو حمزة اسمه طلحة بن زيد، وأبو جمرة الضّبَعيُّ اسمه نصر بن عمران.

اگرچہ یہ بھی اختال ہے یہ ایک ہی قصّہ ہو اور کوئی سی روایت میں پچھ سہو واقع ہوگیا ہو۔ لیکن غلطی پر حمل کرنے کی کوئی ضرورت نہیں جب کہ حضور اقد س منطق کیا کہی کمی نماز پڑھنا روزانہ کا معمول تھا، اس لئے ایک مرتبہ چار سورتیں چار رکعت میں پڑھی ہوں تو کیا مانع ہے۔

يقول إلخ: كرر الألفاظ لإفادة التكثير، أو إشارة إلى جمع كل من ثنتين بنفس واحد، ذكره جمع من الشراح. سبحان ربي العظيم: [المرتان، المراد منها التكرار مرارا كثيرة، فكان يكرر هذه الكلمة ما دام راكعا.]

فكان قيامه: فيه حجة للجمهور، منهم الأئمة الثلاثة، أن من أطال الاعتدال أو الجلسة تصح صلوته، خلافا للشافعية. قال المناوي: لا دليل فيه لما ذهب أكثر الشافعية، منهم النووي: أن الاعتدال والقعود بين السجدتين ركنان طويلان، بل المذهب أنهما ركنان قصيران، فمتى زاد فيهما على قدر الذكر المشروع عمداً لبطلت صلوته.

حتى قرأ: ظاهره أنه قرأ السور الأربع في الركعات الأربع، وبه صرحت رواية أبي داود، لكن رواية الشيخين ظاهرة في أنه قرأ الكل في ركعة، فلعل الواقعة تعددت، قاله المناوي، وتعقبه القاري: بأن الرواية لمسلم وحده لا البخاري، وأنه قرأ السور الثلاث أي: البقرة وآل عمران والنساء في ركعة، ثم قال: فإما أن يحمل على تعدد الواقعة وتكون صلوة حذيفة معه وقعت في ليلتين، في إحداهما قرأ السور الثلاث في ركعة، وفي الأخرى قرأ السور الأربع في أربع ركعات، أو يقال: إن في رواية أبي داود والترمذي وهما، والصواب رواية مسلم والنسائي، فإن فيهما التفصيل والتبيين.

قال أبو عيسى إلخ: غرض المصنف: أن أبا حمزة الراوي في أول السند مختلف في اسمه، وأيضاً كان يحتمل اللبس بأبي حمزة الضبعي رجل آخر من الرواة، فبين أولاً اسمه وذكر بعده اسم أبي حمزة الضبعي أنه رجل آخر، اسمه نصر بن عمران. وأبو طلحة هذا الذي في سند الترمذي مختلف في اسمه، كما تقدم في أول السند.

حدثنا أبو بكر محمد بن نافع البصري، حدثنا عبد الصمد بن عبد الوارث، عن إسماعيل بن مُسلم العَبَدي، عن أبي المتوكّل، عن القرآن ليلة.

(۱۳) حضرت عائشہ فطائعتما فرماتی ہیں کہ حضور اقد س النگائی آیک رات تہجد میں صرف ایک آیت کو تکرار فرماتے رہے۔ فاکدہ: وہ آیت سورہ ماکدہ کے اخیر رکوع کی آیت: ﴿إِنْ تُعَدِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَعْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنَّتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ فَالْكُونَ: وہ آیت سورہ ماکدہ کے اخیر رکوع کی آیت: ﴿إِنْ تُعَدِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَعْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنَّتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ فَالَكُونَ وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عند الله الله الله الله الله الله عند نہیں۔ تو جو چاہے تصرف فرما دے اور الله عالی مغفرت فرما دے اور سب کو معاف کر دے تو تیری شان سے کھی بعید نہیں۔ تو بڑی قدرت والا ہے، بڑی حکمت والا ہے۔

فائدہ: جس شخص کو زبردست قدرت حاصل ہو وہ جس مجرم کو چاہے معافی دے دے اور جو بڑی حکمت والا ہوائی کے ہر فعل میں حکمت اور مصالح ہو سکتے ہیں۔ حضور کا کھڑے ہونے میں اور رکوع سجدہ میں بھی اس آیت کو پڑھتے رہنا اور بار بار دُہراتے رہنا اللہ جُلُ ہُا کی دو صفت عدل و مغفرت کے متحضر ہو جانے کی وجہ سے تھا کہ قیامت کا سارا منظر انہی دو صفتوں کا مظہر ہے۔ حضرت امام اعظم خالی کے متعلق بھی نقل کیا گیا ہے کہ ایک شب تمام رات یہ آیت پڑھتے رہے: ھوامناز والنیوم آئیہا المُدوموں [یسس: ۹ و] اس آیت شریفہ میں بھی قیامت کے منظر کا بیان ہے، کہ اُس دن یہ حکم ہوگا کہ آج مجرم لوگ فیار ہوجائیں۔ کس قدر سخت اور کیکیا دینے والا تھم ہے کہ آج اللہ والوں کے ساتھ ملے جلے ہیں، ان کی برکات سے نفع اُٹھارہے ہیں لیکن اُس وقت مجرم لوگوں کو ان سے علیحدہ کر دیا جائے گا۔ اللہ بھی اپنے فضل سے وہاں بھی ان مقدس نفوس کے زیر سایہ رکھے ورنہ بڑی ہی مشکلات ہیں۔

العبدي: نسبة لبني عبد قيس، قبيلة مشهورة. أبي المتوكل: الناجي، اسمه على بن دواد بضم الدال وتقديم الواو، وقيل: داود بفتح الدال. بآية من القرآن: وهي ﴿إِنْ تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ ﴾ [المائدة: ١١٨] وكان ﷺ بما يركع ويسجد كما رواه أبو عبيد وغيره، ويشكل عليه: ما في رواية مسلم وغيره من النهي عن القراءة في الركوع والسجود، وأجيب: بأنه يحتمل أن يكون لبيان الجواز إشارة إلى أن النهي للتنزيه، أو قبل النهي، أو يوجه بأن المعنى يركع ويسجد بمقتضى هذه الآية، مثلاً: بلفظ "سبحان ربي العزيز الحكيم". ليلة: [أي: كلها، قد استمر يكررها ليلته كلها في ركعات تمجده، فلم يقرأ فيها بغيرها، وإنما كرّرها؛ لما اعتراه عند قراءها من هول ما ابتدأت به، ومن حلاوة ما اختتمت به.]

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا سُليمان بن حرب، حدثنا شعبة، عن الأعمش، عن أبي وائل، عن (١٥) عبد الله قال: صليت ليلة مع رسول الله على فلم يزل قائماً حتى هممت بأمر سوء، قيل له: وما هممت به؟ قال: هَمَمْت أن أقعد وأدَع النَّبيّ على حدثنا بن موسى الأنصاريّ، حدثنا معن، حدثنا مالك، عن أبي النضر، عن أبي سلمة،

(1۵) عبد الله بن مسعود و خلافی فرماتے ہیں کہ میں نے ایک شب حضور اقد س النگائی کے ساتھ نماز پڑھی، حضور نے اتنا طویل قیام فرمایا کہ میں نے ایک بُرے کام کا ارادہ کر لیا۔ کسی نے پوچھا کہ کس کام کا ارادہ کر لیا تھا؟ کہنے لگے کہ میں بیٹھ جاؤں اور حضور کو تنہا چھوڑ دوں۔

فائدہ: اس کے دو مطلب محمل ہیں کہ بیٹھ کر نماز پڑھنے لگوں اور حضور تنہا کھڑے رہیں۔ یہ اس بناء پر بُراارادہ تھا کہ بے ادبی کو متناول تھا، اور ہو سکتا ہے کہ بیٹھ جاؤں کا یہ مطلب ہے کہ نماز ہی پڑھنی چھوڑ دوں۔ اس کا بُرا ہونا بالکل ظاہر ہے کہ حضور کے ساتھ نماز کی بھی بے ادبی اور اس سے لا پرواہی بھی معلوم ہوتی ہے کہ حضور کے ساتھ نماز پڑھتے رہڑھتے نیت توڑ کے بیٹھ جائیں۔ مگر کھڑے کھڑے جب تھک گئے تواس قتم کے خیال آنے گئے۔

سوء: بالفتح، نقيض المسرة، مصدر وبالضم اسم، وشاع الإضافة إلى المفتوح، قاله المناوي، وقال القاري: بأمرسوء بالإضافة، وروي بقطعها على الصفة، قال ميرك: الرواية بالإضافة كما يفهم من كلام الحافظ ابن حجر، وحوز الكرماني أن يكون بالصفة.

أقعد: قال القاري: أي: أصلي قاعداً وأتركه ﷺ يصلي قائما، أو معنى "أقعد": لا أصلي معه ﷺ بعد ذلك الشفع وأتركه يصلي، وكلاهما أمر سوء في الجملة؛ لظهور صورة المخالفة. وما يتبادر إلى الفهم أن مراده إبطال الصلوة للإطالة وقعوده للملالة فباطل؛ لقوله تعالى: ﴿وَلا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٣] فلا يجوز حمل فعل صحابي جليل على ذلك. مختصراً. وقال المناوي مؤولاً على مسلك الشافعية: أي: ينوي قطع القدوة ويتم صلوته منفرداً، لا أنه يقطع صلوته كما ظنه القسطلاني وغيره؛ لأن ذلك لا يليق بجلالة ابن مسعود. قلت: وظاهر السياق مع القسطلاني وغيره.

عن (() عائشة هذا: أن النبي كلا كان يُصلّي جالسا فيقرأ وهو جالس، فإذا بقي من قراءته قدرُ ما يكون ثلاثين أو أربعين آية قام فقرأ وهو قائم، ثم ركع وسجد، ثم صنع في الركعة الثانية مثل ذلك. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا هُشيم، أنبأنا خالد الحذاء،

(۱۲) حضرت عائشہ فلط علی بیں کہ حضور اقد س الناکی از رائے ضعف میں) نوافل میں قرآن شریف (چوکہ زیادہ پڑھتے تھے اس لئے) بیٹھ کر تلاوت فرماتے تھے اور جب رکوع کرنے میں تقریباً تمیں چالیس آیت رہ جاتی تھیں تو کھڑے ہوکر تلاوت فرماتے اور رکوع میں تشریف لے جاتے اور کھڑے ہونے کی حالت میں رکوع فرماتے پھر سجدہ کرتے اور اسی طرح دوسری رکعت ادا فرماتے ۔ فاکدہ: بعض علاء نے اس شخص کے لئے جو بیٹھ کر نماز پڑھے، کھڑے ہو کر رکوع سجدہ کرنا ناجائز بتایا ہے۔ گر جمہور علاء جن میں چاروں امام بھی شامل ہیں، کے نزدیک یہ صورت جائز ہے۔ اسی طرح اس کے خلاف جو شخص کھڑے ہو کر نماز پڑھے اُس کو بیٹھ کر رکوع سجدہ کرنا بھی جائز ہے، مگر یہ سب نفلوں میں ہے۔ فرضوں میں جو شخص کھڑے ہو کر نماز پڑھ سکتا ہے اُس کو بیٹھ کر رکوع سجدہ کرنا بھی جائز ہے، مگر یہ سب نفلوں میں ہے۔ فرضوں میں جو شخص کھڑے ہو کر نماز پڑھ سکتا ہے اُس کو بیٹھ کر رہو ھنا جائز نہیں ہے۔

جالس: [ومن خصائصه ﷺ أن تطوعه قاعدا كهو قائما؛ لأنه مأمون الكسل فلا ينقص أجره، بخلاف غيره.] فإذا بقي: فيه إيماء إلى أن الذي كان يقرأه قبل أن يقوم أكثر؛ لأن البقية تطلق في الغالب على الأقل.

أو أربعين: يحتمل أن يكون شكا من الراوي عن عائشة أو ممن دونه، ويحتمل أن يكون من كلامها إشارة إلى أن ما ذكرته مبني على التخمين تحرزاً عن الكذب، أو إشارة إلى التنويع، بأن يكون تارة إذا بقي ثلاثون وتارة إذا بقي أربعون. زاد المناوي: أو بحسب طول الآيات وقصرها، والظاهر أنها إشارة إلى أن المذكور مبنى على التخمين. قلت: وهو المرجع عندي.

قام فقرأ: في الحديث مسأسلتان خلافيتان: الأولى ما قال الزين العراقي: الحديث يقتضي أن من افتتح الصلوة قاعداً ثم انتقل إلى القيام لا يقرأ حال نحوضه، بخلاف عكسه فيقرأ حال الهوى، وبه صرح الشافعية في فرض المعذور، وأما في النفل فمخير في القراءة حال النهوض والهوى، لكن الأفضل القراءة هاويا لاناهضا. والثانية ما قال ميرك: إن في الحديث رداً على من اشترط على من افتتح النافلة قاعداً أن يركع قاعدا، أو قائما أن يركع قائما، وهو محكي عن أشهب وبعض الحنفية. قلت: والأئمة الأربعة على جواز القيام لمن افتتح قاعداً وعكسه، وتفصيل الخلاف في المطولات.

الحذاء: بمفتوحة وشدة ذال معجمة، هو حالد بن مهران، ولم يكن بحذاء، ولكن كان يجلس إليهم فنسب إليهم.

عن "عبد الله بن شقيق قال: سألت عائشة عن صلوة رسول الله على: عن تطوّعه؟ فقالت: كان يُصلّي ليلا طويلاً قائما، وليلا طويلا قاعداً، فإذا قرأ وهو قائم ركع وسجد وهو قائم، وإذا قرأ وهو جالس ركع وسجد وهو جالس.

(۱۵) عبد الله بن شقق کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ فی کھیا ہے حضور کے نوافل کے متعلق دریافت کیا۔ انھوں نے فرمایا کہ حضور رات کے طویل حضہ میں نوافل ہیٹھ کر پڑھتے تھے۔ حضور کی عادت شریفہ یہ تھی کہ جب کھڑے ہو کر قرآن پڑھتے تھے اور طویل حصہ میں نوافل ہیٹھ کر پڑھتے تھے۔ حضور کی عادت شریفہ یہ تھی کہ جب کھڑے ہو کہ قرآن پڑھتے تو رکوع و جود بھی کھڑے ہونے کی حالت میں ادا فرماتے اور جب قرآن بیٹھ کر پڑھتے تو رکوع و جود بھی بیٹھنے ہی کی حالت میں ادا فرماتے۔ فاکھ ہی: رات کے طویل حظہ میں نوافل کے علاء نے دو مطلب تح یر فرمائے ہیں: ایک تو یہ کہ ایک ہی رات میں بہت ساحظہ کھڑے ہو کر نماز پڑھتے تھے اور بہت ساحصہ بیٹھ کر۔ اور دوسرا مطلب یہ کہ یہ مختلف راتوں کا حال ہے کہ بعضے راتوں میں طویل نماز کھڑے ہو کر پڑھتے تھے اور بہت سا بعض راتوں میں طویل نماز کھڑے ہو کر پڑھتے تھے دوسرا مطلب رائج ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ حضور کا معمول رات کی نماز لیمنی راتوں میں طویل نماز بیٹھ کر پڑھتے تھے۔ دوسرا مطلب رائج ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ حضور کا معمول رات کی نماز کین تبجد کی رکعات کمی پڑھتے کا تو بمیشہ ہی رہتا تھا، اگر طبع مبارک پر ضعف، اضحال ہوتا تو بیٹھ کر پڑھتے تھے ورنہ کھڑے ہو کر پڑھتے تھے۔ اس حدیث کا اخیم مضمون بظاہر اس سے بہلی صدیث کے مخالف ہے، اس لئے علاء نے ان دونوں کو دو حالتوں پر مجمول فرمایا کہ نوافل کا مدار نظاط اور سرور پر ہے، جس وقت جس طرح نظاط زیادہ حاصل ہوتا آئی طرح کو دو حالتوں پر محمول فرمایا کہ نوافل کا مدار نظاط اور سرور پر ہے، جس وقت جس طرح نظاط زیادہ حاصل ہوتا آئی طرح کے بہت سے افعال حضور اس کے علاوہ حضور اقد س طرح نواط زیادہ کا مدار نظاط اور سرور پر ہے، جس وقت جس طرح نظاط زیادہ حاصل ہوتا آئی طرح کے اس کے علاوہ حضور اقد س طرح کو کہ کہت سے افعال میں تعلیم بھی مقصود ہوتی تھی، یعنی بہت سے افعال حضور اس کے بیان جوائی کہ اس طرح بھی یع کام کر ناجائز ہے اس کو بیانِ جوائی کہ اس طرح بھی یع کام کر ناجائز ہے اس کو بیانِ جوائی کہتے ہیں۔

تطوعه: [التطوُّع: فعل شيء مما يتقرب به إلى الله تعالى تبرعًا من النفس] بدل مما قبله بإعادة الجار، وهذا في البدل كثير تنبيها على أنه هو المقصود، والمبدل منه توطية، وفي لفظ "التطوع" إشعار إلى أن صلوة الليل لم تكن فرضا عليه على لله: قال في المفاتيح: يعني يصلي صلوة كثيرة من القيام والقعود، أو يصلي ركعات مطولة في بعض الليالي من القيام وفي بعضها من القعود، كذا في البذل، وبسط القاري في إعراب "ليلا طويلا"، فارجع إليه. وسجد وهو قائم: لا ينافي حديث عائشة هي المتقدم؛ فإن له هي أحوالا مختلفة في تهجده، فكان يفعل مرة كذا ومرة كذا.

حدثنا إسحاق بن موسى الأنصاري، حدثنا معن، حدثنا مالك، عن ابن شهاب، عن السائب بن يزيد، عن المسطّلب بن أبي وداعة السهمي، عن (١٨) حفصة زوج النبي على قالت: كان رسول الله على يُصلّي في سُبْحته قاعدًا، ويقرأ بالسُّورة ويُرتّلها حتى تكون أطول من أطول منها. حدثنا الحجاج بن محمد،

ای لئے نبی کریم منتی کی بیٹھ کر نماز پڑھنے کا ثواب پورا ماتا ہے، دوسر وں کو کھڑے ہو کر نماز پڑھنے پر جتنا ثواب ماتا ہے، بیٹھ کر پڑھنا بھی نبوت کے مقصد کو پورا کرنا ہے یعنی اعمال کو کر پڑھنا بھی نبوت کے مقصد کو پورا کرنا ہے یعنی اعمال کو کر کے دکھا دینا، یہی نبی کے آنے کی غرض ہوتی ہے۔

(۱۸) حضرت حفصہ فی المتیمیں کہ حضور اقد س المنافی نوافل بیٹھ کر پڑھتے اور اُس میں کوئی سورت پڑھتے تو اس قدر ترتیل سے پڑھتے کہ وہ سورت اپنے سے لمبی سورت سے بھی بڑھ جاتی تھی۔ فاکدہ: لینی چھوٹی سورت میں ترتیل اور قرائت سے پڑھنے کی وجہ سے بڑی سورتوں کے برابر دیرلگ جاتی تھی۔ مقصد یہ ہے کہ نبی کریم المنافی قرآن پاک کو نہایت اطمینان سے عظہر الحمہرا کر پڑھتے تھے، جلدی جلدی خدی نہ پڑھتے تھے جس سے چھوٹی سورت بھی اتنی دیر میں ختم ہوتی جتنی دیر میں دوسرے آدمی کمبی سورت بھی ہوگی۔ اسی وجہ میں دوسرے آدمی کمبی سورت پڑھ لیس، اور پھر جب حضور کمبی سورتیں بھی پڑھتے تھے تو کتنی دیر لگتی ہوگی۔ اسی وجہ سے کھڑے کھڑے پاؤں پر ورم آ جاتا تھا۔

وداعة: بفتح الواو وتخفيف الدال المهملة بعدها ألف ثم عين مهملة. السهميّ: نسبة لقبيلة من قريش، صحابي أسلم يوم الفتح. حفصة: [بنت عمر بن الخطاب، كانت تحت خنيس السهمي، ثم تزوجها المصطفى ﷺ، ثم طلقها وراجعها بأمر حبريل له حيث قال له: "راجع حفصة فإنها صوّامة قوّامة، وإنها زوجتك في الجنة".]

سبحته: بضم السين وسكون الموحدة أي: نافلته، سميت سبحة؛ لاشتمالها على التسبيح، وإنما خصت النافلة بذلك؛ لأن التسبيح الذي في الفريضة أيضاً نافلة، والتخصيص باعتبار الغالب، وقد تطلق على الصلوة مطلقا، يقال: فلان يسبح أي: يصلي فرضاً أو نفلا. ويُوتلها: [أي: يبيّن حروفها وحركاتها و وقوفها مع التأني في قراءتها.]

الزعفراين: بفتح الزاي المعجمة وسكون العين المهملة وفتح الفاء والراء، وبعد الألف نون نسبة إلى الزعفرانية، قرية قرب بغداد، وقيل: محلة قديمة بكرخ بغداد، كذا في هامش تمذيب التهذيب. عن ابن جُريج قال: أخبري عثمان بن أبي سُليمان: أن أبا سلمة بن عبد الرحمن أخبره: أن عائشة على المحمد النبي على لم يمت حتى كان أكثر صلوته وهو جالس. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، عن أيوب، عن نافع، عن ابن عمر عن قال: صليت مع رسول الله على ركعتين قبل الظهر، وركعتين بعدها،

(19) حضرت عائشہ فیل عیم اور نین کہ حضور اقد س وصال کے قریب زمانہ میں اکثر نوافل بیٹھ کر پڑھا کرتے تھے۔

فائکدہ: چونکہ زمانہ ضعف کا تھا اور نیز حضور تلاوت زیادہ فرماتے تھے جیسا کہ پہلی روایات میں گزر چکا ہے، اس لئے اکثر حصہ نوافل کا بیٹھ کر ادافرماتے تھے۔ گو بیٹھ کر نماز پڑھنے کا ثواب کھڑے ہونے سے آ دھا ہوتا ہے، لیکن حضور اقد س سلامیکی اس قاعدہ سے مشتنی ہیں۔ حضور کے لئے بیٹھ کر نماز پڑھنے کا ثواب اتنا ہی ہے جتنا کھڑے ہو کر ہوتا ہے جس کی وجہ پہلے کرر چکی ہے، چنانچہ ابو داؤد وغیرہ کی روایات میں اس کی تصر سے کہ میں (یعنی حضور سلامیکی اس بارے میں تم جیسا نہیں ہوں، میرے لئے بیٹھ کر نماز پڑھنے میں بھی اتنا ہی ثواب ہے۔

ہوں، میرے لئے بیٹھ کر نماز پڑھنے میں بھی اتنا ہی ثواب ہے۔

(۲۰) حضرت ابن عمر خلافی فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س سی کے ساتھ دور کعتیں ظہرے قبل اور دو ظہر کے بعد اور دو مغرب کے بعد اپنے گھر میں اور دو عشاء کے بعد وہ بھی گھر میں پڑھیں۔ فاکدہ: اس حدیث میں سنتوں کا ذکر ہے سنت مؤکدہ حنفیہ کے نزدیک بھی اس طرح ہیں جیسا کہ ابن عمر خلافی کی حدیث میں گزرا،البتہ ظہر کی سنتیں حنفیہ کے نزدیک جی اس طرح ہیں جیسا کہ ابن عمر خلافی کی حدیث میں گزرا،البتہ ظہر کی سنتیں حنفیہ کے نزدیک جیار رکعت ہیں۔ نبی کریم ملی کی سنتیں متعدد احادیث میں یہ ارشاد نقل کیا گیا ہے کہ جو شخص رات دن میں بارہ رکعات پر

كان: تامة، أي وحد أكثر صلوته والحال أنه حالس، وقيل: ناقصة الخبر محذوف، مثل: كان ضربي زيدًا قائما، وقيل: الواو زائدة كما هو شائع في خبر "كان"، وجملة: "وهو حالس"، خبر "كان"، والرابطة محذوفة. قال ابن حجر: هذا تكلف بعيد لا يعول عليه. جالس: [يعني كان أكثر صلاته قاعدا إلا المكتوبة.] مع رسول الله: أي: شاركته في الصلوة، بمعنى أن كلا منهما فعل تلك الصلوة، وليس المراد أنه صلى معه جماعة؛ لأنه يبعد ذلك ههنا، وان كانت الجماعة جائزة في الرواتب، لكنها غير مشروعة فيها، قاله البيحوري، وقال أبو زرعة: ذلك يحتمل ثلاثة أوجه: أحدها: المراد المعية في صلوة الجماعة، وهو بعيد؛ لأنه لم يفعل الراتبة جماعة، الثاني: المعية في الزمان أو المكان أو فيهما وإن كانا منفردين، والثالث: المعية في أصل الفعل أي: كل منهما فعل ذلك وإن اختلف زمن الفعل ومحله، وهذا أرجح.

وركعتين بعد المغرب في بيته، وركعتين بعد العشاء في بيته. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا إسماعيل ابن إبراهيم، حدثنا أيوب، عن نافع،

مداومت کرے حق تعالی اُس کے لئے جنت میں گھر بنادیتے ہیں۔ان بارہ رکعات کی تفصیل حضرت عائشہ اور حضرت ام حبیبہ والنظام کی روایت میں گزری۔ البتہ ظہر سے قبل ان روایتوں کی روایت میں گزری۔ البتہ ظہر سے قبل ان روایتوں میں چار رکعت وارد ہوئی ہیں۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ ظہر سے پہلے چار رکعت ایک سلام کے ساتھ ہوں ان کے لئے آسان کے دروازے کھل جاتے ہیں یعنی بہت جلد قبول ہوتی ہیں۔ بخاری شریف اور مسلم شریف کی ایک روایت میں ہے کہ حضور اقدس ساتھ ظہر سے قبل چار رکعت کبھی ترک نہیں فرماتے تھے۔

حضرت عائشہ فیلی کے سند احمد، ابو داؤد وغیرہ میں روایت ہے کہ حضور اقد س سی کی نماز کے لئے تشریف لے جاتے وقت چار رکعت گھرسے پڑھ کر تشریف لے جاتے تھے۔ بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضور سنتیں مکان پر پڑھ کر تشریف لاتے تھے اور وہ چار رکعت ہوتی تھیں۔ جیسا کہ حضرت عائشہ فیلی کی روایت میں ہے۔ ابو داؤد شریف میں حضرت عائشہ فیلی کی روایت میں ہے۔ ابو داؤد شریف میں حضرت عائشہ فیلی کی سے ایک مفقل روایت نقل کی گئی ہے جس میں وہ فرماتی ہیں کہ حضور سی کی ظہرسے پہلے چار رکعت میرے گھر ہے تھے پھر مجد میں تشریف لے جاتے اور فرض پڑھاتے اس کے بعد گھر تشریف لاتے اور دور کعت پڑھتے اور مغرب کی نماز کے بعد میرے گھر تشریف لاتے اور دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد بھی تشریف لاتے اور دور کعت پڑھتے اور مغرب کی نماز کے بعد میرے گھر تشریف لاتے اور دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد ہمی تشریف لاتے اور دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد ہمی تشریف لاتے اور دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد جس کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد جس کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد جس کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد جس کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد جس کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد جس کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد جس کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد جس کے بعد کھر تشریف کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد بھرت کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد بھرت کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کی نماز کے بعد بھرت کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کے بعد ہے جس کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کے بعد ہے بھرت کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کے بعد دور کعت پڑھتے اور عشاء کے بعد ہے بعد کی بعد دور کعت پڑھے اور میں کے بعد دور کعت پڑھے اور عشاء کے بعد دور کعت پڑھے اور عشاء کے بعد کھر سے بھرت کے بعد کے بعد دور کعت پڑھے اور عشاء کے بعد دور کور کھر سے بعد کھر سے بعد کھر سے بعد کے بعد کے بعد کھر سے بعد کے بعد دور کھرت کے بعد دور کھرت کے بعد دور کھر سے بعد کھر سے بعد کے بعد دور کھر سے بعد کے بعد دور کھر سے بعد کھر سے بعد کھر سے بعد کے بعد دور کھر سے بعد کے بعد کھر سے بعد کے بعد دور کھر سے بعد کے بع

اس مفصل حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ سنتیں اکثر گھر پر پڑھتے تھے اور مسجد میں تشریف لاکر غالب یہ ہے کہ دور کعت تحیّتہ المسجد پڑھا کرتے تھے جس کو حضرت ابن عمر ﷺ ارشاد فرماتے ہیں اور یہ بھی ممکن ہے کہ حضور اقد س سلنگائی نے بھی

في بيته: متصل بالثلاثة قبله أو بسنة المغرب فقط، وهو الظاهر؛ لقوله الآتي في العشاء أيضاً: "في بيته"، فإنه لوكان هذا راجعاً إلى الثلاثة لا يحتاج إلى ذكره ههنا، بل يكتفي بذكره بعد العشاء فقط، وأصرح منه دلالة ما في رواية للبخاري: فأما المغرب والعشاء ففي بيته، وأغرب ابن أبي ليلي فقال: لا تجزئ سنة المغرب في المسجد. قاله القاري. عن (") ابن عمر هُما قال: وحدثتني حفصة: أن رسول الله كلي كان يُصلي ركعتين حين يطلع الفجر وينادي المنادي. قال أيوب: أراه قال: خفيفتين. حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا مروان بن معاوية الفزاري، عن جعفر بن بُرْقَان، عن مَيْمون بن مهران،

کبھی کسی ضرورت کی وجہ سے دوہی رکعت سنت پڑھی ہوں جن کو حضرت ابن عروفائیڈ نے نقل فرمایا، نیز حضرت ابن عمر فرانی فلا کا اس صدیث میں یہ ارشاد کہ میں نے حضور کے ساتھ یہ نمازیں پڑھیں، اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ حضور کے ساتھ جماعت کی بلکہ مطلب یہ ہے کہ حضور بھی پڑھتے تھے اور میں بھی پڑھتا تھا۔ سنتوں کا جماعت کے ساتھ پڑھنا ثابت نہیں ہے۔

کل بلکہ مطلب یہ ہے کہ حضور بھی پڑھتے تھے اور میں بھی پڑھتا تھا۔ سنتوں کا جماعت کے ساتھ پڑھنا ثابت نہیں ہے۔

(۲۱) ابن عمر فران فی کہ جھے سے (میری بہن ام الموسنین) حضرت حفصہ فران کہتا ہے اس کہ حضور اقد س ساتھ کے متعلق صادق کے بعد جس وقت مؤذن اذان کہتا ہے اُس وقت دو مختصر رکعتیں پڑھا کرتے تھے۔ فاکدہ: صبح کی سنتوں کے متعلق اکثر روایات میں بہی آیا ہے کہ حضور ان کو مختصر پڑھا کرتے تھے، حتی کہ بعض علاء نے ان احادیث کی وجہ سے یہ کہہ دیا کہ ان میں صرف الحمد شریف پڑھی جائے اور کوئی سورت پڑھنا والی ہے۔ مسلم شریف کی حدیث میں ہے کہ حضور اقد س شریف کی حدیث میں ہوں کا پڑھنا بھی وارد ہے۔ حضور ان سنتوں میں سورہ کافرون اور سورہ اخلاص پڑھا کرتے تھے، اگر چہ بعض احادیث میں اِن کے علاوہ کا پڑھنا بھی وارد ہے۔ حضور ان سنتوں میں سورہ کا ارشاد نقل کیا گیا ہے کہ دونوں سور تیں کسی اچھی ہیں! کہ صبح کی سنتوں میں پڑھی جاتی ہیں۔ ایک حدیث میں میں میں میں بڑھی جاتی ہیں۔

وحدثتني: قيل: الواو زائدة، وقيل: عطف على محذوف، أي: حدثني غير حفصة وحدثتني حفصة قاله القاري، زاد المناوي: هذا أحسن من جعله زائدة. الفجر: [هو ضوء الصبح، وهو حمرة الشمس في سواد الليل، والمراد: الصبح الصادق، وهو: الذي يبدو ساطعا مستطيرا يملأ الأفق ببياضه.] وينادي المنادي: [ويؤذن المؤذن، وسمي الأذان نداء؛ لأن أصل النداء الدعاء، والأذان دعاء للصلاة.] أواه: الضمير المنصوب لنافع؛ لأن أيوب راوٍ عنه.

خفيفتين: وقد صح ذلك من طرق في الصحيحين وغيرهما فيسن تخفيفهما، والحديث المرفوع في تطويلهما من مرسل سعيد بن جبير، يحمل على بيان الجواز على أن فيه راوياً لم يسم، فلا حجة فيه لمن قال: يندب تطويلهما ولو لمن فاته شيء من قراءته صلوة الليل، قاله القاري، قال المناوي: وأحذ مالك من تخفيفهما أنه لا يقرأ فيهما غير الفاتحة، وحكاه ابن عبد البر عن الأكثر، وبالغ السلف فقال: لا يقرأ فيهما شيئاً أصلاً. الفزاري: بفتح الفاء وتخفيف الزاي وبعد الألف راء، نسبة إلى فزارة، وهي قبيلة.

عن "أبن عمر هم قال: حفظت من رسول الله هم ثماني ركعات: ركعتين قبل الظهر، وركعتين بعدها، وركعتين بعد المغرب، وركعتين بعد العشاء. قال ابن عمر: وحدثتني حفصة بركعتي الغداق، ولم أكن أراهما من النبي سلام مل أبو سلمة يجيى بن خلف، حدثنا بشر بن المفضّل، عن خالد الحذّاء،

(۲۲) ابن عمر والفخوبی سے یہ بھی مروی ہے کہ میں نے حضور الفکائی سے آٹھ رکعتیں یاد کی ہیں: دو ظہر سے قبل، دو ظہر نے بعد، دو مغرب کے بعد، دو عشاء کے بعد۔ جھے میری بہن حفصہ نے صبح کی دور کعتوں کی بھی خبر دی ہے جن کو میں نے نہیں دیکھا تھا۔ فاکدہ: یہ دور کعتیں چو نکہ ہمیشہ گھر میں ہی پڑھی جاتی تھیں اور صبح کا وقت زیادہ تر حاضر باشی کا ہوتا نہیں اس لئے ابن عمر والفؤ کا یہ کہنا بچھ مستجد نہیں۔ بعض علاء کہتے ہیں کہ نہ دیکھنے کا یہ مطلب ہے کہ اُس وقت تک نہیں دیکھا تھا جس وقت حضرت دیکھا تھا جس وقت حضرت حفصہ نے خبر دی تھی، اُس کے بعد دیکھنے کی نوبت آئی، اس لئے کہ بعض روایات سے نہیں دیکھا تھا جس وقت حضرت حفصہ نے خبر دی تھی، اُس کے بعد دیکھنے کی نوبت آئی، اس لئے کہ بعض روایات سے حضرت ابن عمر والفؤ کا اپنا مشاہدہ بھی ان سنتوں کے متعلق معلوم ہوتا ہے۔ تمام سنتوں میں صبح کی سنتیں سب سے زیادہ مؤکد ہیں۔ حضور سے بھی ان کی تاکید اور اجتمام کثرت سے نقل کیا گیا ہے، اسی وجہ سے بعض علاء نے ان کو واجب بتایا مؤکد ہیں۔ حضور سے بھی ان کی بہت زیادہ اجتمام کثرت سے نقل کیا گیا ہے، اسی وجہ سے بعض علاء نے ان کو واجب بتایا ہے، اسی وجہ سے ان کا بہت زیادہ اجتمام علیا ہے۔

ثماني ركعات: [أي: من السنن المؤكدة.] بركعتي الغداة: [أي: الفجر، وأصل الغداة ما بين طلوع الفجر وطلوع الشمس.] أراهما: بفتح الهمزة أي: لم أبصرهما، قال القاري: قد روى المصنف أي: في الجامع والنسائي عن ابن عمر في: رمقت النبي في شهراً كان يقرأ بهما، أي: بسورتي الإخلاص في ركعتي الفجر؛ ومن ثم استدل به بعضهم على الجهر بالقراءة فيهما، وأجيب: بأنه لا حجة فيه؛ لاحتمال أنه عرف ذلك بقراءته بعض السورة، وقد صح عن عائشة في أنه كان يسر فيهما بالقراءة، ويوافقه قياس الإخفاء في سائر السنن النهارية والليلية، قال ابن حجر: وهذا كله صريح في أنه رأى النبي في التعارض، وواية الشمائل أنه لم يره يصليهما، ويمكن أن يجاب: بأنه لم يره قبل أن تحدثه. وتعرض المناوي عن التعارض، وسكت عن الجواب، وحكى البيجوري عن الشّبر أمَلِسي: أن النفي محمول على الحضر، فإنه كان يصليهما عند نسائه، والرؤية محمولة على البصر، فإنه كان فيه يصليهما عند صحبه.

عن ""عبد الله بن شقيق قال: سألت عائشة عن صلوة النبي على الله المنه الفجر ثنتين. الظهر ركعتين، وبعدها ركعتين، وبعد المغرب ركعتين، وبعد العشاء ركعتين، وقبل الفجر ثنتين. حدثنا محمد بن المثنى، حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن "" أبي إسحاق قال: سمعت عاصم بن ضَمْرة يقول: سألناعليّا هي عن صلوة رسول الله على من النهار،

(۲۳) عبد الله بن شقیق فی گئے گہے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ فیلٹے گیا ہے حضور اقد سی ملکی گئے کے نوافل کے متعلق سوال کیا توانھوں نے دور کعت ظہر سے قبل اور دو ظہر کے بعد اور دو مغرب کے بعد اور دو عشاء کے بعد اور دو صبح کی نماز سے قبل بتلا کیں۔ فاکد ہ: اس میں ظہر کے قبل دو سنتوں کے علاوہ باقی میں حنفیہ کا اتفاق ہے۔ ظہر کی سنتیں حنفیہ کے نزدیک چار رکعت ہیں، چنانچہ ابن عمر فیلٹی کی حدیث کے ذیل میں وضاحت سے گزر چکا ہے۔ بخاری شریف میں خود حضرت عائشہ فیلٹی کیا گئے کہ حضور اقد س سی گئے ظہر سے قبل چار رکعت اور صبح سے قبل دور کعت نہیں عبور تے تھے بین ہمیشہ پڑھتے تھے، اس لئے اس کو کبھی کسی ضرورت پر حمل کریں گے۔

(۲۴) عاصم بن ضمرہ کہتے ہیں کہ ہم نے حضرت علی خلائے سے حضور اقد س النگائی کی اُن نوا فل کے متعلق استفسار کیا جن کوآپ دن میں پڑھتے تھے (رات کی نوا فل لیعنی تہجد وغیرہ ان کو پہلے سے معلوم ہوں گی، تہجد کی روایات بالحضوص کثرت

ركعتين: هكذا في هذه الرواية ركعتان قبل الظهر، لكن المعروف عن عائشة المروي عنها بطرق: أربع قبل الظهر، ويؤيده أيضاً ما روي عنها مرفوعاً: من ثابر على ثنتي عشر ركعة، الحديث، وفسر فيه بأربع قبل الظهر، فيمكن أن يؤوّل حديث الباب على بعض الأوقات، وقد أخرج البخاري في صحيحه برواية ابن المنتشر، عن عائشة: أن النبي كان لا يدع أربعا قبل الظهر وركعتين قبل الغداة، وقال الطبري: الأربع كانت في كثير من أحواله والركعتان في قليلها، قال ميرك: وبهذا يجمع بين ما اختلف عن عائشة في ذلك.

وقبل الفجر: قال المناوي: أفضل الرواتب ركعتا الفجر للخلاف في وجوبهما، قال العراقي: ولم أر لأصحابنا تعرضاً لآكدها بعدهما، وقال المالكية والحنابلة: آكدها بعدهما الركعتان بعد المغرب، ويشهد له أن الحسن قال بوجوبهما أيضاً، ثم "بعدهما" يحتمل بعدية العشاء؛ لألها من صلوة الليل وهي أفضل، ويحتمل سنة الظهر لاتفاق الروايات عليها. واختلفت الحنفية في ذلك كما بسط في مراقى الفلاح والطحطاوي. ضمرة: بفتح الضاد المعجمة وسكون الميم.

فقال: إنكم لا تُطيقون ذلك، قال: فقلنا: من أطاق منّا ذلك صلّى، فقال: كان إذا كانت الشمس من ههُنا الشمس من ههُنا الشمس من ههُنا عند العصر صلّى ركعتين، وإذا كانت الشمس من ههُنا الشمس من الشمس من المارة إلى حانب المغرب أي: صلوة الضحى المنارة إلى حانب المغرب أي: صلوة الضحى المنارة إلى حانب المغرب كهيئتها من ههُنا عند الظهر صلى أربعا، ويُصلّي قبل الظهرأربعا وبعدها ركعتين، المنارة إلى حانب المغرب أي: الصلوة قبل الزوال

ے منقول ہیں اور مشہور ہیں) حضرت علی رفائی نے کہا کہ تم اس کی طاقت کہاں رکھ سکتے ہو؟ (یعنی جس اہتمام و انظام اور خشوع سے منقود علی تعلیم کے حضو سوال اور حقیق سے کیا اور خشوع خضوع سے حضور پڑھتے تھے وہ کہاں ہو سکتا ہے۔ اس سے مقصود عبیہ تھی کہ محض سوال اور حقیق سے کیا فاکدہ جب تک عمل کی سعی نہ ہو)۔ ہم نے عرض کیا کہ جو طاقت رکھ سکتا ہوگا وہ پڑھے گا (اور جو طاقت نہیں رکھ گا وہ معلوم کر لے گا تاکہ دوسروں کو بتلا سکے اور خود عمل کرنے کی کو شش کرے) اس پر حضرت علی والی ہوئے نے فرمایا کہ صبح کے وقت جب آ فتاب آ سان پر اتفاوپر چڑھ جاتا بھتا اوپر عصر کی نماز کے وقت ہوتا ہے، اُس وقت حضور دور کعت (صلوة الاشراق) پڑھتے تھے اور جب مشرق کی طرف اس قدر اوپر ہو جاتا جس قدر ظہر کی نماز کے وقت مغرب کی طرف ہوتا ہو آئی وقت چار رکعت (عاشت کی نماز جس کا مفصل بیان دوسرے باب میں آ رہا ہے) پڑھتے تھے۔ ظہر سے قبل چار رکعت پڑھتے۔ چار رکعت پڑھتے تھے اور ظہر کے بعد دور کعت (بید چھ رکعتیں سنتِ مؤکدہ ہیں) اور عصر سے قبل چار رکعت پڑھتے۔ چار رکعت پڑھتے تھے اور ظہر کے بعد دور کعت (بید چھ رکعتیں سنتِ مؤکدہ ہیں) اور عصر سے قبل چار رکعت بڑھتے۔ چار رکعت کے در میان بیٹھ کر ملا نکہ مقربین اور انبیاء ومؤمنین پر سلام جھیج تھے۔ فاکدہ اس سے التھیات بھی مراد ہو سکتی ہے در میان بیٹھ کر ملا نکہ مقربین اور انبیاء ومؤمنین پر سلام جھیج تھے۔ فاکدہ اس جہاں جہاں عار رکعت بیان کیا گیا ہے،

لا تطيقون: أي بحسب الكيفية والحالة أو باعتبار الدوام والمواظبة، وفيه إشارة إلى ترغيب السائلين على المداومة في المتابعة. أطاق إلخ: يعني ومن لم يطق منا ذلك علم. ركعتين: قال القاري والمناوي: هذه صلوة الضحى والأربع الآتية عند الزوال، تسمى صلوة الأوابين؛ لما روى مسلم من حديث زيد بن أرقم مرفوعاً: صلوة الأوابين حين ترمض الفصال. قلت: والأوجه عندي أن هذه صلوة الإشراق والآتية صلوة الضحى، وهما واحد عند الفقهاء والمحدثين، فإلهم ذكروا أن وقت الضحى من ارتفاع الشمس إلى ربع النهار، إلى قريب من الزوال، وصلوتان عند مشائخ السلوك، يسمون الأولى صلوة الإشراق، ووقتها من ارتفاع الشمس إلى ربع النهار، والثانية صلوة الضحى، ووقتها من ربع النهار إلى قريب من نصف النهار وهو الأوجه عندي، كما حققته في أوجز المسالك على مؤطا مالك. صلّى أربعا: [هي صلاة الأوابين عن ترمض الفصال.]

وقبل العصر أربعا يَفصِل بين كل ركعتين بالتسليم على الملائكة المقرّبين والنبيين ومن تبعهم من المؤمنين والمسلمين.

سب کو شامل ہے اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس سے دور کعت پر سلام پھیرنا مراد ہو، تو مقصود یہ ہے کہ ان چار رکعتوں میں جو عصر سے قبل پڑھی جاتی تھیں دو سلام پھیر دیتے تھے۔ عصر کی نوافل دور کعت اور چار رکعت دونوں طرح سے ثابت ہیں، خود حضرت علی فطالعُوں سے بھی دونوں روایتیں ہیں۔

بالتسليم: قيل يعني به التشهد، سمي تسليما؛ لاشتماله عليه. والنبيبين: هذه قرينة قوية على أن المراد "بالتسليم" التشهد، لا تسليم التحلل، كما جزم به الشراح الشافعية، قال القاري: أي يفصل بالتشهد المشتمل على قوله: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، فإنه يشمل كل عبد صالح في السماء والأرض على ماورد في الصحيح، ويؤيده حديث ابن مسعود في المتفق عليه: كنا إذا صلّينا مع النبي على قلنا: السلام على الله من عباده، السلام على جبرئيل، السلام على ميكائيل، السلام على فلان. الحديث ذكره الطيبي وتبعه الحنفي. وأغرب ابن حجر حيث تعقبهما بقوله: فيه نظر؛ إذ لفظ الحديث يأبي ذلك، وإنما المراد "بالتسليم" فيه تسليم التحلل، قال القاري: ولا يخفى أن سلام التحلل إنما يكون مخصوصاً بمن حضر المصلى من الملائكة والمؤمنين، ولفظ الحديث أعم منه حيث ذكر الملائكة والمقربين والنبيبين ومن تبعهم من المؤمنين إلى يوم الدين.

المؤمنين والمسلمين: لعل الجمع بين الوصفين مع أن موصوفهما واحد؛ للإشارة إلى انقيادهم الباطني والظاهري، والجمع بين النسبة العلمية والمباشرة العملية.

## باب صلوة الضحى

چاشت گاه

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود الطّيالسي، حدثنا شعبة، عن يزيد الرِّشك قال:

## باب - حاشت کی نماز کا ذکر

فائدہ: فقہاء اور محد ثین کے نزدیک صبح کے بعد وقتِ مکروہ نکل جانے کے بعد سے زوال تک سب صلوۃ الفیحی کہلاتی ہے، لیکن صوفیہ کے یہاں یہ دو نمازیں ہیں: ایک اشراق کی نماز کہلاتی ہے دوسری چاشت کی نماز کہلاتی ہے۔ چوتھائی دن تک اشراق کا وقت رہتا ہے اور چوتھائی کے بعد سے نصف النہار تک چاشت کا وقت۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی وہ روایت جو گزشتہ باب کے اخیر میں ذکر کی گئی ہے اور الی ہی اور دیگر روایات صوفیہ کا ماخذ ہیں۔ صلوۃ الفیحیٰ میں علاء کا بحث اخیر میں ذکر کی گئی ہے اور الی ہی اور دیگر روایات صوفیہ کا ماخذ ہیں۔ صلوۃ الفیحیٰ میں علاء کا بحث اللہ ہے۔ شرّاح حدیث نے اس میں علاء کے آٹھ نہ بب کھے ہیں، حفیہ کے نزدیک یہ نماز متحب ہے۔ علاء نے کھھا ہے کہ اس نماز کے بارے میں بہت کشرت سے روایات وارد ہوئی ہیں، انہیں حضرات صحابہ کرام رفی ہیں، انہیں حضرات صحابہ کرام کی روایات ذکر کی گئی ہیں، انکے علاوہ اور سے اس نماز کی حدیث میں آیا ہے کہ آدمی میں تین سو ساٹھ جوڑ ہیں، ہر جوڑ پر روزانہ ایک صدقہ لازم ہوتا ہے، یعنی اس کے شکر میں کہ حق تعالیٰ جل فی اس کو صبح سالم اپنی وضع پر رکھا۔ انگلی ہی کا ایک جوڑ دیکھ لیجے، اگر جُدا ہو جائے اس کے فیرہ و خیرہ۔

صلوة الضحى: [الصلاة التي تصلى في الضحى، والضحى اسم للوقت الذي يكون من تمام ضوء الشمس إلى تمام ربع النهار] المختلف في ضبطه ومصداقه لغة، كما بسط في الأوجز، واختلفت مذاهب السلف في ندبه وعدمه، كما بسط في البذل، فارجع إليهما. قال المناوي: شهد تسعة عشر من أكابر الصحب: ألهم رأوا المصطفى في يصليها، حتى قال ابن جرير: أحاديثها بلغت حد التواتر. قلت: وبسط في الأوجز أسماء من رواها من الصحابة، فبلغت أكثر من خمس وعشرين، فارجع إليه لو شئت تفصيل أسمائهم. الرشك: بكسر الراء وسكون المعجمة: كبير اللّحية، لقب يزيد بن أبي يزيد الضبعي، كذا في القاموس، وقال أبو الفرج الجوزي: هو بالفارسية: الكبير اللحية، ولقب به لكبر لحيته، قال ابن الجوزي: دخل عقرب في لحيته فأقام بما ثلاثا، هذا هو المشهور، وقيل: الرشك: القسام، كما يأتي في الصيام من المصنف.

سمعت أمعاذة هذا قالت قالت العائشة هذا أكان النبي الله يصلي الضّحى؟ قالت: نعم، أربع ركعات، ويزيد ما شاء الله عزّو جل. حدثنا محمد بن المثنى، حدثني حَكيم بن معاوية الزّيادي ، عدثنا زياد بن عبيد الله بن الرّبيع الزّيادي، عن حُميد الطويل، عن أنس بن مالك هذا أن النبي الله كان يُصلّي الضّحى ست ركعات.

پھر حضور نے صدقے گنوائے ہیں کہ ایک مرتبہ سجان اللہ کہنا بھی ایک قتم کا صدقہ ہے، الحمد اللہ کہنا بھی وغیرہ وغیرہ۔ پھرارشاد فرمایا کہ چاشت کی دور کعت ان تین سو ساٹھ جوڑوں کی سب کی طرف سے صدقہ ہے۔ مصنف ڈالٹیجلیہ نے اس میں آٹھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں:

(۱) معاذہ نے حضرت عائشہ فیل کھیا ہے یو چھا: کیا حضور اقد سلٹھ کیا گئے چاشت کی نماز پڑھتے تھے؟ انہوں نے فرمایا کہ ہاں! چار رکعت (کم سے کم) پڑھتے تھے اور اس سے زائد جتنا دل چاہتا پڑھ لیتے۔ فائدہ: صلوۃ الضحیٰ نوا فل ہیں اس لئے کم سے کم دور کعت اور زیادہ جتنا دل چاہے پڑھے کوئی انتہا نہیں، لیکن نبی کریم سٹھ کیا ہے۔ بارہ رکعات تک پڑھنا ثابت ہے۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ حضور سے پڑھنا آ ٹھ ہی رکعت کا ثابت ہے البتہ ترغیب بارہ رکعات تک وارد ہوئی ہے۔

(۲) حضرت انس فی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فی فی صلوۃ الفنی یعنی جاشت کی چید رکعات پڑھا کرتے تھے۔ فاکدہ: اختلاف او قات کے لحاظ سے حضور کی صلوۃ الفنی کی رکعات بھی مختلف ہیں، لہذا ان احادیث کو کچھ ایک دوسر سے سے تعارض نہیں ہے، اسی لئے علماء نے لکھا ہے کہ کم از کم دور کعت اور بہتریہ ہے کہ آٹھ رکعت یا بارہ رکعت پڑھے۔ حضور سے زیادہ ترآٹھ رکعت نقل کی گئی ہیں۔

قالت: اختلفت الروايات عن عائشة في في صلوته لله الضحى، كما سيأتي قريبا، وفي هذا الحديث إثباتها عنها مطلقا، وقال ابن عبد البر: حديث معاذة عن عائشة منكر، وتعقبوا كلامه كما في الأوجز. الزياديّ: بكسر الزاى وفتح التحتية، وبعد الألف دال مهملة، نسبة إلى أحد أجداده زياد. عبيد الله: مصغراً، وفي نسخة مكبرا قاله القاري. قلت: والمؤيد بكتب الرجال هو المصغر. ست ركعات: قال المناوي: وهذا روي من حديث على وجابر وعائشة، قال القسطلاني: لا يخلو إسناد كل منهما من مقال.

حدثنا محمد بن المثنى، حدثنا محمد بن جعفر، أخبرنا شعبة، عن عمرو بن مُرَّة، عن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال: ما أخبرني أحد أنه رأى النبي على يُصلَّى الضّحى إلا أُمِّ هانئ على الله الله عنها،

(٣) عبد الرحمن ایک تابعی کہتے ہیں کہ مجھے حضرت ام ہانی فیلٹی آک سوا اور کسی نے حضور کی صلوۃ الفتحلی کی خبر نہیں پہنچائی، البتہ حضرت ام ہانی فیلٹی آئی کے مکان پر تشریف کے مکان پر تشریف کے اور عنسل فرما کر آٹھ رکعات نماز پڑھی۔ میں نے اُن آٹھ رکعات سے زیادہ مخضر حضور کی بھی کوئی نماز نہیں دیکھی، لیکن باوجود مخضر ہونے کے رکوع، سجود پورے فرمارہے تھے، یہ نہیں کہ مخضر ہونے کی وجہ سے رکوع اور سجدے ناقص ہوں۔

فائدہ: عبد الرحمٰن فیلی کے اس کہنے ہے کہ ام ہانی فیلی کے سواکسی اور نے روایت نہیں کی، یہ نہیں لازم آتا کہ یہ نماز ام ہانی کے سواکسی اور صحابی کو معلوم نہیں تھی، خود اسی باب میں چند صحابہ کی روایات موجود ہیں۔ ابن جر پر السیحیلہ تو کہتے ہیں کہ صلوۃ الفتی کی روایات اس کثرت سے موجود ہیں کہ تواتر تک پہنچ گئیں اور یہ پہلے معلوم ہو چکا کہ انیس صحابہ سے یہ نماز منقول ہے، البتہ عبد الرحمٰن نے جن حضرات سے شخص کیا ان کو علم نہ ہوگا، اس میں کوئی اشکال نہیں۔ بعض علاء یہ کہتے ہیں کہ یہ نماز جو اس حدیث میں ذکر کی گئی چاشت کی نماز نہ تھی بلکہ مکہ مکرمہ فتح ہونے کے شکرانہ کی نماز تھی۔ حضور اقد س ملی گئی کا معمول تھا کہ جب کوئی مسرت کی بات ہوتی تو شکرانہ کی نماز پڑھتے تھے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ ان آٹھ رکعات میں سے پچھ حظنہ چاشت کی نماز ہواور پچھ حصہ شکرانہ کی نماز ہو۔

أحد: أي: من الصحابة، وفي ابن أبي شيبة من وجه آخر عن ابن أبي ليلى قال: أدركت الناس وهم متوافرون فلم يخبرني أحد أن النبي على صلى الضّحى إلا أم هانئ، ولمسلم، عن عبد الله بن الحارث قال: سألت وحرصت على أن أحداً من الناس يخبرني أن النبي على سبح سبحة الضحى، فلم يخبرني أحد غير أم هانئ، فذكر الحديث، وبين ابن ماجة في رواية وقت سؤال عبد الله بن الحارث عن ذلك، ولفظه: سألت في زمن عثمان – والناس متوافرون – أن أحداً يخبرني، فلم يخبرني أحد غير أم هانئ. أمّ هانئ. [بنت أبي طالب، شقيقة على كرم الله وجهه.]

فإلها حدّثت: أن رسول الله على دخل بيتها يوم فتح مكة، فاغتسل فسبّح ثماني ركعات، ما رأيته على صلى صلوة قط أخف منها غير أنه كان يتم الركوع والسجود. حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا وكيع، حدثنا كهمس بن الحسن، عن عن عبد الله بن شقيق قال: قلت لعائشة المان النبي على يُصلّى الضّحى؟ قالت: لا،

(٣) عبداللہ بن شقیق کہتے ہیں میں نے حضرت عائشہ فیلٹھ کیا کہ حضور صلوۃ الضحیٰ پڑھتے تھے؟ انھوں نے یہ فرمایا کہ معمولاً تو نہیں پڑھتے تھے، ہاں! سفر سے جب لوٹے تو ضرور پڑھتے۔ فاکدہ: حضور سلی کیا گا کی عادت شریفہ تھی کہ اکثر مدینہ منورہ صبح کے وقت میں داخل ہوتے اور اول مسجد میں تشریف لے جاکر نوا فل ادا فرماتے۔ حضرت عائشہ فیلٹی کہا یہ جواب معاذہ کے اُس جواب کے بالکل خلاف ہے جو شروع باب میں گزر چکا ہے۔ اس لئے علاء نے اس کی مختلف طرح سے توجیہ فرمائی۔ کے اُس جواب کے بالکل خلاف ہے جو شروع باب میں گزر چکا ہے۔ اس لئے علاء نے اس کی مختلف طرح سے توجیہ فرمائی۔ امام بیہی ترالٹی پیٹے ترالٹی پڑھتے تھے اور جس حدیث میں اثبات ہے اُس میں انٹی دوام کی مراد ہے جو گاہے گاہے پڑھنے کے منافی نہیں پڑھتے تھے اور جس حدیث میں اثبات ہے اُس میں اکثر او قات کے اعتبار سے ہے۔ بعض علاء نے اس طرح جمع فرمایا کہ سفر سے لوٹے کے علاوہ اور اتام میں مسجد میں نہیں پڑھتے تھے بلکہ گھر میں پڑھتے تھے۔ اس حدیث میں نفی خاصۃ مسجد میں پڑھتے تھے جب سفر سے واپس تشریف لاتے جیسا کہ اوپر گزرا۔

بيتها: بظاهره يخالف رواية الشيخين عنها، قالت: ذهبت إلى رسول الله عام الفتح فوجدته يغتسل وفاطمة ابنته يستره بثوب الحديث. اللهم إلا أن يقال: فوجدته يغتسل في بيتي، أو يقال: كان لها بيتان: أحدهما كان الله نزل فيه، والآخر سكناها، فالإضافة باعتبار الملك، أو يحمل على تعدّد الواقعة، أو كان في بيتها في ناحية عنها، وعنده فاطمة الله فذهبت إليه، قال ميرك: وظاهر حديث الباب أن الاغتسال وقع في بيتها، ولمسلم من طريق أبي مرة عنها: أنما ذهبت إلى النبي الله وهو بأعلى مكة فوجدته يغتسل. ويجمع بينهما بأن ذلك تكرر منه، ويؤيده مارواه ابن حزيمة من طريق مجاهد عنها، وفيه: أن أبا ذر ستره لما اغتسل، ويمكن أن يكون نزل في بيتها في أعلى مكّة وكانت هي في بيت آخر، وأما الستر فيحتمل أن يكون أحدهما ستره في ابتداء الغسل، والآخر في أثنائه، على ما أشار إليه العسقلاني، لكنه لا يخلو عن بعد.

ثماني ركعات: وفي الطبراني من حديث ابن أبي أوفى: أنه صلى الضحى ركعتين، فسألته امرأته، فقال: إن النبي على صلّى يوم الفتح ركعتين، وهو محمول على أنه رأى من صلوته ركعتين، وأن أم هانئ رأت بقية الثمان، وهذا يقوّي أنه صلاها مفصولة، كذا أفاده الحافظ العسقلاني، وروى أبوداود عنها: أنه على صلّى يوم الفتح سبحة الضحى ثماني ركعات، يسلم من كل ركعتين. إلا أن يجيء من غيبته. حدثنا زياد بن أيوب البغدادي، حدثنا محمد بن ربيعة، عن فُضيل بن مَرْزُوق، عن عطيّة، عن أبي سعيد الخدري في قال: كان النبي في يُصلّي الضُّحى حتى نقول: لا يَدَعُها، ويَدَعُها حتى نقول: لا يُصلّيها. حدثنا أحمد بن مَنِيع، عن هُشيم، أخبرنا عُبيدة، عن إبراهيم، عن سَهم بن مِنْجاب،

إلا أن يجيء: اختلفت الروايات عن عائشة في صلوته الله الضحى، ففي حديث الباب تقييده بالجيء عن مغيبه، وتقدم في أول الباب من حديث معاذة عنها الإثبات مطلقا، وفي الصحيحين وغيرهما برواية عروة عنها: ما رأيته الله يسبحة الضحى قط، الحديث. وهذا لفظ مالك في المؤطا، ففيه نفي رؤيتها مطلقا مؤكداً، واختلف العلماء في ذلك، فذهب ابن عبد البر إلى ترجيح ما اتفق عليه الشيخان، وقالوا: لا يستلزم من عدم رؤيتها عدم الوقوع، فيقدم إثبات من روي عنه من الصحابة، وذهب آخرون إلى الجمع بين رواياتها، فقال البيهقي: عندي المراد بقولها: "ما سبحها" أي: ما داوم عليها، وأنت خبير بأن تأكيد نفي الرؤية بـ "قط" يأبي هذا التأويل، وحكى المحب أنه جمع بعضهم بين روايتي الشمائل يعني: حديثي معاذة وابن شقيق بأن حديث ابن شقيق محمول على المسجد وحديث معاذة على البيت، وينكر عليه حديث عروة، ويجاب عنه: بأن المنفي صفة مخصوصة، وأخذ الجمع المذكور من كلام ابن حبان، وقيل في الجمع عليه حديث عروة، ويجاب عنه: بأن المنفي صفة مخصوصة، وأخذ الجمع المذكور من كلام ابن حبان، وقيل في الجمع عدد مخصوص كما قالت: يصلي أربعا ويزيد ما شاء الله، ملخص من جمع الوسائل. والأوجه عندي في الجمع: أن حديث عروة محمول على صلوة الإشراق، ويطلق عليها أيضاً صلوة الضحى في الروايات، فإنه على كان يصليها في المسجد، فما عائشة في قط، وحديث معاذة على البيت، وحديث ابن شقيق على المسجد، كما في الأوجز.

عبيدة: مصغراً، ابن معتب، كما جزم به القاري، وذكره المناوي بلفظ: أبي عبيدة، والظاهر أنه وهم، وإبراهيم شيخه هو النخعي. سهم إلخ: بفتح سين وسكون هاء كفلس. ابن منجاب، بكسر ميم فسكون نون فحيم فألف بعدها موحدة آخر الحروف. عن قَرْتُع الضّبيّ، - أو عن قزعة، عَنْ قَرْتَع، - عن أبي أبوب الأنصاريّ هذه الأربع ركعاتٍ يُكُلُّ كان يُلكُّ كان يُدمِن أربع ركعات عند زوال الشمس، فقال: إن أبواب السماء تُفتح عند زوال الشمس، فلا تُرتج حتى يُصلّى الظهر، الا تناسات الله الشمس، فلا تُرتج حتى يُصلّى الظهر،

(۱) ابو ابوب انساری فالنو فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فلک کی ہمیشہ زوال کے وقت چار رکعت پڑھتے تھے۔ میں نے عرض کیا کہ آپ ان چار رکعتوں کا بڑا اہتمام فرماتے ہیں۔ حضور نے فرمایا کہ آسان کے دروازے زوال کے وقت سے ظہر کی نماز تک کھلے رہتے ہیں، میرا دل چاہتا ہے ہے کہ میرا کوئی کارِ خیر اُس وقت آسان پر پہنچ جائے۔ میں نے عرض کیا کہ ان کی ہر رکعت میں قراءت کی جائے۔ میں نے عرض کیا کہ ان میں دو رکعت پر سلام رکعت میں قراءت کی جائے۔ میں میے وزیادی منہیں ،حاروں رکعات ایک ہی سلام سے ہونی جائیں۔

فائدہ: یہ نماز صوفیہ کے یہاں "صلوۃ الزوال" سے تعبیر کی جاتی ہے اور اُن کے نزدیک مستحب نمازوں میں زوال کی نماز کا بھی شار ہے۔ لیکن اکثر محدثین کے نزدیک بیے ظہر کی سنتیں ہیں اس لئے کہ اُن کے نزدیک ظہر کی سنت کے علاوہ اور کوئی نوا فل زوال کے بعد ایسے نہیں ہیں جن کو حضور ہمیشہ پڑھتے ہوں۔ بہر صورت دونوں قول کے موافق اس کو اور نیز آئندہ احادیث کو صلوۃ الضحٰ سے کوئی ظاہری مناسبت نہیں اس لئے امام تر ندی کا ان احادیث کو چاشت کی نماز کے ذیل میں ذکر کرنا مشکل ہے۔ لیکن مشاکح نے اس کی مختلف تو جیہات فرمائی ہیں: اول یہ کہ چونکہ ان کا وقت چاشت کی نماز کا منتها تھا اس لئے تبگا اُن کے ساتھ ذکر فرمادی، مستقل باب کی ضرورت نہیں۔ بعض لوگوں کی یہ رائے ہے کہ یہ کاتب کی غلطی سے اس جگہ نقل ہوگئ۔

قرثع: بفتح قاف وسكون راء فمثلثة مفتوحة فعين مهملة على وزن جعفر. أو عن قزعة: بفتح قاف وزاي وعين مهملة كدرجة. وغرضه أنه شك هشيم في أن الرواية بواسطة قزعة أو بدون الواسطة، وسيأتي الحديث الآتي بدون الشك بزيادة الواسطة. عند زوال إلخ: قيل في المناسبة بالترجمة: إن لفظ "عند" كما يطلق على عقب زوال الشمس يمكن حمله على ما قبله، فتكون صلوة الضحى، وحكى البيجوري: أن هذه الأحاديث وجدت في باب العبادة، كما في بعض النسخ، وهو الأحسن. ولعل إيرادها في هذا الباب من تصرف النساخ، ولم يكن في النسخ المقروءة على المصنف ترجمة بباب صلوة الضحى، ولا بباب التطوع، ولا بباب الصوم، ووقعت هذه الأحاديث كلها في باب العبادة، فلا إشكال. إنك تدمن إلخ: [والقصد الاستفهام عن حكمة ذلك.] يصلى: على صيغة المجهول والظهر قائم مقام فاعله

فأُحِب أن يصعد لي في تلك الساعة خير، قلت: أفي كلّهن قراءة؟ قال: نعم، قلت: هل فيهن تسليم فاصِل وقال: لا. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا أبومعاوية، حدثنا عبيدة، عن البي البراهيم، عن سهم بن منجاب، عن قزعة، عن قرثع، عن أبي أيوب هيه، عن البي البراهيم، عن سهم بن المثنى، أخبرنا أبوداود، حدثنا محمد بن مُسلم بن أبي الوَضّاح، عن عبد الكريم الجزري، عن مجاهد، عن عبد الله بن السائب:

ورنہ اس کا اصل محل گزشتہ باب ہے، چنانچہ کہا جاتا ہے کہ بعض نسخوں میں اس جگہ ذکر نہیں بلکہ اُس پہلے ہی باب میں ذکر کی گئی ہیں اور بھی مختلف توجیہات کی گئی ہیں۔

(2) عبد الله بن سائب فل في كہتے ہيں كه حضور اقد س فل في زوال كے بعد ظهر سے قبل چار ركعت برا هتے ہے اور يه فرمايا كرتے ہے كہ اس وقت ميں آسان كے دروازے كھول ديے جاتے ہيں۔ ميرا دل چاہتا ہے كه ميرا كوئى عمل صالح اُس وقت بارگاہِ عالى تك پنچے۔ فائكرہ: اور نماز سے بڑھ كركوئى اور عمل صالح كيا ہو سكتا ہے كه تمام عبادات سے افضل ترين عبادت ہے۔ حضور كا ارشاد ہے كه ميرى آئكھوں كى شخدك نماز ميں ہے۔ دوسرى حديث ميں ہے كه نماز پڑھنے والا الله بَلُ فَيْ سے سرگوشى كرتا ہے۔

يصعد: يشكل عليه: أن الملائكة الحفظة لايصعدون إلابعد صلوة العصر وبعد صلوة الصبح، ويبعد أن العمل يصعد قبل صعودهم، وقد يراد بالصعود القبول، قاله البيجوري، وقال المناوي: قديراد بالصعود تعلق علم الله به.

أحمد بن إلخ: غرض المصنف بإيراد هذا السند: أن أحمد بن منيع روى هذا الحديث عن هُشيم بالشك في ذكر قزعة وعدمه، وروى عن أبي معاوية بالواسطة بدون الشك، والجزم قاض على الشك، فكان واسطة قزعة ثابتة في الرواية، وكذا بإثبات الواسطة أخرجه ابن ماجة والإمام أحمد في مسنده، إلا أن أبا داود أخرجه عن ابن منجاب، عن قرثع، عن أبي أيوب، فتأمل. أبو معاوية: قيل: هو هشيم المذكور في السند المتقدم، وأشكل: بأنه إن كان كذلك فلا فائدة لتكرار السند، ووجه: بأن الغرض أن ابن منيع روى تارة عن هشيم بالتردد وتارة بدونه، قاله المناوي. قلت: وأنت خبير بأن المشهور بهذه الكنية عدة رجال، لكن الظاهر هناك هو كونه هشيما المذكور، فإنه أيضاً يكني بأبي معاوية.

نحوه: [الحديث السابق في المعنى وإن اختلف اللفظ.] عبد الكريم: هو ابن مالك الجزري.

أن رسول الله على كان يُصلّي أربعاً بعد أن تزول الشمس، قبل الظهر، وقال: إلها ساعة النه الله على كان يُصلّي أربعاً بعد أن يَصْعَدَ لي فيها عمل صالح. حدثنا أبو سلمة يحيى بن خلف، حدثنا عمر بن علي المقدّمي، عن مِسعر بن كِدام، عن أبي إسحاق، عن عاصم بن خلف، حدثنا عمر بن علي المقدّمي، عن مِسعر بن كِدام، وذكر أن النبي على كان يُصلّيها ضَمْرة، عن من علي علي علي الله كان يُصلّيها عند الزوال ويَمُدُّ فيها.

(۸) حضرت علی وظافی ظهر سے قبل چار رکعت پڑھتے تھے اور یہ فرمایا کرتے تھے کہ حضور اقد س النگائی بھی ان چار رکعت کو پڑھتے تھے اور ان میں طویل قراءت پڑھتے تھے۔ فاکدہ: امام غزالی والنظم یک ان جار رکعات میں بڑھتے تھے۔ فاکدہ: امام غزالی والنظم یک احجاء العلوم میں لکھا ہے کہ ان چار رکعات میں بہتر یہ ہے کہ سورہ بقرہ پڑھے ورنہ کوئی ایس سورت جو سوآیت سے زیادہ ہوتاکہ حضور کا اتباع طویل قراءت میں ہو جائے۔

تزول الشمس: هذه قرينة على أن المراد في الرواية السابقه بقوله: "عند زوال الشمس" هو بعد الزوال؛ فإن الصلوة عند الزوال لا تجوز. واختلفوا في هذه الصلوة هل هي صلوة الزوال أو سنة الظهر؟ قال القاري: أبعد ابن حجر حيث قال: هذه ورد مستقل، سببه انتصاف النهار، وبُعده لا يخفى؛ إذ لا يعرف منه في المداومة حينئذ على غير سنة الظهر؛ ولذا لم يعد أحد من الفقهاء صلوة الزوال، لا من السنن المؤكدة ولا من المستحبة. مختصراً، ووافق المناوي ابن حجر؛ إذ قال: هذه الأربع ورد مستقل، سببه انتصاف النهار، إلى آخر ما قاله. إنما ساعة: [أي: قطعة الزمن التي بعد الزوال.] المقدمي: بضم الميم وفتح القاف وتشديد الدال المهملة المفتوحة، هو عمر بن على بن عطاء بن مقدم المقدمي. ويمد فيها: قال الغزالي في الإحياء: وليطول هذه الركعات، وليقرأ فيها سورة البقرة أو سورة من المئين أو أربعاً من المثاني.

### بابُ صلوة ا**لتطوع في** البيت

حدثنا عبّاس العَنبريّ، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، عن معاوية بن صالح، عن العلاء بن الحارث، عن حرام بن معاوية، عن عن عبد الله بن سعد قال: سألت رسول الله عن الصلوة في بيتي والصلوة في المسجد؟ قال: قد ترى ما أقرب بيتي من المسجد،

# باب۔ حضور اقد س للنُّ اللهُ كَا ذكر

فائدہ: نوافل کا گھر میں پڑھنا افضل ہے، نبی کریم سکھنے گئے ہے قولاً اور فعلاً متعدد روایات میں یہ مضمون وارد ہے اور بہت سے مصالح اس میں ملحوظ ہیں، منجملہ ان کے یہ بھی ہے کہ نماز کی برکات سے گھر میں برکت اور نورانیت بڑھے، گھر کے لوگ نماز کو سیکھیں اور ان کو بھی شوق پیدا ہو۔ حضور کا تھم بعض احادیث میں آیا ہے کہ نماز کا پچھ حظہ گھر میں ادا کیا کرواور گھروں کو قبر ستان نہ بناؤ، یعنی جیسا قبر ستان میں نماز نہیں پڑھی جاتی یا جیسا کہ مردے نماز نہیں پڑھے، تمہارے گھر بھی قبر ستان کے مشابہ بن جائیں، ایبانہ کرو۔ اس باب میں مصنف والنہ جایک حدیث ذکر فرمائی ہے۔

(۱) عبد الله بن سعد خلی کتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س ملی کیا کے دریافت کیا کہ نوافل مبجد میں پڑھناافضل ہیں یا گھر میں؟ حضور نے فرمایا کہ تم دیکھتے ہو کہ میرا گھر مبجد سے کتنا قریب ہے۔ (جس کی وجہ سے مبجد کے آنے میں کسی فتم کی دقت یارُ کاوٹ نہیں ہوتی، لیکن اس کے باوجود) فرائض کے علاوہ مجھے اپنے گھر میں نماز پڑھنا مبجد سے زیادہ پسند ہے۔

التطوع إلخ: [اسم لما شرع زيادة على الفرض والواجبات، والتطوع: التبرع، والمراد به ههنا ما زاد على الفرائض] قال القاري: المراد بالتطوع: غير الفرض، فيشمل السنن المؤكدة المستحبّة وغيرها من صلوة الضحى وأمثالها.

العنبري: نسبة لبني عنبر، حي من تميم. حرام: بمهملتين مفتوحتين، ابن معاوية، وهو حرام بن حكيم بن حالد بن سعد بن الحكم، ووهم من جعلهما اثنين، قاله القاري. عبد الله: عبد الله بن سعد الأنصاري الحرامي، ووهم من جعله عبد الله بن سعيد بالياء. ماأقرب بيتي: صيغة تعجب، وفيه زيادة في الجواب، إذ بين له أن ما يفعله يكون أدعى إلى التأسي به، وليفهمه أنه لا فرق في كونما أفضل في البيت بين قرب المسجد عن بيته وبعده عنه.

فَلأَنْ أصليَ في بيتي أحبُّ إليَّ من أن أُصلّي في المسجد إلا أن تكون صلوة مكتوبة.

فاكدہ: نوافل كا بنی چونكہ اخفا پر ہے اس لئے اُن كا گھر میں پڑھنا افضل ہے تاكہ اخفاكا اللہ ہو، رياكارى سے بُعد ہو جائے، البتّہ فرائض وغيرہ جن كا اخفا مناسب نہيں، وہ مسجد ہى ميں افضل ہيں جيسے طوافِ كعبہ كی ركعتيں اور صلوۃ التراو تح وغيرہ ۔ صلوۃ التر او تح اگر چہ فرائض ميں نہيں ليكن رمضان المبارك كا خصوصى امتياز ہے اور جماعت اس ميں مسنون ہے اور اسى طرح ہر وہ نماز جو جماعت سے اداكی جاتی ہے جیسے كوف كی نماز كہ ان نمازوں كا اظہار مقصود ہے، اس لئے ان كا مسجد ميں پڑھنا اولی ہے۔

أحبّ إليّ: [وذلك لتحصل البركة للبيت وأهله، ولتنزل الملائكة، وليذهب عنه الشيطان.]

### بابُ ما جاء في صوم رسول الله علين

حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا حماد بن زيد، عن أيوب،

## باب۔ حضور اقد س طلع کے روزوں کا ذکر

فائدہ: اس باب سے مقصود حضور اقد س منظانی کے نفل روزوں کا بیان ہے۔ آپ کی عادت شریفہ روز سے بہت رکھنے کی بھی ہم بھی ہم ہم سلسل کی گئی دن کے روز سے رکھتے تھے۔ روز سے کی فضیلیس اعادیث کی کتابوں میں بہت می وارد ہوئی ہیں۔ حق تعالیٰ جَلْ جَلْ عَلَیْ جَلَ عَلَیْ کی این ہم ہم میں ہر ارشاد میں ہزاروں مصالح ہیں، حکمتیں ہیں۔ آ دمی کی عقل کی اتنی پرواز کہاں ہے کہ حق تعالیٰ جَلْ عَلَیْ جَلِ عَلَیْ جَلَ عَلَیْ جَلَ عَلَیْ کی عقل کی اتنی پرواز کہاں ہے کہ اور دنیوی فوائد کا ادراک کر سکتا ہے لیکن اللہ تعالیٰ کی حکمتیں اُس سے بھی اونچی ہوتی ہیں۔ جس طرح اور احکام میں ہزاروں مصلحین ہیں روز ہے میں بھی ہیں، منجملہ ان کے چند مصالح ظاہر اور بدیہی ہیں جن میں سے ایک جذبہ مواساۃ اور ہمدردی ہو صفحتی ہیں روز سے بھو کی امداد کا جذبہ بھی پیدا ہوتا ہے کہ غریب پر کیا گزرتی ہے، بھو کے کو کس مصیبت کا سامنا ہے، ایک حالت میں اُس کو بھو کے کی امداد کا جذبہ بھی پیدا ہوتا ہے اور غریب کے ساتھ ہمدردی کو بھی طبیعت نقاضا کرتی ہے۔ اس سے بڑھ کر یہ ہے کہ روزہ سے قوت بسیمیہ اور شہوانیہ کا اور غریب کے ساتھ ہمدردی کو بھی طبیعت نقاضا کرتی ہے۔ اس سے بڑھ کر یہ ہے کہ روزہ سے قوت بسیمیہ اور شہوانیہ کا زور کم ہوتا ہے یہ قوت جب زور پکڑتی ہے تو بہت سے ایسے امور آ دمی سے سرزد ہوتے ہیں جو دین و دنیا میں رُوسیاتی کا سب بینے ہیں۔ اس کو مولانا فرماتے ہیں:

ایں نہ عشق است آن کہ در مر دم بُود این فسادِ خور دنِ گندم بُود

یہ عشق لیعنی جو آج کل لوگوں میں ہوتا ہے، وہ عشق نہیں ہے جو بھلے آ دمیوں میں ہوتا ہے، یہ پیٹ بھرنے کا فساد ہے کہ جب پیٹ بھرائی مل جاتی ہے تو ناپاک حرکتیں خوب سوجھتی ہیں اور جب بھوک کا غلبہ ہو رہا ہو تو عشق وشق سب بھول جاتا ہے۔ ای لئے حدیث پاک میں آیا ہے کہ جو نکاح نہ کر سکتا ہوائی کو چاہئے کہ روزے کثرت سے رکھا کرے کہ یہ شہوت کو توڑنے والا ہے۔ ای کے علاوہ ایک بڑی مصلحت روحانیت کی قوت ہے۔ روزہ سے روحانیت کو بہت زیادہ ترقی ہوتی ہے، ای وجہ سے ہر ملت و نہ بہ بیں کی نہ کی صورت سے روزے کا وجود ہے اور ندا ہب حقر میں حضرت آ دم علی اللہ کے زمانہ سے روزہ کی مشروعیت رہی ہے۔ حضرات انبیاء کرام علی نبینا وعلی ایک دن روزہ اور ایک دن افطار، نورہ کا معمول روزے میں مختلف رہا ہے۔ حضرت عیسی علی کا معمول ایک دن روزہ دو دن افطار تھا، ای طرح دیگر انبیاء گیا ایک دن روزہ اور ایک دن افطار، خیس علی کا معمول ایک دن روزہ دو دن افطار تھا، ای طرح دیگر انبیاء گیا ایا کے دوزے معمول اور متعین کریم سے اور ای معمول ایک دن روزہ دو دن افطار تھا، ای طرح دیگر انبیاء گیا ایا کے دوزے معمول اور متعین کریم سے اور ایا او قات افطار فرماتے جیں۔ نبی فرمار کے تھے اور بیا او قات افطار فرماتے جس کی وجہ ظاہر ہے کہ جب روزہ بہ نزلہ ایک تریاق اور دوا کے ہو قوقی مصالے سے اس میں قات و کثرت جیسا کہ دواکا اصول وجہ ظاہر ہے کہ جب روزہ بہ نزلہ ایک تریاق اور دوا کے جو قوقی مصالے سے اس میں قات و کثرت جیسا کہ دواکا اصول ہے تاتے چہ خور کے حضور کے جن نبی حضور کے چند معمول کے اس میں قات و کشرت جیسا کہ دواکا اصول ہے ان بیر جانچہ حضور کے چند معمولات نمونہ کے طور پر مصنف رالے ہیں۔

(۱) عبد الله بن شقیق فیلنگی کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ فیلنگیجا سے حضور اقد س منگی کی روزے رکھنے کے متعلق پوچھا، انھوں نے فرمایا کہ بھی حضور اس قدر متواتر روزے رکھتے کہ ہمارا یہ خیال ہوتا کہ اس ماہ میں افطار ہی نہیں فرمائیں گے

كان يصوم: [أي: يتابع صوم النفل.] نقول: بالنصب على الرواية الصحيحة، وجوز بعضهم الرفع، قال القسطلاني: وهو ضعيف رواية ودراية. قد صام: أي: الشهر كله أو داوم على الصيام، وعبّر عن المستقبل بالماضي دلالة على عدم الشك في تحققه. منذ قدم: قيدت به؛ لأن الأحكام إنما كثرت من حين قدمها، ورمضان لم يفرض إلا فيها.

رمضان: [سمّى بذلك؛ لأنه يرمض الذنوب أي: يذهبها.]

حدثنا عليّ بن حُجو، حدثنا إسماعيل بن جَعْفَر، عن حُميد، عن أنس بن مالك: أنه سُئِل عن صوم النبي على فقال: كان يصوم من الشّهر حتى نوى أن لا يُريد أن يفطر منه، ويُفطر حتى نرى أن لا يُريد أن يصوم منه شيئاً، وكُنتَ لا تشاء أن تراه من الليل مُصلّيا إلا أن رأيته مُصليا، ولا نائما إلارأيته نائما.

اور جھی ایبا مسلسل افطار فرماتے تھے کہ ہمارا خیال ہیہ ہوتا کہ اس ماہ میں روزہ ہی نہیں رکھیں گے۔ لیکن مدینہ منورہ تشریف آوری کے بعد رمضان المبارک کے علاوہ کی ماہ کے تمام روزے نہیں رکھے (ایبے ہی کی ماہ کو کامل افطار میں گزار دیا ہو یہ بھی نہیں کیا۔ کما فی أبی داو د) حضور اقد س س کے اس معمول کے متعلق کی قدر تفصیل حدیث نمبر ۲۳ کے ذیل میں آئے گ۔

(۲) حضرت انس شان کے سے کسی نے حضور کے روزوں کے متعلق پوچھا، انھوں نے فرمایا کہ عادت شریفہ اس میں مختلف تھی۔ کسی ماہ میں آب کا روزہ کا ارادہ ہی نہیں ہو اور تھی۔ کسی ماہ میں آب کا روزہ کا ارادہ ہی نہیں ہے اور کسی ماہ میں آب کا روزہ کا ارادہ ہی نہیں ہے۔ آپ کی عادت شریفہ ہی تھی کہ آگر تم حضور سے جم یہ سیجھتے کہ اس ماہ میں آپ کا روزہ کا ارادہ ہی نہیں ہے۔ آپ کی عادت شریفہ ہی تھی کہ آگر تم حضور سے کہ حضور سے کہ عادت شریفہ نہ تمام رات سونے کی تھی نہ تمام رات جاگئے گی، بلکہ میں تریفہ بھی بورا پورا پورا پورا فرماتے تھے۔ اس کے شب کو سوت ہوئے و بیاد و رمیانی رفار میں حقوقِ نفس کی رعایت فرماتے ہوئے عبادات کا اہتمام بھی پورا پورا فرماتے تھے۔ اس کے شب کو سوت ہوئے دیکھا بھی کہ کچھ حظمہ نماز میں گزرتا تھا۔ در میانی رفار بھی ممکن تھا کہ کچھ حظمہ نماز میں گزرتا تھا۔ ہوئے دیکھنا بھی کہ کچھ حظمہ نماز میں گزرتا تھا۔ ہوئے دیکھنا بھی کہ کچھ حظمہ نماز میں گزرتا تھا۔

حجر: بضم الحاء المهملة وسكون الجيم. نوى: بنون الجمع أو بالتحتانية على بناء المجهول أو بالخطاب، ثلاثة وجوه، قاري. وجعل المناوي الثاني أيضاً ببناء المعروف فقال: وفيه ضمير من غير مرجع.

أن لا يريد: بالنصب، ووجهه ظاهر، وروي بالرفع على أن "أن" مخففة من الثقيلة.

ولا نائما: قال المناوي: لا يشكل على الحديث قول عائشة: كان إذا صلى صلوة داوم عليها، وقولها: كان عمله ديمة؛ لأن المراد بذلك ما اتخذ راتباً، لا مطلق النفل، فهذا وجه الجمع بين الحديثين، وإلا فظاهرهما التعارض. قال ميرك: وهو لايشفي العليل، كما ترى، قال القاري: والأظهرأن يقال: إعمال العمل المسمى بالتهجد مثلا تارة في أول الليل وتارة في آخره لا ينافي مداومة العمل، كما أن صلوة الفرض تارة يصلّي في أول الوقت وتارة في آخره، وهو ظاهر، يشفي العليل.

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود، حدثنا شعبة، عن أبي بِشر قال: سمعت سعيد بن جُبير، عن ابن عباس هما قال: كان النبي على يصوم حتى نقول: ما يُريد أن يفطر منه، ويفطر حتى نقول: ما يُريد أن يصوم، وما صام شهرا كاملا منذ قدِم المدينة إلا رمضان.

العض علاء نے اس کا دوسر اسطلب بھی بتایا ہے وہ یہ کہ عادت شریفہ اس باب میں مختلف تھی کہ بھی اول شب میں نوا فل پر ہے، بھی وسطِ رات میں، بھی اخیر میں۔ اس لئے رات کے کسی حضیہ خاص میں کوئی سوتے ہوئے یا نماز پر ہے ہوئے دیکھنا چاہے تو دیکھ سکتا ہے، یعنی اگر کوئی یہ چاہے کہ میں اول رات میں حضور کو نماز پر ہھتا ہواد یکھوں تو کسی دن یہ بھی مل جاتا اور اس وقت سوتا ہوا دیکھنا چاہے تو یہ بھی مل جاتا۔ اس لئے کہ رات کا ہر حضہ کسی نہ کسی دن حضور نماز میں گزارتے تھے اور اس کی دو مصلحین سمجھ میں آتی ہیں: اول تو یہ کہ عبادت جو اصل مقصد اور آ دمی کے وجود کی غرض ہے اور اللہ کی رضا کا سب ہے، رات کے ہر حضہ کو بھی نہ بھی اُس کی برکات میسر ہو جائیں اور قیامت میں رات کا ہر حضہ اپنے اندر عبادت کا وجود رکھے۔ دوسرے یہ کہ عبادت جب ایک ہی وقت میں ہوتی رہے تو بمنزلہ عادت بن جاتی ہے پھر مشقّت کا لطف نہیں رہتا اور جب رات کے مختلف حصوں میں عبادت کی جائے گی تو عادت نہ سے گی۔

(٣) حضرت ابن عباس والنوسي سے جھی حضور کی ہے عادت شریفہ مروی ہے کہ کسی ماہ میں اکثر حصہ روزہ رکھتے تھے جس سے ہمارا خیال ہوتا تھا کہ اس میں افطار کا ارادہ نہیں اور کسی ماہ میں ایسے ہی اکثر افطار فرماتے تھے، لیکن کسی ماہ میں بجر رمضان المبارک کے تمام ماہ روزہ نہیں رکھتے تھے۔ فائدہ: نبی کریم شرفی کیا ہے معمول متعدد روایات میں گزر چکا ہے۔ اس معمول کی دو وجہ ہیں: اول تو بہ بب کے شروع میں گزر چکا ہے کہ روزہ حقیقت میں ایک تریاق ہے اور بسااو قات روحانی ترقی اور دیگر وقتی مصالح کے لئے بطور دوا کے بھی رکھا جاتا ہے ایسی صورت میں دوا کے عام اصول کے موافق بسااو قات اُس کے مسلسل استعال کی حاجت ہوتی ہے اور بسااو قات خاص ضرورت نہیں ہوتی، یا اگر معمولی ضرورت بھی ہوتی ہے تو دوسرے وقتی عوارض کی وجہ سے دوا کا ترک ضروری ہوتا ہے جو اطبا کے یہاں ایک معروف چیز ہے، اور نبی کریم شرفی کی کریم شرفی کی کے برابر روحانیت کا طبیب کون ہو سکتا ہے! اس لئے نبی کریم شرفی وقتی ضروریات کے لحاظ سے بسااو قات مسلسل روزے رکھتے تھے روحانیت کا طبیب کون ہو سکتا ہے! اس لئے نبی کریم شرفی وقتی ضروریات کے لحاظ سے بسااو قات مسلسل روزے رکھتے تھے

حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، عن سفيان، عن منصور، عن سالم بن أبي الجُعد، عن أبي سلمة، عن أم سلمة الله عن قالت: ما رأيت النبي على يصوم شهرين مُتتَابعين إلا شعبان ورمضان.

اور بہااو قات مسلس افطار فرماتے تھے۔ امت کے لئے بھی جو حضرات خود روحانی طبیب ہیں وہ روحانی مصالح کے لحاظ سے روزے اور افطار کے او قات متعین فرما سکتے ہیں اور جو شخص خود طبیب نہیں ہے وہ کسی روحانی طبیب کے زیر علاج عمل درامد کرے۔ دوسری وجہ بیہ ہے کہ نبی کریم سلکتے ہیں اور جو شخص معمولات تھے، مثلاً: پیر، جمعرات کا روزہ رکھنا، ہر مہینہ میں تین روزے رکھنا، ایام بیض، عشرہ محرم، عشرہ ذی الحجہ کے روزے رکھنا وغیرہ وغیرہ، یہ معمولات بسااو قات اسفار وغیرہ عوارض کی وجہ سے چھوٹ جاتے تھے اس لئے عوارض دُور ہو جانے کے بعد بطور قضا اور تلافی کے جینے روزے معمول میں سے ترک ہو جاتے تھے ان کو پورا فرما لیا کرتے تھے کہ یہ بھی حضور کی ایک خصوصی عادتِ شریفہ تھی کہ جب کسی عبادت کو شروع فرماتے تو اُس پر دوام اور نباہ فرمایا کرتے تھے کہ یہ بھی حضور کی ایک خصوصی عادتِ تو اُن کو رکھتے اس لئے لگاتار روزے رکھنے کی نوبت آ جاتی تھی۔ اللّٰہ مَّ و فَقْنَا اتباعَہ.

(٣) ام سلمہ فیل کھا۔ اور کے میں نے حضور اقد س کھائی کور مضان و شعبان کے سواد وہاہ کامل روزے رکھتے نہیں دیکھا۔ فاکدہ: بیہ حدیث بظاہر گزشتہ تمام احادیث کے خلاف ہے کیونکہ اب تک سب روایتی اس پر متفق تھیں کہ حضور رمضان المبارک

شعبان: [سمي بذلك؛ لتشعبهم في الغارات بعد أن يخرج رجب، وقيل: لتشعبهم في طلب الماء]هذا ينافي ما سبق أنه ولله يصم شهراً كاملاً غير رمضان، وجمع بأن المراد أنه صام أكثره؛ لرواية مسلم: كان يصوم شعبان كله، كان يصومه إلا قليلا، قال النووي: الثاني مفسر للأول، يعني معنى قولها: "كله" غالبه، وقد نقل الترمذي عن ابن المبارك أنه جاء في كلام العرب: إذا صام أكثر الشهر أن يقال: صام الشهر كله، واستبعده الطيبي معللا بأن الكل تأكيد لإرادة الشمول ودفع التحوز، فتفسيره بالبعض مناف له، قال: فيحمل على أنه كان يصومه كله في وقت ويصوم أكثره في وقت آخر؛ لئلا يتوهم أنه واجب كرمضان، فعلى هذا مراد عائشة وابن عباس من قولهما: "ما صام شهراً" ما صامه على الدوام، وقيل: المراد بقولها: "كله": أنه يصوم من أوله تارة، وآخره أخرى، وأثنائه طوراً، فلا يخلي شيئًا منه من صيام ولا يخلو عن بعد، على أنه صام شعبان كله، واطلعت عليه أم سلمة و لم يطلع عليه ابن عباس وعائشة هيأ.

قال أبو عيسى: هذا الإسناد صحيح، وهكذا قال: عن أبي سلمة، عن أم سلمة، ورَوى هذا الحديث غير واحدٍ عن أبي سلمة، عن عائشة الحديث عن النبي المحديث عن النبي على المحديث عن النبي على المحديث عن أبي سلمة، عن عائشة المحديث عن النبي على المحديث عن أبي سلمة المحديث عن النبي على المحديث عن أبي سلمة المحديث عن أبي سلمة المحديث عن أبي سلمة المحديث عن أبي سلمة المحديث عن النبي على المحديث عن أبي سلمة المحديث عن أبي سلمة المحديث عن أبي سلمة المحديث عن النبي على المحديث عن أبي سلمة المحديث عن أبي سلمة المحديث عن النبي على المحديث عن النبي عن النبي

کے علاوہ کی ہاہ کے مسلسل روزے نہیں رکھتے تھے، لیکن اس حدیث میں اُس کے ساتھ شعبان کو بھی ملا دیا۔ ان دونوں کی تطبیق علاء نے مختلف طریقہ سے فرمائی ہے: اول سے کہ اس حدیث میں تمام شعبان کو مبالغہ کے طور پر کہا گیا ہے۔ حضور کی عادت شریفہ اکثر حظہ شعبان کے روزے رکھنے کی تھی، چنانچہ آئندہ حدیث میں حضرت عائش فی شخبان کے روزے رکھے ہوں جس کی تصرت ام سلمہ فی شخبا کے دوسرے بید کہ ممکن ہے کی وقت میں انفاقاً حضور نے تمام ماہ شعبان کے روزے رکھے ہوں جس کی حضرت ام سلمہ فی کھی کو اطلاع ہوئی اوروں کو نہیں ہوئی۔ تیسرے بید کہ حضرت عائش فی خیا اور حضرت ابن عباس فیلنگؤ و غیرہ حضور کی عادت کی روایت میں عادت کی نہیں تھی، انفاقاً میں عادت کی نہیں تھی، انفاقاً میں عادت کی نہیں تھی، انفاقاً کی مسلسل روزے رکھنے کی نہیں تھی، انفاقاً کی ماہ کے پورے روزے رکھ لینا اُس کے منافی نہیں ہے، اس لیے اگر کسی سال کسی عادش کی وجہ سے حضور نے شعبان کے بھی پورے روزے رکھ لینا اُس کے منافی نہیں ہے، اس لیے اگر کسی سال کسی عادش کی وجہ سے حضور نے شعبان کے بھی پورے روزے رکھ لینا اُس کے منافی نہیں ہے، اس لیے دخرت عائشہ وغیرہ نے ان کا تذکرہ نہیں کیا اور چونکہ پورے مہینے کے رکھ نے اس لیے دان کو ذکر کر دیا، اس لیے اس میں کوئی اشکال نہیں ہے۔ چونتے بید کہ حضور ابتدا میں شعبان کے تمام مہینہ کے روزے رکھتے ہوں اور اخیر میں ضعف کی وجہ سے کم کر دیے ہوں، اس لیے جس نے آخری فعل ذکر کر دیا اور جس نے بیال کیا کہ بیت خواص کی وجہ سے تھا، اُس نے اکثر ذکر کر دیا اور جس نے بیال کیا کہ بید خواص کی وجہ سے تھا، اُس نے آخری فعل ذکر کر دیا اور جس نے بیال کیا کہ بید خواص کی وجہ سے تھا، اُس نے آکم مہینہ ذکر کر دیا۔

قال أبو عيسى إلخ: غرض المصنف دفع ما يظهر في هذا الحديث من الاختلاف على أبي سلمة بأن سالمًا رواه عن أبي سلمة، عن أم سلمة، عن واحد رواه عنه، عن عائشة فدفعه المصنف بقوله: إنه يحتمل أن أبا سلمة روى عنهما جميعًا. الإسناد: يشكل عليه: بأن المصنف أخرج الحديث في الجامع بهذا الإسناد، وحكم عليه بأنه حسن، فكيف حكم عليه في الشمائل بالصحة؟ وأجيب: بأنه حكم ههنا بالصحة على الإسناد، والحكم على الإسناد بالصحة أنزل درجة من الحكم على الحديث بالصحة، كما ذكره ابن الصلاح. غير واحد: أي: كثير من الرواة. قال ميرك: رواه محمد بن إبراهيم التيمي عن أبي سلمة، عن عائشة، ووافقه يجيى بن أبي كثير، وسالم أبو النضر عند البحاري وغيره، ومحمد بن إبراهيم، وزيد بن أبي غياث عند النسائي، وخالفهم يجيى بن سعيد، وسالم بن أبي الجعد، فروياه عن أبي سلمة، عن عائشة.

ويحتمل: أن يكون أبو سلمة بن عبد الرحمن قد روى هذا الحديث، عن عائشة وأم سلمة جميعاً عن النبي على حدثنا أبو سلمة، عن عائشة عن عمد بن عمرو، حدثنا أبو سلمة، عن عائشة عن قالت: لم أر رسول الله على يصوم في شهر أكثر من صيامه في شعبان، كان يصوم شعبان إلا قليلا بل كان يصومه كله.

بعض نے اس کا عکس بتایا ہے جیسا کہ روایت کے ظاہر الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ اول اکثر مہینے کے روزے رکھتے تھے بعد میں تمام کے رکھنے لگے۔

(۵) حضرت عائشہ فراقی ہیں کہ میں نے حضور اقد س النا کے اکثر حضہ میں آپ روزے رکھتے تھے، بلکہ (قریب قریب) تمام مہینہ کے روزے رکھتے تھے، بلکہ (قریب قریب) تمام مہینہ کے روزے رکھتے تھے، بلکہ (قریب قریب) تمام مہینہ کے روزے رکھتے تھے۔ فاکدہ: یہ ترقی کر کے حضرت عائشہ فرائٹی کہا کا تمام ماہ رمضان کے روزوں کا ذکر صاف بتلا رہا ہے کہ اس مہینہ اس سے مبالغہ مقصود ہے۔ شعبان میں روزوں کی کثرت کی وجہ خود حضور اقد س النا کے ایمال کی ایمال کی ایمال حق تعالیٰ بین فیا کے در بار میں پیش ہوتے ہیں، میرا ول چاہتا ہے کہ میرے میں وہ دن بھی ہے جس میں سال کے اعمال حق تعالیٰ بین فیا کے در بار میں پیش ہوتے ہیں، میرا ول چاہتا ہے کہ میرے اعمال ایک حالت میں پیش ہوں کہ میں روزہ دار ہوں۔ اس کے علاوہ اور بھی بعض وجوہ احادیث وغیرہ میں وارد ہوئی ہیں اور دبوئی ہیں اور دبوئی ہیں اور دبوئی ہیں اور بعض او قات ایک وجہ کا ہونا دبھی۔

كان يصوم: حال من مفعول "لم أر" إن كانت الرؤية بصرية، وإلا بأن كانت علمية وهو الأظهر فهي مفعول ثان، وقوله: "أكثر" صفة مفعول مطلق، أي: صياماً أكثر من صيام النبي في شعبان. بل كان الخ: يعني: أن ما لا يصومه من شعبان في غاية من القلة بحيث يظن أنه صام كله، فكلمة "بل" للترقي، ولاينافيه حينئذ قولها: "إلا قليلا" ولا ما سبق من أنه "ما صام شهراً كاملا منذ قدم المدينة" ويشكل: إكثاره في صيام شعبان مع أنه ورد عند مسلم وغيره: أفضل الصيام بعد رمضان صوم شهر الله المحرم، وأحيب: باحتمال أنه كان يعرض له في أعذار تمنعه عن الصوم كالسفر وغيره، أو لأن لشعبان تخصيص رفع الأعمال وهو لا يوجد في المحرم، أو لأنه في ماعلم أفضلية المحرم إلا في آخر عمره الشريف، قاله البيحوري. قلت: يحتمل أن المراد بشهر المحرم صوم بعضه وهو يوم عاشوراء دون تمام الشهر، وكان في يصوم، فلا إيراد.

حضرت عائشہ فی جانے سے اور سب کا مجموعہ شعبان میں حضور کا معمول تین دن ہر ماہ روزے رکھنے کا تھا، وہ بسااہ قات عوارض کی وجہ سے رہ جاتے سے اور سب کا مجموعہ شعبان میں حضور رکھا کرتے سے، اس کے ساتھ دوسر کی روایات میں ہیں، جمعرات کا روزہ بھی حضور کا معمول نقل کیا گیا ہے۔ ایسی صورت میں اگر دو تین مہینے بھی تمام سال میں کسی عذر سے چھوٹ گئے تو ایک مہینہ کے روزے بن جانا کیا مشکل ہے۔ ایک روایت میں آیا ہے کہ رمضان کی تعظیم کی وجہ سے شعبان کا روزہ افضل ہے، یعنی جیسا فرض نمازوں سے قبل سنتیں پڑھی جاتی ہیں ایسے بی رمضان کی تعظیم کی وجہ سے شعبان کا روزہ صفور نے ضعف کے خیال سے رمضان شریف سے قبل روزے کو منع بھی فرمایا ہے مگر حضور پر ضعف روزہ کا کچھ ایسانہ ہوتا تھا ای وجہ سے لگاتار روزے بھی رکھ لیتے تھے۔ ایک حدیث میں آیا ہے حضور سے کسی نے شعبان میں روزوں کی کھو ایسانہ کرتے کا سبب بو چھا تو آپ نے فرمایا کہ اس مہینہ میں ہر اُس شخص کا نام مرنے والوں میں لکھا جاتا ہے جو اس تمام سال میں مرنے والے ہوں، میرا دل چاہتا ہے کہ میری موت ایسی صالت میں لکھی جائے کہ میں روزہ دار ہوں۔ بعض علاء نے کہ نبی کریم شخص کا کا ہر مہینہ میں نقل روزے رکھنے کا مخصوص معمول تھا اور رمضان المبارک میں نقل روزے رکھنے کا مخصوص معمول تھا اور رمضان المبارک میں نقل روزے رکھنے کا مخصوص معمول تھا اور رمضان المبارک میں نقل روزے رکھنے کا مخصوص معمول تھا اور رمضان المبارک میں نقل روزے رکھنے کا مخصوص معمول تھا اور رمضان المبارک میں نقل روزے رکھنے کا مخصوص معمول تھا اور رمضان المبارک میں نقل روزے کر کھنے بھی جینگئی شعبان بی میں رکھ لیتے تھے اور اس بنا تھا۔

(۲) عبد الله بن مسعود فَالنَّوْدُ كَهِ بِي كه حضور اقد س النَّاقَيْمُ مهينه كه شروع مين تين دن روزه ركها كرتے تھے اور جمعه كے دن بہت كم افطار فرماتے تھے۔ فاكدہ: ہر مهينه ميں تين دن روزه ركھنے كى ترغيب مختلف احاديث ميں وارد ہوئى ہے۔

عبيد الله بن موسى: بلفظ التصغير. فما في بعض النسخ: عن عبد الله بن موسى غلط. غنام: بغين معجمة فنون مشددة. عبد الله: أي: ابن مسعود كما هو مصرّح في رواية المشكوة، مع أنه يكون هو المراد عند الإطلاق في اصطلاح المحدثين قاله القاري. غرة: بضم غين معجمة وتشديد راء أي: أوله، والمراد هناك أوائله. ثلاثة أيام: [أي افتتاحا للشهر بما يقوم مقام صوم كله، إذ الحسنة بعشر أمثالها.]

وقلما كان يفطر يوم الجمعة. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود، أخبرنا شعبة، عن يزيد الرِّشك قال: سمعت معاذة قالت: قلت لعائشة: أكان النبي على يصوم ثلاثة أيام من كل شهر؟ قالت: نَعَم، قلت: من أيّه كان يصوم؟ قالت: كان لا يُيَالِي من أيّه صام. قال أبو عيسى: يزيد الرِّشك هو: يزيد الضَّبعي البصري،

ہر نیکی کا ثواب دس گنا ہونے کی وجہ سے تین روزوں کا ثواب ایک ماہ کے روزوں کے برابر ہوجاتا ہے اور اس حیثیت سے شخص گویا عمر بھر روزہ دار رہنے کے حکم میں ہوگا۔ ان تین دن کی تعیین میں مختلف روایات وارد ہوئی ہیں لیکن کوئی مخالفت نہیں، بھی حضور اقد س سنگائیا مہینہ کے شروع ہی میں تین روزے رکھ لیتے تھے، بھی بھی ہر پیر، جعرات کو، بھی تیرہ، چودہ، پندرہ کو، ایسے ہی اور مختلف او قات میں بھی، اسی وجہ سے حضرت عائشہ فرنگائیا گی آئندہ حدیث میں وارد ہے کہ متعین ایام نہ تھے۔ ابن عباس فرنگائیا فرماتے ہیں کہ حضور اقد س سنگائیا ایام بیض کے روزے بھی سفر یا حضر میں ترک نہیں فرماتے تھے۔ دوسرا مضمون حدیثِ بالا میں جعہ کے روزہ کے متعلق ہے، اس حدیث سے جعہ کے دن روزہ کا اہتمام معلوم ہوتا ہے لیکن دوسر کی روایات میں روزہ کے جمعہ کی تخصیص کی ممانعت آئی ہے، اسی وجہ سے بعض علاء حدیثِ بالاکی وجہ سے اس کے استحباب کے قائل ہوئے ہیں اور بعض علاء ممانعت کی وجہ سے جعہ کی تخصیص کو مکروہ بتاتے بیں، خود حنفیہ کے یہاں بھی دونوں قول ہیں۔

وقلما: [أي: قل إفطاره يوم الجمعة] قيل: "ما" كافة، وقيل: صلة لتأكيد معنى القلة، وقيل: مصدرية أي: قل كونه مفطراً يوم الجمعة، وهو دليل لأبي حنيفة ومالك حيث ذهبا إلى أن صوم يوم الجمعة وحده حسن، وعند جمهور الشافعية يكره إفرادها بالصوم؛ لرواية الصحيحين عن أبي هريرة مرفوعاً: "لا يصوم أحدكم يوم الجمعة" الحديث. إلى آخر ما بسطه القاري، وفيه أيضاً: قال القاضي: يحتمل أن يكون المعنى: أنه لا يتغدى إلا بعد الجمعة، كما روي عن سهل بن سعد الساعدي وبعده لا يخفى، وبسط اختلاف المذاهب في ذلك في الأوجز، واختلفت الأقوال في كل مذهب من مذاهب الأئمة، والجملة المرجح عند الحنفية في الندب والكراهة.

قال أبو عيسى إلخ: غرض المصنف بيان توثيقه، ويشكل عليه: بأنه تقدم ترجمته في أبواب الضحى، فكان الأنسب إيراد التوثيق هناك، وأجيب: بأنه احتيج إلى بيان توثيقه ههنا؛ لأن ما رواه ههنا يعارضه ما مر من أنه كان يصوم غرة كل شهر. الضبعيّ: بضم المعجمة وفتح الموحدة بعدها مهملة، نسبة إلى ضبيعة بن ثعلبة، قاله السمعاني في الأنساب. وهو ثقة، وروى عنه شعبة وعبد الوارث بن سعيد وحمّاد بن زيد وإسماعيل بن إبرهيم، وغير واحد من الأئمة، وهو يزيد القاسم، ويقال: القسّام. والرّشك بِلُغة أهل البصرة هو: القسّام. حدثنا عبد الله بن داود، عن ثور بن يزيد، عن حالد بن مَعدان، عن ربيعة الجوشي، عن عائشة على قالت: كان النبي على يتحرّى، صوم الاثنين والخميس.

(2) معاذة کہتی ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ فیل سے پوچھاکہ حضور ہر ماہ میں تین روزے رکھتے تھے؟ انھوں نے فرمایا کہ رکھتے تھے۔ میں نے مکر رپوچھاکہ مہینہ کے کن ایام میں رکھتے تھے؟ انھوں نے فرمایا کہ اس کا اہتمام نہیں تھا، جن ایام میں موقعہ ہوتا رکھ لیتے۔ فائکہ ہ: یعنی کسی زمانہ میں یہ بھی معمول شریف رہا ہے کہ تعیین ایام کا اہتمام نہیں تھا اور بھی مخصوص ایام میں، مثلاً مہینہ کی پہلی تین تاریخوں میں، بھی مہینہ کی اخیر تین ایام میں، بھی ایک مہینہ میں شنبہ، یشنبہ، دو شنبہ، کورکھتے اور دوسرے مہینہ میں سہ شنبہ، چہار شنبہ، پنجشنبہ کورکھتے، اسی لئے اس بارے میں مختلف روایات وارد ہوئی ہیں اور اسی لئے حضرت عائشہ فیل تعین کا انکار فرما دیا۔

(۸) عائشہ فالطفیماً فرماتی ہیں کہ حضور اقد س طنگائیاً پیر جمعرات کے روزہ کا (اکثر)اہتمام فرماتے تھے۔ فائدہ: بعض روایات میں ان دِنوں کے روزے کے اہتمام کی وجوہ بھی وارد ہوئی ہیں، چنانچہ ایک وجہ ابو ہریرہ ٹرالٹیٹی کی حدیث میں قریب ہی آرہی ہے

والرشك: اختلف في معنى الرشك، وسبب تلقيبه به فقيل: إنه بمعنى كثير اللحية، وتقدم في باب الضحى، ومال المصنف إلى أنه بمعنى القسمة، وكان يزيد يعرف علم القسمة، أو كان يباشرها من جهة المملكة، وكان ماهرًا في قسمة الأراضي وحرفها، وقيل: الرشك: العقرب، لقب به؛ لدخوله في لحيته ومكثه ثلاثا، وقيل: لأنه كان غيورًا فكان عين الغيرة والرشك، قال العسقلاني: هو المعتمد. فالرشك بالفتحة في الفارسية بمعنى الغيرة، وعرب فغير، أوله قاله القاري.

عمرو: بفتح أوله وبالواو، هو أبو حفص الفلاس الحافظ. عبد الله بن داود: كذا في الأصل وكذا في حامع الترمذي والنسائي، فما في نسخة القاري والمناوي من عبد الله بن أبي داود بزيادة لفظ "أبي" سهو من الناسخ.

الجوشي: بضم حيم وفتح راء فشين معجمة، موضع باليمن. يتحرّى: [من التحري، وهو: القصد والاجتهاد، والعزم في الطلب] تحراه: تعمده وطلب ماهو أحرى بالاستعمال، فالمعنى على الأول: يتعمد صومهما فيصبر عن الصوم منتظراً لهما، وعلى الثاني: مجتهداً في إيقاع الصوم فيهما.

حدثنا أبو مُصْعَب المدينيّ، عن مالك بن أنس، عن أبي النضر، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن، عن أبو مُصْعَب المدينيّ، عن مالك بن أنس، عن أبي سلمة بن صيامه في شعبان. حدثنا محمد بن يحيى، حدثنا أبو عاصم، عن محمد بن وفاعة، عن سُهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة في أن النبي في قال: تعوض الأعمال يوم الاثنين والخميس، فأحب أن يُعرض عملي وأنا صائم.

کہ یہ دونوں دن اعمال کی پیشی کے ہیں۔ پیر کے دن کے متعلق مسلم شریف کی ایک روایت میں یہ بھی وار و ہوا ہے کہ میں پیر

ہی کے دن پیدا کیا گیا ہوں اور پیر ہی کے روز مجھ پر قرآن شریف نازل ہونا شروع ہوا ہے۔ ایک حدیث میں وار د ہے کہ پیر اور

جعرات کے دن حق تعالی شانہ ہر مسلمان کی مغفرت (بشرطِ قواعد) فرما دیتے ہیں، مگر جن دو شخصوں میں آپس میں چھوٹ چھٹاؤ

ہو، ان کے متعلق ارشاد ہوتا ہے کہ ان کی مغفرت کو اُس وقت تک روک دیا جائے جب تک یہ آپس میں صلح نہ کر لیں۔

ہو، ان کے متعلق ارشاد ہوتا ہے کہ ان کی مغفرت کو اُس وقت تک روک دیا جائے جب تک یہ آپس میں رکھتے تھے۔ فائکرہ: اس

کا بیان مفصل گزر چکا ہے۔

کا بیان مفصل گزر چکا ہے۔

(۱۰) ابو ہریرہ طالفی کہتے ہیں کہ حضور اقد س طنع کیا نے ارشاد فرمایا کہ اعمال پیر اور جمعرات کے دن حق تعالیٰ کی عالی بارگارہ میں پیش ہوں۔ فائدہ: تاکہ قبولیت کے زیادہ قریب ہو جائیں۔ پیش ہوں۔ فائدہ: تاکہ قبولیت کے زیادہ قریب ہو جائیں۔

أبو مصعب: بصيغة المفعول، واختلفت نسخ الشمائل في صفته بين المديني والمدني، والأكثر على الأول، قال المناوي: هو عبد السلام بن حفص الليثي أو السلمي، ولهم أبو مصعب آخر وآخر. رفاعة: بكسر الراء وبعد الألف عين مهملة، وقال المناوي: كعمامة بفاء ومهملات. تعرض: [العرض ثلاثة أقسام: عرض لعمل اليوم والليلة، وعرض لعمل الأسبوع، وعرض لعمل السنة، وحكمة العرض: أن الله تعالى يباهي بالطائعين الملائكة، وإلّا فهو غيني عن العرض؛ لأنه أعلم بعباده من الملائكة] أشكل عليه برواية مسلم: يرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار، وعمل النهار قبل عمل الليل، وأجيب: بأن الرفع غير العرض، وفيه توجيهات أخر، قال المناوي: وكذا تعرض ليلة النصف من شعبان وليلة القدر، فالأول إجمالي باعتبار الأسبوع، والثاني والثالث باعتبار العام، وفائدة تكرير العرض إظهار شرف العاملين بين الملإ الأعلى، وبالخبر يعلم شذوذ قول الحليمي: اعتياد صومها مكروه.

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو أحمد ومعاوية بن هشام قالا: حدثنا سفيان، عن منصور، عن خَيْشَمة، عن الشهر: السبت والأحد والأثنين، ومن الشهر الآخر: التّلاثاء والأربعاء والخميس.

اعمال پیش ہونے میں یہ اشکال ہے کہ مسلم شریف کی ایک روایت کا یہ حاصل ہے کہ اعمال صبح شام دو مرتبہ روزانہ بارگاہ تک چہتے ہیں، پھر پیر جمعرات کو پیش ہونے کا کیا مطلب؟ان دونوں کے در میان میں محد ثین نے مختلف طریقہ ہے جمع کیا ہے، سہل یہ ہے کہ رات دن کے اعمال تفصیل طور پر روزانہ دو مرتبہ پیش ہوتے ہیں، رات کے علیحدہ، دن کے علیحدہ اور معمولی تفصیل ہے، اور پھر ہفتہ میں دوبار پیر جمعرات کو پیش ہوتے ہیں اور تم محمولی تفصیل ہے، اور پھر ہفتہ میں دوبار پیر جمعرات کو پیش ہوتے ہیں اور تم محمولی انتقال اجمالی طور پر شعبان میں اور شبِ فدر میں بھی پیش ہوتے ہیں۔اور بار بار کی پیشی میں منجملہ متعدد مصالح کے ایک مصلحت فر شتوں کے سامنے نیک لوگوں کا اظہارِ شرف ہے کہ ان حضرات نے آدمی کے پیدائش کے وقت یہ اشکال کیا تھا کہ آپ ایس مختلاق کو پیدا فرمار ہے ہیں جو دنیا میں کشت و خون اور دنہ دس سے کہ ان حضرات نے آدمی کے پیدائش کے وقت یہ اشکال کیا تھا کہ آپ ایس مختلاق کی سامنے نقافر کے طور پر تذکرہ بھی فرماتے ہیں، فرانہ دی تون کو نیس کے مقام دنوں اور نہ حضور اقد سی سی ہوئی ہیں ہو مہینہ کے تین روزے اس طرح بھی رکھتے تھے کہ ایک مہینہ میں ہفتہ ، اتوار، پیر کو روزہ رکھ لیتے اور دوسرے ماہ میں منگل، بدھ، جمعرات کو۔ فاکدہ: تاکہ ہفتہ کے تمام دنوں ایک مہینہ میں ہفتہ، اتوار، پیر کو روزہ رکھ لیتے اور دوسرے ماہ میں منگل، بدھ، جمعرات کو۔ فاکدہ: تاکہ ہفتہ کے تمام دنوں میں روزہ ہو جائے اور جمعہ کا روزہ قصداً نہ رکھتے ہوں جیسا کہ بعض روایات میں اس کو عید کا دن قرار دیا گیا اور دوسرے اہم مثاغل اس میں ہوتے ہیں، یا اس روایت میں ذکر نہیں کیا گیا دوسری روایت میں اس کو عید کا دن قرار دیا گیا اور دوسرے ہاہ میں منظل اس میں ہوتے ہیں، یا اس روایت میں ذکر نہیں کیا گیا دوسری روایت میں اس کو عید کا دن قرار دیا گیا اور دوسرے ہاہ میں منظل اس میں ہوتے ہیں، یا اس روایت میں اس کے روزے کا ذکر کے ہیں۔

خيثمة: بفتح خاء معجمة وثاء مثلثة بينهما تحتانية. السبت: سمي به؛ لأن السبت: القطع، وذلك اليوم انقطع فيه الخلق؛ لأنه عز اسمه خلق السموات والأرض في ستة أيام، ابتدأ يوم الأحد وختم يوم الجمعة بخلق آدم على. والأحد: [سمّي بذلك؛ لأنه أوّل ما بدأ الله الخلق فيه، وأوّل الأسبوع على خلاف فيه.] والخميس: بالنصب فيه وفيما قبله على أنه مفعول فيه لـ "يصوم"، قال المظهر: أراد في أن يبين سنية جميع أيام الأسبوع، وإنما لم يصمها متوالية؛ لئلا يشق على الأمة الاقتداء به، ولم يذكر في هذا الحديث يوم الجمعة، وقد ذكر في حديث ابن مسعود قبل هذا: أنه قلما كان يفطره أي: منفرداً أو منضماً إلى ما قبله أو بعده قاله القاري، وقال المناوي: ترك الجمعة؛ لأنه كان يكره صومه. وأنت خبير بأن الكراهة ليست في المنضمة.

حدثنا هارون ابن إسحاق الهمداي، حدثنا عَبْدة بن سُليمان، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن الله عن أبيه، عن أبيه، عن الله ع

(۱۲) حضرت عائشہ فیلٹی فیا فرماتی ہیں کہ عاشورا، کا روزہ زمانۂ حاہلیت میں قریش رکھا کرتے تھے اور حضور اقدس ملٹی کیا جمی ( بجرت سے قبل تطوّعاً) رکھ لیا کرتے تھے (لیکن ہجرت کے بعد)جب مدینہ منورہ تشریف لائے تو خود بھی (اہتمام سے )رکھا اور امت کو بھی (وجوباً) تھم فرمایا۔ مگر جب رمضان المبارک نازل ہوا تو وہی فرضی روزہ بن گیا اور عاشورے کی فرضیت منسوخ ہو گئی (اب استحباب باقی ہے) جس کا دل جاہے رکھے، جس کا دل جاہے نہ رکھے۔ فاكده: عاشورے كے روزے كى فضيلت ميں مخلف روايتي وارد ہوكى ہيں۔ چنانچه مسلم شريف كى روايت ميں ہے كه عرفہ کے روزہ سے دو سال کے گناہ معاف ہوتے ہیں اور عاشورے کے روزہ سے ایک سال کے۔ بعض شروح میں لکھا ہے عاشورے کے ون حضرت آ دم علی کی توبہ قبول ہوئی تھی اور حضرت نوح علی کی کشتی کنارے پر آئی تھی اور حضرت موسی علی کو فرعون سے نجات ملی تھی اور فرعون غرق ہوا تھا، اُسی دن حضرت عیسی علیک کی ولادت ہوئی اور اس ون آسان پر اُٹھائے گئے، اُس ون حضرت بونس علی اور مجھلی کے پیٹ سے خلاصی ملی اور اُس ون اُن کی اُمت کا قصور معاف ہوا اور اسی دن حضرت یوسف علیہ کویں سے نکالے گئے، اسی دن حضرت ایوب علیہ کو مشہور مرض سے صحت عطا ہوئی اور اسی دن حضرت ادریس علی آسان پر اُٹھائے گئے، اسی دن حضرت ابراہیم علی اللہ کی ولادت ہوئی، اسی دن حضرت سلیمان علی کو ملک عطا ہوا۔ اس کے علاوہ اور بھی کرامات اس دن کی شروح حدیث اور کتب سیر میں لکھی ہیں، محدثانہ جیشیت سے ان میں کلام بھی ہے مگر بہت سی کرامات صحیح طور سے بھی ثابت ہیں۔ کہتے ہیں کہ وحثی جانور بھی اُس دن روزہ رکھتے ہیں۔ اللہ اکبر! کس قدر متبرک دن ہے جس کو ہم لوگ لہو و لعب میں ضائع کر دیتے ہیں۔ غالبًا انہیں میں سے کسی وجہ سے زمانہ جاہلیت میں اس دن کی فضیلت مشہور تھی جس کی وجہ سے قریش اسلام سے قبل اس کاروزہ رکھتے تھے، جب حضور مدینہ طیبہ ہجرت کر کے تشریف لائے تو دیکھا کہ یہود جو اہل کتاب ہیں وہ بھی اس دن کاروزہ رکھتے ہیں۔

الهمدانى: بسكون الميم، وعبدة كطلحة. عاشوراء: [بالمد وقد يقصر، وهو: عاشر المحرم.]

#### قريشٌ في الجاهليّة، وكان رسول الله علي يصومه، فلمّا قدم المدينة صامه وأمر بصيامه،

حضور نے ان سے دریافت فرمایا کہ یہ روزہ کیوں رکھتے ہو؟ انھوں نے کہا کہ اس دن حق تعالیٰ شانہ نے حضرت موکی ہے۔ خاصی عطاکی تھی اور فرعون کو غرق کیا تھا جس کے شکر یہ میں حضرت موکی نے اس دن کاروزہ رکھا ہے۔ حضور نے ارشاد فرمایا کہ ہم لوگ حضرت موسیٰ کی اتباع کے تم سے زیادہ مستحق ہیں اس لئے حضور نے خود بھی روزہ رکھااور امت کو بھی اس روزہ کا تھم فرمایا ۔ مسلم شریف میں یہ قصہ نہ کور ہے، اسی وجہ سے حفیہ کے نزدیک رمضان سے پہلے یہ روزہ فرض تھاجب رمضان شریف کا روزہ فرض ہوا تو اس کی فرضیت منسوخ ہوگئ، استحباب اور ایک سال کے گناہ معاف ہونے کی فضیلت اب بھی باقی ہے۔ مسئلہ: عاشورے کاروزہ اصل دسویں تاریخ کا ہے لیکن نبی کریم سی گیا ابتدائے اسلام میں اہل کتاب کی موافقت فرماتے سے کہ ان کا نہ ہب بہر حال آسانی ہے اور مشرکین کے نہ ہب سے اولی۔ گر اخیر زمانہ میں اہل کتاب کی مخالفت کا قولاً اور فعلاً اجتمام ہوگیا تھا جو بہت سی وجوہ سے ضروری تھا اسی سلسلہ میں کسی صحابی نے ادھر توجہ دلائی تو حضور اقد سی سی کی مخالفت کا وراور مانیا کہ میں اگر زندہ رہا تو آئندہ سال نویں تاریخ کا روزہ رکھوں گا۔ ایک دوسری روایت میں ہے کہ یہود کی مخالفت کو واور فعلاً فرمایا کہ میں اگر زندہ رہا تو آئندہ سال نویں تاریخ کا روزہ رکھوں گا۔ ایک دوسری روایت میں ہے کہ یہود کی مخالفت کرواور

الجاهليّة: أي: قبل بعثته ﷺ تلقيا من أهل الكتاب أو باجتهاد منهم، وقال القرطبي: لعلهم استندوا في صومه إلى شرع إبراهيم أو نوح عليهما السلام، فقد ورد في أحبار أنه اليوم الذي استوت فيه السفينة على الجوديّ فصامه نوح شكرا، ولذا كانوا يعظمونه أيضاً لكسوة الكعبة، وعن عكرمة أنه سئل عن ذلك، فقال: أذنبت قريش ذنبا في الجاهلية فعظم في صدورهم، فقيل لهم: صوموا عاشوراء يكفر ذلك.

يصومه: [أي: موافقة لقريش كما هو ظاهر السياق، أو موافقة لأهل الكتاب، أو بإلهام من الله تعالى.]
وأمر بصيامه: فيه دليل لما قاله الحنفية إنه كان فرضاً ثم نسخ، خلافاً لجمهور الشافعية، وقد روى مسلم عن سلمة بن الأكوع أنه على بعث رجلاً من أسلم يوم عاشوراء، فأمره أن يؤذن في الناس: "من كان لم يصم فليصم، ومن أكل فليتم صومه إلى الليل"، وقال ميرك: هكذا وقع في حديث عائشة، وفيه اختصار، وأخرج الشيخان من حديث ابن عباس في أن النبي على لما قدم المدينة وجد اليهود يصوم عاشوراء، فسألهم عن ذلك، فقالوا: هذا يوم أنجى الله فيه موسى، وأغرق فيه فرعون وقومه فصامه شكرا، فقال: نحن أحق بموسى منكم، فصامه وأمر بصيامه، واستشكل رجوعه على إليهم في ذلك، وأحيب باحتمال أن يكون أوحى إليه بصدقهم، أو بتواتر الخبر بذلك، أو أخبر به من أسلم منهم، أو باجتهاد منه على.

فلما افترض رمضان كان رمضان هو الفريضة، وتُرك عاشوراء، فمن شاء صامه ومن شاء السخ رَحوب صومه السخ رَحوب صومه ومن شاء السخ رَحوب صومه السخ معن منصور، عن تركه. حدثنا معمد بن بشار، حدثنا عبد الرحمن بن مهدي، حدثنا سفيان، عن منصور، عن إبراهيم، عن الأيام شيئا؟

نویں یا گیار ھویں کا روزہ رکھا کرو، یعنی دسویں کے ساتھ ایک اور ملا لیا کرو کہ اس سے تشبہ جاتا رہتا ہے اس لئے تنہا عاشورے کا نہیں رکھنا چاہئے۔ بہتر تو یہ ہے کہ اُس کے ساتھ نویں تاریخ کا روزہ ملالے تاکہ دونوں حدیثوں پر عمل ہو جائے، اگر نویں کا نہ ملاسکے تو پھر گیار ہویں کا ملالے۔

(۱۳) علقمہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ فلطفہ کیا حضور اقد س ملطفی ایام کو عبادت کے لئے مخصوص فرمایا کرتے تھے؟ انھوں نے فرمایا کہ (نہیں)حضور کے اعمال دائی ہوتے تھے، تم میں سے کون طاقت رکھتا ہے جس کی حضور اقد س ملطفی کیا طاقت رکھتے تھے!۔ فائکدہ: یعنی کسی دن کو کسی عبادت کے ساتھ مخصوص فرما لیتے ہوں، مثلاً پیر کا دن روزہ کے ساتھ مخصوص ہو کہ ہر پیر کو روزہ رکھتے ہوں بھی افطار نہ فرماتے ہوں، یا یہ کہ پیر کے علاوہ روزہ نہ رکھتے ہوں۔ یہ دونوں باتیں نہ تھیں، البتہ یہ حضور کا معمول تھا کہ جو کام شروع فرماتے اُس پر مداومت فرماتے تھے۔ تم لوگ اس قدر سے رہ جاتا مداومت اور اہتمام کی طاقت نہیں رکھتے جتنا حضور اپنے معمولات کا اہتمام فرماتے تھے کہ جو معمول کسی عذر سے رہ جاتا

هو الفريضة: يعني صارت الفريضة منحصرة في رمضان؛ لأن تعريف المسند مع ضمير الفصل يفيد قصر المسند على المسند إليه، وهذا أصرح دليل في أن الفرض قبل رمضان كان غيره.

عاشوراء: وهذا أيضاً دليل على الوجوب السابق، فإنه ما ترك استحبابه بل هو باق. قال الحافظ ابن حجر: يؤخذ من محموع الأحاديث أنه كان واجبا لثبوت الأمر بصومه، ثم تأكيد الأمر بذلك، ثم بالنداء العام، ثم زيادته بأمر من أكل بالإمساك، ثم زيادته بأمر الأمهات أن لا يرضعن فيه الأطفال، وبقول ابن عباس وعائشة هذا: لما فرض رمضان ترك عاشوراء مع العلم بأنه ماترك استحبابه بل هو باق فدل على أن المتروك وجوبه، وأما قول بعضهم: إن المتروك تأكد استحبابه والباقي مطلق استحبابه، فلا يخفى ضعفه، بل تأكد استحبابه باق، ولاسيما استمرار الاهتمام به حتى عام وفاته على حيث يقول: إن عشت فلأصومن التاسع والعاشر، ولترغيبه في صومه، وإنه يكفر سنة، وأي تأكيد أبلغ من هذا.

يخص من الأيام: [أي: يتطوع في يوم معين بعمل مخصوص فلا يفعل في غيره مثله.]

قالت: كان عمله ديمةً، وأيكم يُطيق ما كان رسول الله على يطيق؟. حدثنا هارون بن إسحاق، أخبرنا عبدة، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن (١٠) عائشة هي قالت: دخل علي رسول الله على الله

دوسرے وقت اُس کو پورافرماتے جیسا کہ شعبان کے روزوں کے بیان میں گزرا۔ حاصل یہ کہ اس حیثیت سے تخصیص نہ تھی کہ وہ عمل اُسی دن کیا جائے اور اس دن میں دوسرا عمل نہ کیا جائے۔ البتہ معمولات کے پوراکرنے کا اہتمام تھا جن میں خاص ایام کے روزے بھی داخل ہیں۔ اس تقریر پر یہ اشکال نہیں رہا کہ خود حضرت عائشہ ڈولٹھی کے حدیث نمبر ۸ پر پیر جمعرات کے روزے کا اہتمام گزر چکا ہے۔ حافظ حدیث ابن حجر رافٹ کی تحقیق یہ ہو کہ یہ سوال جواب ان تین روزوں کے متعلق ہے جو ہر ماہ میں حضور کے رکھنے کا معمول تھا جن کا ذکر حدیث نمبر ک میں گزرا۔ اس صورت میں کوئی اشکال ہی نہیں ہے۔ جو ہر ماہ میں حضور کے رکھنے کا معمول تھا جن کا ذکر حدیث نمبر ک میں گزرا۔ اس صورت میں کوئی اشکال ہی نہیں ہوئی (۱۳) حضرت عائشہ فولٹھی کہتی ہیں کہ حضور اقد س کوئی گزا ایک مرتبہ تشریف لائے تو میرے پاس ایک عورت بیٹھی ہوئی تھیں۔ حضور نے فرمایا کہ نیہ کون ہے ہیں جن کا مخل ہو سکے، حق تعالی جن شائع قواب دینے سے نہیں گھراتے یہاں تک کہ تم عمل کرنے سے گھرا جاؤ۔ حضرت عائشہ فولٹھیا فرماتی ہیں کہ حضور اقد س کوئی شائع کو وہی عمل زیادہ پند تھا جس پر آ دی ناہ کر سکے۔ کہ نوافل اس قدر اختیار کرنے چاہئیں جن کا مخل ہو سکے، حق تعالی جن شائع کو وہی عمل زیادہ پند تھا جس پر آ دی ناہ کر سکے۔ کرنے سے گھرا جاؤ۔ حضرت عائشہ فولٹھیا فرماتی ہیں کہ حضور اقد س کوئی کو وہی عمل زیادہ پند تھا جس پر آ دی ناہ کر سکے۔

قالت: ولفظ البحاري برواية يجيى عن سفيان في هذا الحديث: قالت: لا، قال ابن التين: استدل به بعضهم على كراهة تحري صيام يوم من الأسبوع، وأحاب الزين بن المنير بأن السائل في حديث عائشة إنما سأل عن تخصيص يوم من حيث كونها أياما، فإنما خصّص لأمر لا يشاركه فيه بقية الأيام، كيوم عرفة، وعاشوراء، وجميع ما عين لمعنى خاص، ويشكل على هذا الجواب صوم الاثنين، فقد وردت فيها أحاديث صحيحة، فالجواب أن يقال: لعل المراد بالأيام المسئول عنها: الأيام الثلاثة من كل شهر، فكأن السائل لما سمع أنه و كان يصوم ثلاثة أيام، ورغب في أنحا تكون أيام البيض، سأل عائشة: هل يخصها بالبيض؟ فقالت: لا، كان عمله ديمة يعني لو جعلها البيض لتعينت، وداوم عليها؛ لأنه كان يحب أن يكون عمله ديمة، لكن أراد التوسعة بعدم تعيينها، فكان لايبالي من أي الشهر صامها، كما تقدمت الإشارة إليها في حديث عائشة، ملخص من الفتح، وحديث عائشة هو المتقدم قريباً من حديث معاذة عنها.

ديمة: فِعْلَة من الدوام، انقلب واوه ياءً لكسرة ما قبلها، وأصل الديمة: المطر يدوم أياماً لا رعد فيه ولا برق، أقله ثلاث ليال، ثم شبه به غيره مما له دوام. وأيّكم يطيق: [أيّ واحد منكم يطيق العمل الذي كان رسول الله ﷺ يطيقه من المواظبة والخشوع والإخلاص وغير ذلك.]

وعندي امرأة، فقال: من هذه؟ قلت: فلانة، لا تنام الليل، فقال رسول الله على: عليكم من الأعمال ما تطيقون، فو الله، لا يَمَلُّ حتى تَمَلّوا، وكان أحبّ ذلك إلى رسول الله على الذي يَدُوم عليه صاحبُه.

فائدہ: یہ صحابیہ حضرت حوالہ فرانسی آتھیں۔ صحابہ کرام میں عبادت کا ولولہ اور جوش تھا۔ حدیث کی کتابوں میں بہت سے تھے اس فتم کے ندکور ہیں کہ ان حضرات کا شوق ان کو حدسے زیادہ مجابہ پر مجبور کرتا تھا مگر حضور اکرم سائی اعتدال کی نصیحت فرماتے سے۔ حضرت عبداللہ بن عمر و بن عاص شائی ایک مشہور صحابی ہیں، فرماتے ہیں کہ میں نے ایک مرتبہ یہ طے کر لیا کہ عبارت میں بہت ہی کو شش کروں گا، دن میں ہمیشہ روزہ رکھا کروں گا اور رات کو روزانہ ایک کلام مجید ختم کیا کروں گا۔ میرے والد نے ایک شریف عورت سے میرا نکاح کر دیا۔ ایک مرتبہ والد نے بیوی سے میرا حال دریافت کیا، اُس نے عرض کیا: بہت نیک آدمی ہیں، رات ہر بستر پر نہیں آتے نہ کسی سے کوئی واسطہ رکھیں۔ میرے والد مجھ پر خفا ہوئے کہ میں نے کسی شریف عورت سے تو تیرا نکاح کیا تھا تو نے اُس کو معلق چھوڑ رکھا ہے۔ مجھ پر غلبۂ شوق میں پچھ اثر نہ ہوا۔ والد نے حضور اکرم شائی اُس سے شکلت کر دی۔ حضور نے اُس کو معلق چھوڑ رکھا ہے۔ مجھ پر غلبۂ شوق میں پچھ اثر نہ ہوا۔ والد نے حضور اکرم شائی کے سے شکلت کر دی۔ حضور نے اُس کو معلق جھوڑ رکھا ہے۔ ہم پر غلبۂ شوق میں بچھ اثر نہ ہوا۔ والد نے حضور اگر مارا یا ہی کہ تم دن کو ہمیشہ روزہ رکھا کرواور بھی افطار۔ ای طرح رات میں موب سے شکلت کو میں کہوں کو میں ہو۔ میں عرض کیا کہ میں کہوں تو ہوں کا بھی کم پر حق ہے کہ رات بھر ہو جائی سے ضعف ہو جاتی ہیں، تمہاری ہوں کا بھی حق ہے، اولاد کا بھی حق ہے، تمہاری آ تکھوں کا بھی حق ہے۔ میں موب کے کہ رات بھر جاگئے سے ضعف ہو جاتی ہیں، تمہاری ہوں کا بھی حق ہے، اولاد کا بھی حق ہے، تمہاری آ تکھوں کا بھی حق ہے۔

امرأة: زاد عبد الرزاق في رواية: حسنة الهيئة، وفي رواية البخاري: أنما من بني أسد، وفي مسلم: أنما الحولاء بنت تويت. فلانة: قال الرضي: يكنى بفــــلان وفلانة على أعــــلام الأناسي خاصة، فيجريان مجرى المكني عنه، فيكونان كالعــــلم فلا يدخلهما اللام، ويمتنع صرف فلانة، ولا يجوز تنكير فلان، فلا يقال: جاءين فلان وفلان آخر.

لا تنام الليل: [أي: تحييه بصلاة وذكر وتلاوة قرآن ونحوها.] عليكم: عبربه مع أن المخاطب النساء لتعميم الحكم فغلب الذكور على الإناث، والمعنى اشتغلوا وألزموا. ما تطيقون: [يعني خذوا من الأعمال العمل الذي تطيقون الدوام عليه بلا ضرر، والمقصود بالخطاب عموم الأمة] لا يملّ: بفتح أولهما وثانيهما، وإسناد الملال إليه تعالى على سبيل المشاكلة، كما في قوله تعالى: ﴿نَسُوا الله فَنَسِيَهُم ﴾ [التوبة: ٦٧] وإلا فالملال وهو: استثقال الشيء محال عليه تعالى باتفاق العلماء، وقيل: إن الله تعالى لما كان يقطع ثوابه عمن قطع عن العمل ملالاً عبر عنه بالملال من تسمية الشيء باسم سببه، وهذا كله إذا كان حتى على بابحا، وقيل: هي بمعنى الواو، أي: لا يمل الله أبداً وأنتم تملون، وقيل: بمعنى حين.

حدثنا أبو هشام محمد بن يزيد الرفاعي، حدثنا ابن فُضيل، عن الأعمش، عن أبي صالح قال: سألت عائشة وأمّ سلمة: أيّ العمل كان أحبّ إلى رسول الله على قالتا: ما ديم عليه وإن قلّ. حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا عبد الله بن صالح، حدثني معاوية بن صالح، عن عمرو بن قيس: أنه سمع عاصم بن حُميد قال: سمعت ""عوف بن مالك يقول: كنت مع

(10) ابو صالح کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ فیلیٹے آاور ام سلمہ فیلیٹے اسے بوچھا کہ حضور اقد س ملیٹی گئے کے نزدیک کونسا عمل زیادہ پہندیدہ تھا؟ دونوں نے یہ جواب دیا کہ جس عمل پر مداومت کی جائے، خواہ کتنا ہی کم ہو۔ فاکدہ: ان سب روابتوں سے یہ مقصود ہے کہ روزہ اور ایسے ہی ہر نفلی عمل خواہ قلیل ہو، لیکن جتنا کر سکے اتنا نباہ کر اہتمام سے کرے، مگر ایسا بھی نہ کرے کہ نہ نبھنے کے خوف سے نفل اعمال کو بالکل ہی خیر باد کہہ دے کہ فرائض میں کوتاہی کو پورا کرنے والی چیزیں نوافل ہی ہیں، اس لئے اہتمام کے ساتھ جس قدر نباہ سکے اُس کی سعی کرے۔

(۱۲) عوف بن مالک و النو کی تیج ہیں کہ میں ایک شب حضور اقد س النو کی کے ساتھ تھا، حضور نے مسواک فرمائی، پھر وضو فرمائی اور حضور کے ساتھ نماز کی نیت باندھ لی۔ حضور نے سورہ بقرہ فرمایی، پھر نماز کی نیت باندھ لی۔ حضور نے بعرہ شروع فرمائی اور جس آ یت برحت پر گذرتے وہاں وقفہ فرما کر حق بیل فی سے دحمت کا سوال فرماتے اور ایسے ہی جس آ یت عذاب پر گذرتے وہاں وقفہ فرما کر حق تعالی بیل فی سے اس عذاب برگذرتے وہاں وقفہ فرما کر حق تعالی بیل فی سے اس عذاب سے بناہ ما نگتے۔ پھر حضور نے تقریباً اُتی ہی دیر رکوع فرمایا، کوع میں سبنحان ذِی الْجَبَرُوتِ وَالْمَلکُونِ وَالْکِبْرِیَاءِ وَالْعَظمةِ. یہ دعاء پر سے رہے۔ پاک ہے وہ ذات جو حکومت اور سلطنت والی، نہایت بزرگی اور عظمت و برائی والی ہے۔ پھر رکوع ہی کی مقدار کے موافق تجدہ کیااور اُس میں بھی یہی دعا پر سی سلطنت والی، نہایت بزرگی اور عظمت و برائی والی ہے۔ پھر رکوع ہی کی مقدار کے موافق تجدہ کیااور اُس میں بھی یہی دعا پر سی رکعت میں ایک ایک سورۃ پر سے رہے۔ فائکہ ہ، نہایت رکعت میں ایک ایک سورۃ اور پر سے رہے۔ فائکہ ہ، نہایت کہ نہایت کہ نہایت کہ ہوں گی، الفاظ سے خود ظاہر ہے کہ ایک سورۂ بقرہ ڈھائی پارے کی سورت اور پھر حضور کی تلاوت کہ نہایت اطمینان سے ہر حرف علیحدہ ظاہر ہو، اس پر ہر آ یت رحمت اور عذاب پر مشہر کر دعا کمیں مائگنا، پھر اتناہی طویل رکوع اور

الرفاعي: بكسر الراء وتخفيف الفاء، نسبة إلى أحد أجداده رفاعة. سألت: بصيغة المعلوم من المتكلم وحده، وفي نسخة: سئلت ببناء المجهول بنصب عائشة وأم سلمة على الأول ورفعهما على الثاني. أي العمل: [أي: أيُّ أنواع العمل.]

رسول الله ﷺ ليلة فاستاك، ثم توضّاً، ثم قام يُصلّي، فَقُمْتُ معه، فبدأ فاستفتح البقرة، فلا يمُرُّ بآية رحمة إلاوقف فسأل، ولا يمُرُّ بآية عذاب إلا وقف فتعوّذ، ثم ركع، فمكث راكعاً بقدر قيامه، ويقول في ركوعه: سبحان ذي الجبروت والملكوت والكبرياء والعظمة، ثم سجد بقدر [اللك مع اللطف] (اللك مع اللطف] والعظمة، ثم سجد بقدر ركوعه ويقول في سجوده: سبحان ذي الجبروت والملكوت والكبرياء والعظمة،

پھر تجدہ بھی ایسا ہی، یہ ایک رکعت ہوئی اس طرح کی چار رکعت جو تمام رات میں بھی بمشکل پوری ہوں، لیکن غلبۂ شوق کے سامنے بالخصوص ایسی ذات کے لئے جس کی آئکھوں کی ٹھنڈک نماز میں ہو، یہ چیز کچھ بھی گراں نہ تھی۔اخیر کی چند حدیثوں کو حضور کے روزے کے تذکرہ سے بظاہر کوئی تعلق نہیں۔ شائل کے بعض نسخوں میں تو یہ متفرق باب حاشت کا بیان اور روزہ کا بیان وغیرہ ہیں ہی نہیں بلکہ یہ تمام حدیثیں حضور کی عبادت کے باب میں ہیں، اس میں تو کوئی اشکال ہی نہیں لیکن جن نسخوں میں یہ متفرق باب موجود ہیں ان میں ایک وقیق بات معلوم ہوتی ہے۔ وہ یہ کہ عموماً جو لوگ روزوں کے شوقین ہوتے ہیں اکثر دیکھا گیا ہے کہ وہ ایساافراط کرنے لگتے ہیں کہ حقوق میں کوتاہی ہوجاتی ہے اس لئے اول امام ترمذی والنبیجلید نے اعتدال اور میانہ روی کی روایتیں ذکر کیس اور اخیر روایت ہے اس طرف بھی اشارہ کر دیا کہ اگر غلبۂ شوق میں کسی وقت کچھ معمول سے زیادتی ہو جائے تو مضائقہ نہیں، ایبانہ ہونا چاہئے کہ عبادت سے ملال اور نفور پیدا ہو جائے۔

رسول الله إلخ: قال ميرك: اعلم أنه لم يظهر وجه مناسبة هذه الأحاديث بعنوان الباب، وحكي أنه وقعت في بعض النسخ عقب حديث حذيفة وهو أشبه بالصواب، وأظن أن إيرادها ههنا من تصرف النساخ، وقيل: ليس في بعض النسخ المقروءة على المصنف باب صلوة الضحى ولا باب صلوة التطوع ولا الصوم، بل وقع جميع الأحاديث في باب العبادة فلا إشكال. وقال المناوي في حديث عائشة وأم سلمة: أخره إلى الصوم مع أنه بباب العبادة أليق؛ لأن كثيراً يداومون عليه أكثر من غيره فذكره في ذلك زجراً عن الملازمة وإن كان لا اختصاص له بالصوم، ثم قال في حديث عوف: وجه ختم الباب بهذا الخبر أنه لما استطرد إلى أن أفضل الأعمال ما يطاق، بين أن ارتكاب المشقّ نادراً لا يفوت الفضيلة، وهذا أولى من قول القسطلاني: إنه وقع سهواً من النساخ. فقمت معه: أي [الصلاة معه، والاقتداء به.]

فسأل: [يعني أمسك عن القراءة وسأل الله الرحمة.] والكبرياء: [الترفع عن جميع الخلق مع انقيادهم له والتنسزه عن كل نقص.] العظمة: [وهي تجاوز القدر عن الإحاطة به.] ثم قرأ آل عمران، ثم سورةً سورةً يفعل مثل ذلك.

ثم سورةً: أي: ثم قرأ سورة في الثالثة وأخرى في الرابعة، ففيه حذف حرف العطف، فزعم أنه تأكيد لفظي عدول عن ذلك، قال ميرك: ويحتمل أن يكون المراد أنه قرأ السور المذكورة في ركعة واحدة، كما في حديث حذيفة المتقدم في باب العبادة، والاحتمال الأول أوفق بظاهر هذا السياق.

### بابُ ما جاء في قراءة رسول الله علين

## باب - حضور اقدس للْفُلْيَا كَيْ قراءت كا ذكر

فاكدہ: لعنی حضور كى تلاوت كى كيفيت كا بيان ہے كہ حضور كس طريقہ سے ترتيل اور تبويد كے ساتھ تلاوت فرماتے تھے۔اس باب ميں آٹھ حديثيں ذكر فرمائى ہيں۔

قراءة: يعني في كيفية قراءة القرآن ترتيلا ومداً ووقفا، إسراراً وإعلانا وترجيعاً وغيرها. الليث: وقع في بعض النسخ "ليث بن شهاب" وهو غلط، ليس في الرواة أحد اسمه ليث بن شهاب، بل هو ليث بن سعد. ابن أبي مليكة: بالتصغير، اسمه عبد الله بن عبيد الله. مملك: بفتح الميم الأولى وسكون الثانية وفتح اللام بعدها كاف. تنعت: [تصف، من قولهم: نعت الرجل صاحبه أي وصفه.] قال الطيبي: وصفها بذلك إما بالقول بأن تقول: كانت قراءته كذا، أو بالفعل بأن تقرأ كقراءته، قال عصام: هو الظاهر. مفسرة: [أي: حال كونها مفصولة الحروف.]

ساتھ پڑھا جاتا ہے ان کو مد کے ساتھ پڑھتے تھے اور یہ جب ہی ہو سکتا ہے جب اطمینان سے تلاوت کی جائے، جلدی جلدی میں مد کے ساتھ پڑھنا مشکل ہے۔ اس سے دونوں باتیں ظاہر ہو گئیں: اطمینان سے پڑھنا بھی اور مدوں کی رعایت کرنا بھی۔ شرّاح حدیث نے کھا ہے کہ مد کے بھی قواعد ہیں جو تجوید کی کتابوں میں مفصل موجود ہیں، ان کی رعایت ضروری ہے، ہمارے زمانہ کے بعض قاری مدوں کو اتنا تھینچتے ہیں کہ حدود سے بڑھ جاتا ہے، ہر چیز اصول اور قواعد کے موافق ہی صحیح ہے، افراط اور تفریط دونوں مذموم ہیں۔

(٣) ام سلمه فَالْنَعْمَا كَبَى بِين كه حضور اقدس النَّحَاقِيَّا الماوت مين برآيت كو جُدا جُدا كرك عليحده عليحده اس طرح براهة على المسلمة فِلْنَعْمَا كَبَى بِين كه حضور اقدس النَّحَاقِيَّا الماوت مين برآيت كو جُدا جُدا كرك الفاتحة: ٣] بر وقف كرتے، پھر ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ [الفاتحة: ٣] بر وقف كرتے فاكده: غرض بر برآيت كو جُدا جُدا نهايت اطمينان سے ترتيل كے مالك يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفاتحة: ٤] بر وقف كرتے فاكده: غرض بر برآيت كو جُدا جُدا نهايت اطمينان سے ترتيل كے

مَدًّا: [أي يمد الحرف الذي يستوجب المد.] بلفظ المصدر: أي ذات مد، والمراد به: تطويل النفَس في حروف المد واللين، وفي رواية البخاري: كان يمد مداً، وفي بعض النسخ: مداء على وزن فعلاء، قال القاري: لم نقف عليه رواية.

الأمويّ: بضم الهمزة وفتح ميم، نسبة إلى بني أمية. أبي مُلْكَية: قال المصنف في الجامع: هكذا روى يجيى بن سعيد وغيره عن ابن أبي مليكه، عن أم سلمة، وليس إسناده بمتصل؛ لأن الليث بن سعد روى هذا الحديث عن ابن أبي مليكة، عن يعلى، عن أم سلمة ألها وصفت قراءة النبي على حرفا حرفا، وحديث الليث أصح. قال المناوي: تعقبه القسطلاني: بأن سماع ابن أبي مليكة من أم سلمة ثابت عند علماء أسماء الرجال، فما أدري كيف حكم بعدم اتصاله، ورواية الليث غير نص في الانقطاع؛ لاحتمال كونه من المزيد في متصل الأسانيد. وقال الحافظ العسقلاني نقلا عن ابن أبي مليكة: أدركت ثلاثين من أصحاب النبي على وذكر في من سمع منهم أم سلمة، قال القاري: وإذا ثبت سماعه منها فلم لا يجوز أن يسمع الحديث بهذا اللفظ من أم سلمة، وباللفظ المتقدم عن يعلى عنها؟

يقطع قراءته: [أي: يقف على رؤوس الآي وإن تعلقت بما بعدها، فيسنّ الوقف على رؤوس الآي.] يقول إلخ: فيه دليل على أن البسملة ليست جزءًا من الفاتحة على ما هو مذهبنا الحنفية ومذهب مالك، قاله القاري، خلافًا للشافعية.

ثم يقف، ثم يقول: ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ [الفاتحة: ٣]، ثم يقف، وكان يقرأ: ﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾. [الفاتحة: ٤]. حدثنا اللّيث، عن معاوية بن صالح، عن عبد الله بن أبي قيس قال: سألت عائشة عن قراءة النبي ﷺ: أكان يُسِرّ بالقراءة أم يجهر؟ قالت: كل ذلك قد كان يفعل، قد كان رُبّما أسرّ ورُبّما جَهَر، فقلت: الحمد لله الذي جعل في الأمر سعة.

ساتھ پڑھتے تھے۔ قراء کے یہاں یہ مسئلہ مختلف فیہ ہے کہ ہر آیت پر سانس لینا افضل ہے یا نہیں۔ مرشد عالم حضرت مولانا گنگوہی ﷺ کا ایک مستقل رسالہ (رد الطغیان فی أوقاف القرآن) جو نہایت مخضر ہے، اُردو زبان میں شائع ہے، اس مسئلہ کے لئے اُس کا مطالعہ مفید ہے۔

(٣) عبد الله بن ابی قیس کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ فیلی کے سے پوچھا کہ حضور اقد سی اللہ کا شریف آہتہ پر سے تھے یا پکار کر؟ انھوں نے فرمایا کہ دونوں طرح معمول تھا۔ میں نے کہا کہ المحمد اللہ اللہ کا شکر واحسان ہے جس نے ہر طرح سہولت عطا فرمائی (کہ بمقتضائے وقت جیسا مناسب ہو، آ واز سے آہتہ ای طرح پڑھ سکے)۔

فاکدہ: یہ سوال جیسا کہ جامع تر مذی شریف کی روایت میں تھر سے ہے تہد کی نماز کے بارے میں تھا اور اس کے جواب میں

حضرت عائشہ فیل کھیا کا یہ فرمانا کہ دونوں طرح معمول تھا یعنی آواز ہے بھی اور آہتہ بھی، اس کا مطلب بیہ بھی ہو سکتا ہے

ثم يقف: قاله القاري: الحاصل أنه كان يقف على رؤوس الآي تعليماً للأمة ولو فيه قطع الموصوف عن الصفة، ولذا قال البيهقي والحليمي وغيرهما: يسن أن يقف على رؤوس الآي وإن تعلقت بما بعدها للاتباع، فقدح بعضهم في الحديث. بأن محل الوقف "يوم الدين" غفلة عن قواعد القراء؛ إذ أجمعوا على أن الوقف على الفواصل وقف حسن، وإنما الخلاف في الأفضل، هل هو الوصل أو الوقف؟ فالجمهور كالسحاوندي وغيره على الأول والجزري على الثاني. مالك يوم: قال المناوي: بالألف في جميع نسخ الشمائل، قال القسطلاني: أظنّه وهما من النساخ، والصواب: "ملك" بحذف الألف. قلت: اختلفت روايات أم سلمة في هذا اللفظ حداً، فأخرجه أبو داود وأحمد والبيهقي بالألف، والترمذي في الجامع والحاكم بدون الألف. أكان يُسرّ: [أي: يخفي قراءته بحيث لا يسمعه غيره أم يظهرها بحيث يسمعه غيره.] فقلت: [القائل هو عبد الله بن أبي قيس.] سعة: [يعني من حيث الجهر والإسرار سعة، ولم يضيق علينا بتعيين أحد الأمرين.]

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا وكيع، حدثنا مِسْعر، عن أبي العلاء العبدي، عن يجيى بن جَعدة، عن عَن يجيى بن جَعدة، عن أم هانئ هُم قالت: كنت أسمع قراءة النبي على باللّيل وأنا على عريشي.

کہ ایک رات ہیں ہی دونوں طرح معمول تھااور یہ بھی صحیح ہے کہ کسی رات ہیں آواز سے بوری نماز پڑھنے کی نوبت آتی تھی اور کسی رات ہیں آہتہ تمام نماز پڑھ لیتے تھے، دونوں صحیح ہیں اور تجد ہیں دونوں طرح پڑھنے ہیں مضائقہ نہیں ہے۔ وقت کی مناسبت سے بسااو قات آواز سے پڑھنا افضل ہوتا ہے، بالخصوص جہاں دوسروں کی ترغیب کا سب بنے یا نشاط پیدا ہوتا ہو اور جہاں کسی کی تکلیف کا احتمال ہو یاریا کا شائبہ ہو وہاں آہتہ پڑھنا اولی ہوتا ہے۔ جبر سے پڑھنے میں دوسروں کی تکلیف کی رعایت ضروری ہے اور کسی وقت دونوں برابر ہوں تو معمولی جبر اولی ہے۔ حضرت ابو بحر صدیق شاش کا معمول تبجد میں آہتہ پڑھنا تھا اور حضرت عمر شاش کے بلند آواز سے پڑھتے تھے، ایک مرتبہ حضور اقد س شاش کے کا دونوں حضرات پر گزر ہوا، دونوں کا حال دیکھا، صبح کو جب دونوں حضرات حاضرِ خدمت تھے، حضور اقد س شاش کے اس کا تذکرہ فرمایا۔ ابو بحرا میں تھے۔ انھوں نے عرض کیا کہ میں جس پاک ذات سے باتیں کر رہا تھا دو ہو کہ خورت عمر سے قرمایا کہ تم بہت آہتہ آہتہ پڑھ رہے جانھوں نے عرض کیا کہ میں جس پاک ذات سے باتیں کر رہا تھا وہ کہ حضور نے دونوں حضرات کی تصویب فرمائی اور حضرت ابو بکر سے والوں کو جگانا اور شیطان کو اپنے نے دونوں حضور نے دونوں حضرات کی تصویب فرمائی اور حضرت ابو بکر سے والوں کو جگانا اور شیطان کو اپنے سے دُور رکھنا مقصود تھا۔ حضور نے دونوں حضرات کی تصویب فرمائی اور حضرت ابو بکر سے والوں کو جگانا اور شیطان کو اپنے سے دُور رکھنا مقصود تھا۔ حضور نے دونوں حضرات کی تصویب فرمائی اور حضرت ابو بکر سے فرمایا کہ تم ذرا آہتہ کر دو۔

(۵) ام ہانی خلط کیا کہتی ہیں کہ حضور اقد س ملط کیا کیا (معبد حرام میں قرآن شریف پڑھتے تھے اور میں حضور) کے پڑھنے کی آواز رات کو اپنے گھر کی حصت سے سُناکرتی تھی۔ فائکدہ: یعنی ہیہ کہ حضور اقد س ملط کیا کیا نہایت صاف مباند آواز سے پڑھتے

العبديّ: بفتح عين وسكون موحدة، وفي بعض النسخ: الغنوي بفتح الغين المعجمة والنون وكسر الواو، قاله القاري. قلت: والمؤيد بكتب الرجال هو الأول. قراءة النبي: [أي: وهو يقرأ في صلاته ليلا عند الكعبة، قبل الهجرة.] عريشي: [العريش، وهو: ما يُستّظُلُ به، والمقصود هنا الفراش، والحال أنّي نائمة على سريري.] قال المناوي: هو بإثبات الياء، وفي نسخ بحذفها. والعريش والعرش: السرير، وشبه بيت من جريد يجعل فوقه الثمام وسقف البيت، وكلها يستظل به أو يهيأ للكرم؛ ليرتفع عليه، قال القاري: والمراد به السرير، وفي رواية للنسائي وابن ماجة: قالت: كنت أسمع وأنا نائمة على فراشي، وفي المواهب عن ابن ماجة: قالت: كنا نسمع قراءة النبي على فراشي، وفي المواهب عن ابن ماجة: قالت: كنا نسمع قراءة النبي الله في جوف الليل عند الكعبة وأنا على عريشي.

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود، أنبأنا شعبة، عن معاوية بن قرّة قال: سمعت عبد الله بن مغفّل يقول: رأيت النبي على ناقته يوم الفتح وهو يقرأ: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً

تھے کہ میں اپنے مکان سے سُن لیتی تھی۔ رات کے وقت ویسے بھی آ واز دُور تک جایا کرتی ہے اور پھر مکان کی حبیت پر تو اور بھی صاف جاتی ہے، بالخصوص جب مکان قریب ہو۔

(١) عبد الله بن معمل شَلْ اللَّهُ كُتِ بِين كه مين نے حضور اقدس اللَّهُ اللَّهُ كَا وَ فَتْحَ مَلَه ك ون ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحَامُسِنا لِيَعْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذُنِّبِكَ وَمَا تَأْخَرَ ﴾ [الفتح: ٢٠١] براهة ويكها، حضور اقدس النَّائِيِّ ترجيع كے ساتھ براہ رہے تھے معاويہ بن قرّة (جواس حدیث کے ایک راوی ہیں، وہ) کہتے ہیں کہ اگر لوگوں کے جمع ہو جانے کا ڈرنہ ہوتاتو میں اُس لہجہ میں پڑھ کر سُنا تا۔ فاكدہ: ترجيع كے معنى لغت كے اعتبار سے لوٹانے كے ہيں آواز كولوٹاكر پڑھنامراد ہے۔خود عبداللہ بن مغفل سے اس كي تفسير "آ" منقول ہے، اس کا مطلب بعض علماء نے آواز کو درست کر کے پڑھنے کا فرمایا ہے کہ حضور اقدس النافی کے کو مکہ مکرمہ کے فتح ہونے اور دار الاسلام بن جانے کی وجہ سے غایت سر ور تھااس لئے نہایت لطف سے پڑھ رہے تھے، مگر میرے استاذ حضرت والد صاحب ﷺ کی متحقیق یہ ہے کہ حضور اقدس ملتی کیا چونکہ اُونٹنی پر تشریف فرما تھے اس کئے اُس کی حرکت ہے آ واز ترجیعی معلوم ہوتی تھی۔ اسی بناء پر عبد اللہ بن مغفل نے اُس کی تفیر 'ہم آ' سے نقل کی اور اسی وجہ سے معاویہ نے اُس کی نقل كرنے كى ہمت نہيں كى كه دانسته أس طرح آواز بنانے سے لوگ مجتمع ہو جائيں گے،اس توجيه كے موافق آئندہ حديث كے بھى مخالف نہیں ہو گی۔ بندہ کے نزدیک یہی توجیہ زیادہ پہندیدہ ہے،اس لئے کہ اگر پہلے قول کے موافق آواز بناکر اور درست کر کے پڑھنامراد ہے تو پھرلوگوں کے مجتمع ہونے کا کیاخوف ہے!۔ قرآن پاک کواچھی آواز ہے جس میں گانے سے مشابہت پیدانہ ہو، پر هنا ہی چاہئے۔ بہت سی احادیث میں مختلف عنوان سے قرآن یاک کو ترتیل سے اچھی آواز کے ساتھ براھنے کی ترغیب وارد ہوئی ہے، جن میں سے بعض روایات میں اینے رسالہ چہل حدیث میں لکھ چکا ہوں، جس کا ول جاہے اُس کو دیکھے۔

قرة: بضم قاف وتشديد راء مهملة. على ناقته: [أي: حال كونه راكبا على ناقته الغضباء أو غيرها.] فتحا مبينا: [وهذا الفتح هو فتح مكة كما روي عن أنس، أو فتح خيبر كما روي عن مجاهد، والأكثرون على أنه صلح الحديبية؛ لأنه أصل الفتوحات كلها.] لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَرَ الفتح: ٢،١] قال: فقرأ و رجّع، قال: وقال معاوية بن قرة: لولا أن يجتمع الناس علي لأخذت لكم في ذلك الصوت -أو قال: اللّحن-. حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا نوح بن قيس الحُدّاني، عن حُسام بن مِصَكِّ، عن قتادة قال: ما بعث الله نبيًا إلا حَسَن الوجه حَسَن الصوت،

(2) قادہ کہتے ہیں کہ حق تعالی بَلْ بَیْ نے ہر نبی کو حسین صورت اور حسین آ واز والا مبعوث فرمایا ہے۔ اسی طرح نبی کریم النگائی حسین صورت اور جمیل آ واز والے تھے۔ حضور اقدس النگائی قرآن شریف (گانے والوں کی طرح) آ واز بناکر نبیس پڑھتے تھے۔ فاکدہ: اس حدیث کو پہلی حدیث سے بظاہر تعارض ہے، جس کی توجیہ گذشتہ حدیث کے ذیل میں گزر چکی ہے کہ آ واز کو لوٹا کر پڑھنے کی نفی مقصود ہے، بعض علاء نے اس سے گانے کی آ واز مراد لی ہے کہ گانے کی آ واز سے تلاوت کی ممانعت متعدد احادیث میں وارد ہوئی ہے۔

ليغفر لك الله: [أي: لتحتمع لك هذه الأمور الأربعة: وهي المغفرة، وإتمام النعمة، وهداية الصراط المستقيم، والنصر العزيز.] رجّع: قال القاري: من الترجيع بمعنى التحسين، وإشباع المد في موضعه، وقال المناوي: أي ردّد صوته بالقراءة، ومنه ترجيع الأذان، أو قارب ضروب الحركات في الصوت، وقد فسره عبد الله بن مغفل بقوله: "آ آ آ" وذلك ينشأ غالباً عن أريحة وانبساط، والمصطفى على حصل له من ذلك حظ وافر يوم الفتح، وزعم ابن الأثير أن ذلك حصل من هز الناقة، وردد: بأنه لو كان بغير اختيار لما حكاه عبد الله وفعله اقتداءً. وفيه: أنه لم يفعله بل تركه مخافة اجتماع الناس، ولو كان هذا باختياره ومما ينبغي أن يقتدى به فعله معاوية ولو اجتمع، بل أحب أن يجتمع له الناس؛ ولذا تعقب القاري على المناوي: بأن حكايته ليس للتأسي، بل للعلم بكيفيته.

الحدّاني: نسبة إلى حدان، بضم حاء وتشديد دال مهملتين، قبيلة من الأزد. حسام: بضم حاء مهملة بعدها سين مهملة، "مِصَك": بكسر ميم وفتح مهملة بعدها مثقّلة، ضعيف. قال الدار قطني: حسام متروك، ومن مناكيره حديث: ما بعث الله نبياً إلاحسن الصوت، وقال القسطلاني: حديث مقطوع ضعيف، قاله المناوي. قلت: وذلك؛ لأن قتادة تابعي.

إلا حَسَن: وفي هامش الكوكب عن شرح الشفاء للقاري: حكى الترمذي عن قتادة مرسلاً، ورواه الدار قطني من حديث قتادة عن أنس مرفوعاً: ما بعث الله نبيًا إلاحسن الوجه حسن الصوت، وكان نبيكم أحسنهم وجهاً وأحسنهم صوتا، وفيه أنه يشمل حسن صورة يوسف وحسن صوت داود، وتمامه فيه.

وكان نبيّكم على حَسَنَ الوجه حسن الصوت، وكان لا يوجّع. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا يجيى بن حسّان، حدثنا عبد الرحمن بن أبي الزِّنَاد، عن عمرو بن أبي عمرو، عن عِكْرِمة، عن عباس على قال: كان قراءة النبي على رُبّما يَسْمَعُهَا مَنْ في الحجرة وهو في البيت.

(A) ابن عباس ﷺ کہتے ہیں کہ حضور اقد س ﷺ کی آواز (صرف اس قدر بلند ہوتی تھی کہ )آپ اگر کو کھڑی میں پڑھتے توصحن والے مُن لیتے تھے۔

فائدہ: یعنی صحن ہے آگے نہیں بڑھتی تھی۔ قرآن پاک کا آہتہ اور آ واز سے پڑھنا دونوں مواقع کے لحاظ سے افضل ہیں،
اگر ترغیب کا موقع ہو یا کوئی اور سبب جہر کی ترجیح کا ہو تو جہر سے پڑھے اور اگر ریا، وغیرہ کا خوف ہو تو آہتہ پڑھے، غرض یہ
کہ موقع کے لحاظ سے مختلف ہوتا رہتا ہے۔ اس لئے نبی کریم النّائی کی کا ارشاد ہے کہ آ واز سے قرآن پاک پڑھنے والا ایسا ہے
جیسا اعلان سے صدقہ کرنے والا اور آہتہ قرآن شریف پڑھنے والا ایسا ہے جیسا کہ چیکے سے صدقہ کرنے والا، اور صدقہ
کے متعلق اظہار اور اخفا کا افضل ہونا موقع کے لحاظ سے بدلتار ہتا ہے، اسی طرح تلاوت کا بھی تھم ہے۔

لا يرجّع: أي: قصداً، أو ترجيع الغناء، قاله القاري، وقد علمت أن الحديث ضعّف، وقال البيجوري: أي لا يرجع في بعض الأحيان، أو كان لا يرجع ترجيع الغناء فلا ينافي مامر. قلت: وعلى الأول، فيكون دليلا على جواز القراءة بدون تحسين الصوت في بعض الأحيان للضرورة. الحجرة: هي الأرض المحجورة أي: الممنوعة بحائط محوط عليها، والمراد: صحن البيت، والمعنى: أنه من إذا قرأ في البيت ربما يسمع قراءته من في صحنه، ولا تجاوز صوته عنهم إلى ما وراء الحجرة، وقال القاري: يحتمل أن يكون المراد بالبيت هو الحجرة نفسها أي: يسمع من في الحجرة وهو على فيها.

### بابُ ما جاء في بكاء رسول الله عليان

حدثنا سُويد بن نصر، أخبرنا عبد الله بن المبارك، عن حماد بن سَلَمة، عن ثابت، عن مُطرّف

# باب۔ حضور اقد س طلع کی گریہ و زاری کا ذکر

فائدہ آدی کارونا چند وجوہ ہے ہوتا ہے، کبھی رحمت اور مہربانی کی وجہ ہے ہوتا ہے، کبھی خوف کی وجہ ہے ہوتا ہے، کبھی اشتیاق و محبت کی وجہ ہے ہوتا ہے، کبھی کئی وجہ ہے ہوتا ہے، کبھی کی کے ظلم کی وجہ ہے ہوتا ہے، ایک رونا تو بہ کا ہوتا ہے جو گناہ کے صادر ہو جانے ہے آتا ہے۔ ایک رونا نفاق کا کہلاتا ہے جو کسی دوسرے کے دکھلانے کی وجہ سے نماز وغیرہ میں خشوع خضوع ظاہر کرنے کے طور پر رویا جائے، ایک رونا ماغے کا کہلاتا ہے جو جیے کسی کے مردہ کو بلا مزدوری لئے رویا جائے، ایک رونا مزدوری کا رونا کہلاتا ہے، جیسا کہ کسی میت کے گھر مزدوری لے کر رویا جائے، ایک رونا انظے کا کہلاتا ہے وہ بیا کہ کسی میت کے گھر مزدوری لے کر ویا جائے، جیسا کہ بعض جگہ دستور ہے، ایک موافقت کا رونا کہلاتا ہے وہ یہ کہ کسی کو روتا ہواد کھے کر رونا آ جائے وغیرہ وغیرہ وغیرہ ہوئے گا کر یہ اکثر میت پر شفقت ورحمت یا امت پر خوف یا اللہ کے ڈریا اُس کے اشتیاق ہے ہوتا تھا جیسا کہ روایات ہی کریم گئی گا کر یہ اکثر میت پر شفقت ورحمت یا امت پر خوف یا اللہ کے ڈریا اُس کے اشتیاق ہے ہوتا تھا جیسا کہ روایات ہی کہا تا ہے، وہ اُس شخص کا رونا جوٹ کہلاتا ہے، وہ اُس شخص کا رونا ہو تھوٹ کہلاتا ہے، وہ اُس شخص کا رونا ہو تھا اور حضرت ابراہیم علی کا رونا شوق کا رونا تھا اور حضرت ابراہیم علی کا رونا شوق کا رونا سی اور کی کہ میں تھا ورنہ جیسا ابھی گزرا حضور کا رونا مختلف انواع کا ہوتا تھا، چنانچہ مختلف انواع کی روایات آرہی ہیں۔

بكاء: [بالمد والقصر، وهو أنواع: بكاء رحمة ورأفة، وبكاء حوف وحشية، وبكاء محبة وشوق، وبكاء فرح وسرور، وبكاء جزع وفزع، وبكاؤه على أمّته، وتارة يكون حشية وبكاء جزع وفزع، وبكاؤه على أمّته، وتارة يكون حشية من الله تعالى.] قال القاري: هو بضم الموحدة مقصوراً: حروج الدمع مع الحزن، وممدوداً: حروجه مع رفع الصوت، كذا ذكره بعض الشراح، وأطلق صاحب القاموس حيث قال: بكى يبكي بكاء وبكا. وقال المناوي: قيل: بالمد إذا كان الصوت أغلب، وبالقصر إذا كان الحزن أغلب. مطرف: بضم الميم وفتح الطاء المهملة وكسر الراء المشددة ابن الشخير بكسر المعجمتين المشددتين فمثناة تحتية فراء مهملة.

-وهو ابن عبد الله بن الشِّخِير - عن أبيه قال: أتيت رسول الله وهو يصلّي، ولجوفه أزيز كأزيز المرجل من البكاء. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا معاوية بن هشام، حدثنا سفيان، عن من آواد ديگ روغن الله عن عَبيدة، عن عبد الله بن مسعود هيه قال: قال لي رسول الله علي :

اس باب میں مصنف والشیعلیہ نے چھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) عبد الله بن شخیر کہتے ہیں کہ میں حضور ملی کی خدمت میں حاضر ہوا تو حضور نماز پڑھ رہے تھے اور رونے کی وجہ سے آپ کے سینہ سے ایک آواز نکل رہی تھی جیسے ہنڈیا کا جوش ہوتا ہے۔

فائدہ: یہ حضور اقد س منتی کے کمال خشوع و خضوع کی وجہ سے تھا۔ بعض مشائخ نے لکھا ہے کہ یہ حالت حضور اقد س منتی پر اُس وقت ہوتی تھی جب اللہ بَاللَّال کی صفاتِ جلالیہ اور صفاتِ جمالیہ دونوں کا ظہور اکٹھے ہوتا تھا اور صفات جلالیہ کے ظہور کی تو کوئی چیز طاقت ہی نہیں رکھتی البتہ صرف صفاتِ جمالیہ کا جس وقت ظہور ہوتا تھا اُس وقت ایک سر ور اور انسباط کی کیفیت پیدا ہوتی تھی اور حضور کے طفیل مشائخ سلوک کو بھی یہی دو کیفیتیں پیش آتی ہیں۔

(۲) عبد الله بن معود والنفي كت بي كه مجھ سے حضور النفي في نے ايك مرتبه ارشاد فرمايا كه قرآن شريف سُناؤ (شايد حضور نے اس كئے ارشاد فرمايا موكه سُننے ميں غور وتد برپر سے سے زيادہ ہوتا ہے ياكسى اور وجہ سے سننے كى رغبت فرمائى موكه بہت

أزيز: بالزائين المعجمتين بينهما تحتية على وزن فعيل أي: غليان، وقيل: صوت. والمرجل بكسر الميم وفتح الجيم: القدر من نحاس أو حجر أو حديد أو غير ذلك، أو القدر مطلقا كما اختاره الحافظ ابن حجر. من البكاء: [أي: من أجله بسبب عظم الخوف والإجلال لله سبحانه وتعالى.] قال الحراني: ومن هذا الحديث ونحوه استن أهل الطريق الوجد والتواجد في أحوالهم. سفيان: قال المناوي: لعله سفيان بن وكيع. والظاهر عندي أنه الثوري؛ فإن الحديث أخرجه البخاري عنه عن الأعمش، وذكر الحافظ في مشائخ معاوية بن هشام الثوري.

إبراهيم: قال المناوي: هو متعدد، فليحرر ما المراد به. قلت: هو إبراهيم النخعي التابعي الشهير، جزم به الحافظان في الفتح والعيني. ثم الحديث أخرجه المصنف برواية أبي الأحوص، عن الأعمش، عن إبراهيم، عن علقمة، عن عبد الله، ثم قال: هكذا روى أبو الأحوص، وإنما هو إبراهيم عن عبيدة عن عبد الله. عبيدة: بفتح عين مهملة وكسر باء موحدة، ابن عمرو السلماني التابعي، كذا في الشروح وكتب الرجال.

اقرأ عليّ، فقلت: يا رسول الله! أقرأ عليك وعليك أنزل؟ قال: إني أُحبُّ أن أَسْمعه من غيري، فقرأت سورة النِّسآء حتى بلغت ﴿وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَؤُلاءِ شَهِيداً ﴾ [النساء: ٤١] قال: فرأيت عيني النبي على تَهْمُلان. حدثنا قتيبة، حدثنا جريرٌ، عن عطاء بن السائب، عن أبيه،

سی وجوہ اس کی ہوسکتی ہیں، مثلاً یہی کہ قرآن شریف سننے کی سنیت بھی حضور کے فعل سے ثابت ہوجائے) میں نے عرض کیا کہ حضور آپ ہی پر تو نازل ہوا ہے اور آپ ہی کو سناؤں؟ (شاید ائن مسعود و الله علی ہوا ہو کہ سُنانا تبلیخ اور یاد کرانے کے واسطے ہوتا ہے) حضور نے ارشاد فرمایا کہ میرا دل چاہتا ہے کہ دوسرے سے سنوں۔ میں نے انتثالِ حکم میں سُنانا شروع کیا اور سورہ نیاء (جو چو تھے سپارہ کے بونے سے شروع ہوتی ہے) پڑھنا شروع کی۔ میں جب اس آیت پر پہنچا۔ ﴿ وَمَعْ مَا الله الله الله الله الله الله عَلَى هَوُ لاءِ شَهِيدا ﴾ [النساء: ١٤] تو میں نے حضور کے چہرہ مبارک کی طرف دیکھا کہ دونوں آ تکھیں گریے کی وجہ سے بہہ رہی تھیں۔

فائدہ: حضوراکرم سی کے ایک ہے روناکلام الہی کے سُننے ہے ہو کہ تلاوتِ کلام اللہ کی شان یہی ہے۔ امام نووی والسیطیہ نے لکھا ہے کہ تلاوت کے وقت روناعار فین کی شان ہے اور صالحین کا شعار ہے۔ حق تعالیٰ شانہ نے کلام پاک میں متعدد جگہ اس کی تعریف کی ہے چنانچہ ارشاد ہے: ﴿إِذَا تُنْلِی عَلَیْ ہِمْ آیَاتُ الرَّحْمَنِ ﴾ [مریم: ٥٨] جب ان پر رحمٰن کی آیتیں پڑھی جاتی تھیں تو زمین پر گر جاتے سجدہ کرتے ہوئے اور روتے ہوئے، دوسری جگہ ارشاد ہے: ﴿إِنَّ الَّذِينَ أُو تُواالْعِلْمَ ﴾ [الإسراء: ١٠٧] کہ یہ قرآن شریف جب اُن پر پڑھا جاتا ہے تو تھوڑیوں کے بل گرتے ہیں روتے ہوئے اور یہ قرآن شریف یعنی اس کا سناان کے خشوع کو اور بڑھا دیتا ہے اور ظاہر ہے کہ حضور کا یہ روناکلام اللہ بن بڑھا دیتا ہے اور ظاہر ہے کہ حضور کا یہ روناکلام اللہ بن مضور پہلے سے رو رہے ہوں اور عبد اللہ بن مسعود رفائی کی فظمت و جلال کی وجہ سے ہونا قرین قیاس ہے۔ اس صورت میں حضور پہلے سے رو رہے ہوں اور عبد اللہ بن مسعود رفائی کی نگاہ اسی وقت پڑی ہو قرین قیاس ہے اور یہ بھی ممکن ہے کہ خاص اُس آیت پر حضور کو رونا

شهيداً: أي مزكيا أو مثنيا أو مشاهداً أو حاضراً. تَهْمُلان: بفتح التاء وكسر الميم وضمها أي تسيلان، ولفظ الصحيحين: حتى أتيت هذه الآية قال: حسبك، فالتفت إليه فإذا عيناه تذرفان. [أي: تسيل دموعهما لفرط رأفته ومزيد شفقته على المتحضر أهوال القيامة.]

آیا ہو کہ اس آیتِ شریفہ کا ترجمہ یہ ہے: اُس وقت بھی کیا حال ہو گاجب ہم ہر امت میں سے ایک ایک گواہ کو حاضر کریں گے اور آپ کو ان لوگوں پر گواہی دینے کے لئے حاضر کریں گے۔ یہ قیامت کا منظر ہے کہ اُس دن ہر نبی کو ان کی امت پر گواہی دینے کے لئے بطور سرکاری گواہ کے لایا جائے گا، جس کے حالات محشر کی احادیث میں مفصل موجود ہیں، اس صورت میں حضور کا بیر رونا قیامت اور محشر کے سخت حالات کے تصور سے ہو کہ نہایت ہی سخت دن ہو گا اور ہر شخص نفسی میں مبتلا ہوگا اور ممکن ہے کہ حضور کو چونکہ اس آیتِ شریفہ میں بطور گواہ کے پیش ہونے کا ارشاد ہے تو اس گواہی کی شدت کی وجہ سے خوف ہو، چنانچہ ایک حدیث میں ہے کہ حضور نے اس وقت جب یہ آیت پڑھی گئی یہ کہا: یااللہ! جو لوگ میرے سامنے نہیں ہیں ان پر کیسے گواہی دول گا؟ بعض علماء نے لکھا ہے کہ اس گواہی کے سلسلہ میں قیامت کا منظر سامنے آیااور امت کی فکر حضور کو ہر وقت رہتی ہی تھی اس لئے امت کے گناہ گاروں کے حال پر شفقت کی وجہ سے رونے کا غلبہ ہو گیا۔ ان میں سے ہر وجدالی ہے کہ وہ گرید کا سبب بن سکتی ہے اور ان سب کا مجموعہ اور ان کے علاوہ اور بھی وجوہ ہو سکتی ہیں۔ (٣) عبد الله بن عمرو فیالنگی کہتے ہیں کہ حضور اقد س النگائی کے زمانہ میں ایک مرتبہ سورج گہن ہوا (یہ قصّہ جمہور کے نزدیک سنہ ۱۰ ہجری کا ہے)حضور اقد س النا کی معجد میں تشریف لے گئے اور نماز شروع فرما کر اتنی دیر تک کھڑے رہے گویار کوع كرنے كا ارادہ بى نہيں ہے (دوسرى روايت ميں ہے كه سورة بقرہ پردھى تھى)اور پھر ركوع اتنا طويل كيا كه كوياركوع سے اٹھنے کاارادہ ہی نہیں، پھر ایسے ہی رکوع کے بعد سر اٹھا کر قومہ میں بھی اتنی دیر تک کھڑے رہے گویاسجدہ کرناہی نہیں ہے،

يوماً: [وذلك اليوم: هو يوم ولده إبراهيم] اختلفوا في أن الكسوف وقع في عهده مرة أو أكثر منها؟ فالجمهور من أهل الحديث وأهل السير على الأول، وقوى النووي وغيره الثاني. لم يكد يركع: [وهو كناية عن طول القيام مع القراءة، فإنه قرأ قدر البقرة في الركعة الأولى.] ركع: اختلفت الروايات في عدد الركوع إلى ست ركوعات، فقالت الشافعية وغيرهم: إن مازاد على الركوعين وهم أو مرجوح، والراجح روايات الركوعين، وقالت الحنفية: إن الأصل في الصلوة ركوع واحد، وهو المؤيد بالروايات القولية، وروايات الفعل متعارضة، فبقي الاستدلال بالقول سالماً عن المعارضة.

ثم سجد فلم يكد أن يرفع رأسه، ثم رفع رأسه فلم يكد أن يسجد، ثم سجد فلم يكد أن يرفع رأسه، فحمل ينفخ ويبكي ويقول: رَبّ! ألم تعدين أن لا تعذّهم وأنا فيهم؟ ربّ! ألم تعدين ألا تعذّهم وهم يستغفرون؟ ونحن نستغفرك. فلمّا صلّى ركعتين انجلت الشمس، فقام فحمد الله تعالى، وأثنى عليه، ثم قال: إن الشّمس والقمر آيتان من آيات الله،

پھر سجدہ کیااور اس میں بھی سر مبارک زمین پراتی دیر تک رکھے رہے گویا سر اٹھانا ہی نہیں ہے، اسی طرح سجدہ سے اٹھ کر جلسہ اور پھر جلسہ کے بعد دوسر سے سجدہ میں۔ غرض ہر ہر رکن اس قدر طویل ہوتا تھا کہ گویا یہ ہی رکن اخیر تک کیا جائے گا، دوسر اکوئی رکن نہیں ہے (اسی طرح دوسری رکعت پڑھی اور اخیر سجدہ میں) شدّتِ غم اور جوش کے سے سانس لیتے تھے اور روتے تھے اور حق تعالیٰ بڑھ گئی بارگاہِ عالی میں یہ عرض کرتے تھے کہ اے اللہ! تو نے مجھ سے یہ وعدہ کیا تھا کہ میری موجودگ تک اُمت کو عذاب نہ ہوگا، اے اللہ! تو نے ہی یہ وعدہ کیا تھا کہ جب تک یہ لوگ استغفار کرتے رہیں گے، عذاب نہیں ہوگا، اب ہم سب کے سب استغفار کرتے ہیں۔ (حضور کا یہ ارشاد اُس مضمون کی طرف اشارہ ہے جو کلام اللہ شریف میں نویں پارہ کے اخیر میں ہے۔ ﴿وَمَا کَانَ اللہؓ اُلمَّ اُلمَّ اُلمَّ مُعَدِّبُهُمْ وَهُمْ یَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٣] اس آ یت شریفہ کا ترجمہ یہ ہے کہ اللہ بڑ بھٹ کریں گے کہ ان لوگوں میں آپ کے موجود ہوتے ہوئے ان کو عذاب دیں اور اس حالت میں بھی ان کو عذاب نہ دیں گے کہ وہ استغفار کرتے رہتے ہوں) حضور اکرم شکھیا جب نماز سے فارغ ہوئے تو قاب نکا جد یہ مضمون ارشاد

ثم سجد: ولفظ أبي داود: ثم سجد فلم يكد يرفع، ثم رفع وفعل في الركعة الأخرى مثل ذلك، ثم نفخ في آخر سجوده فقال: أف أف، ثم قال: رب! ألم تعدني، الحديث. علم منه أن في رواية الشمائل اختصاراً. ينفخ: قال القاري والمناوي: أي بغير أن يظهر من فمه حرفان. قلت: فلا بطلان للصلوة ولا حاجة إلى تضعيف الحديث، ولفظ أبي داود: ثم نفخ في آخر سجوده فقال: أف أف، وكتب الوالد المرحوم في تقريره عليه: هذه حكاية لصوته هم ثمة، ولا يستلزم صدور الحروف في الحكاية صدورها في المحكي عنه، ولا يلزم فساد الصلوة، وهذا كما في حكايتهم لصوت الغراب بــ "غاق" مع أن شيئا من الحروف لا يصدر منه، فإثبات الحروف في الحكاية لضرورة النقل أو الكتابة. فلله درّه، برد الله مضجعه، فما أجاد!. وهم يستغفرون: [إشارة إلى قول الله عزوجل: ﴿ وَهَمَ يَسْتَغْفُرُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٣]

فرمایا کہ مثم و قمر کسی کی موت یاحیات کی وجہ ہے گہن نہیں ہوتے بلکہ یہ حق تعالیٰ بَلْ اَلَّا کی و نظانیاں ہیں (جن سے حق سجانہ اپنے بندوں کو عبرت دلاتے ہیں اور ڈراتے ہیں)جب یہ گہن ہو جایا کریں تو اللہ بَلْ الله کی طرف فورا متوجہ ہو جایا کرو (اور استغفار و نماز شروع کر دیا کرو)۔ فاکدہ: اس وعظ کی یہ مصلحت تھی کہ ایام جاہلیت میں یہ بات مشہور تھی کہ چاند و صورج کا گہن کسی برئی موت یا کسی برئے شخص کی پیدائش کی وجہ سے ہوتا ہے اور اتفاقِ وقت کہ حضور کے زمانہ میں جب گہن ہوا تو آئی دن صاحبزادہ اقد س حضرت ابراہیم بن رسول اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کھی ہوا تھا۔ اس لئے اُس سے جابلی خیال کی اور بھی تائید ہوتی تھی اور لوگوں نے یہ کہنا شروع کر دیا کہ یہ گہن حضرت ابراہیم کے انقال کی وجہ سے ہوا۔ صلوۃ الکسونہ میں ائمہ کا ظاف ہے کہ ایک رکوع سے پڑھنی چاہئے یا ایک سے زائد رکوع کے ساتھ۔ حفیہ کا مسلک ایک ہی رکوع کا ہے، میں ائمہ کا ظاف ہے کہ ایک رکوع سے برٹھنی چاہئے یا ایک سے زائد رکوع کے ساتھ۔ حفیہ کا مسلک ایک ہی رکوع کا ہے، اس حدیث سے اُن کی تائید ہوتی ہے، باتی علمی بخث اور فریقین کے دلا کل اس جگہ سے مناسبت نہیں رکھتے۔

(\*) ابن عباس فرائی تائید ہوتی ہی کہ حضور کی ایک لڑکی قریب الوفات تھیں۔ حضور گائی باندی تھیں) چلاکر رونے لگیں۔ سامنے رکھ لیا۔ حضور کے لیا۔ حضور کی ایک باندی تھیں) چلاکر رونے لگیں۔ سامنے رکھ لیا۔ حضور کے لیا۔ حضور کی ایک باندی تھیں) چلاکر رونے لگیں۔ سامنے رکھ لیا۔ حضور کے باندی تھیں) چلاکر رونے لگیں۔

فإذا انكسفا: [أي: أحدهما؛ لأنهما لا يجتمعان عادة.] فافزعوا: بفتح الزاي أي: خافوا وتضرعوا والتحؤوا وبادروا إلى ذكر الله، وفي رواية لأبي داود والنسائي: "إنما هذه الآيات يخوف الله بها عباده، فإذا رأيتموها فصلوا وتذكروا"، وجاء في بعض الروايات: "آيتان من آيات الله، وإن الله سبحانه إذا تحلّى لشيء من خلقه خضع له"، وظاهره أن سبب الكسوف خشوعها له، وسببه: أن النور والإضاءة من عالم الجمال، فإذا تجلت صفة الجلال انطمست الأنوار الإلهية، وذلك لا يبطل قول أهل الهيئة: إن الكسوف أمر عادي، لا يتقدم ولا يتأخر؛ لأن ذلك لا ينافي كون ذلك تخويفا لعباده، ومن ثم قال القشيري: لا تنافي بين ما قالوه وبين الحديث؛ لأن له تعالى أفعالاً بحسب العادة وأفعالا خارجة عنها، وقدرته حاكمة على كل سبب، يقطع مايشاء عن الأسباب والمسببات بعضها عن بعض، فالعارفون لقوة اعتقادهم في عموم قدرته على خرق العادة، إذا وقع شيء غريب قوي خوفهم، وذلك لا يمنع أن يكون ثمة أسباب تجري عليها العادة.

ابنة: قيل: لا يخلو هذا الحديث عن إشكال؛ لأن المراد بنته حقيقة، كما هو ظاهر اللفظ فهو مشكل؛ لأن أرباب السير والحديث اتفقوا على أن بناته هي كلهن مُتْنَ في الكبر، وأما أن يراد ابنة إحدى بناته فيكون الإضافة مجازية، وهو ليس ببعيد، =

له تقضي، فاحتضنها، فوضعها بين يديه، فماتت وهي بين يديه، وصاحت أم أيمن، فقال الإصفاد: جزى بنل محرف بنل محرف الله؟ فقالت: ألست أراك تبكي؟ قال: إني لست أبكي، - يعني النبي الله الله الله عند رسول الله؟ فقالت: ألست أراك تبكي؟ قال: إني لست أبكي،

حضور نے فرمایا: کیا اللہ کے نبی کے سامنے ہی چلا کر رونا شروع کر دیا؟ (چونکہ حضور کے بھی آنسو کیک رہے تھے اس لئے) انھوں نے عرض کیا کہ حضور بھی تورورہے ہیں۔آپ نے فرمایا کہ یہ ممنوع رونا نہیں، یہ اللہ کی رحمت ہے (کہ بندوں کے قلوب کو نرم فرمادیں اور اُن میں شفقت ورحمت کا مادہ عطافرمادیں) پھر حضور نے فرمایا کہ مومن ہر حال میں خیر ہی میں رہتا ہے، حتی کہ خود اُس کا نفس نکالا جاتا ہے اور وہ حق تعالی کی حمد کرتا ہے۔

فائدہ: اس میں علاء کا اختلاف ہے کہ یہ قصر کس صاحبزادی کا ہے؟ محد ثین اور مور خین کی شخص کے موافق صاحبزادیوں میں کسی کا بھی یہ واقعہ نہیں بنتا، بلکہ دھیوتی یادھیوتے کا ہے اور ممکن ہے کہ کوئی سے صاحبزادہ کا ہو کہ بواسطہ اولاد کے واقعات میں اس فتم کے حالات پیش آئے ہیں۔ جس کا بھی واقعہ ہو، اس جگہ مقصود حضور اقد س سلگائی کی نرم دلی کا بیان کرنا ہے کہ سنگدلی شفقت کے خلاف ہے اور اولاد کے ساتھ فطری محبت نہ نبوت کے منافی ہے نہ ولایت کے بلکہ نرم دلی ممدوح ہے۔

= لكن لم ينقل أن ابنة إحدى بناته ماتت في الصغر إلا مافي مسند أحمد عن أسامة قال: أتي النبي بي بأمامة بنت أبي العاص من زينب بنت رسول الله في وهو في النزع، لكنه أشكل أيضاً: بأن أهل التاريخ قالوا: إن أمامة عاشت بعده حتى تزوجها على في ولذا حملوا رواية أحمد على ألها أشرفت على الموت، ثم عافاها الله ببركة النبي في وهو مختار الحافظ في الفتح، قالوا: وقع الوهم في حديث الباب، والمراد به أحد بنيه، فإلهم ماتوا صغاراً في حياته في أو المراد ابن بعض بناته، قال القاري: وهو الظاهر، ففي الأسباب الميلادي: أن عبد الله بن عثمان من رقية مات في حجره في فبكي، وقال: إنما يرحم الله من عباده الرحماء، وفي مسند البزار عن أبي هريرة في قال: ثقل ابن لفاطمة فبعث إلى النبي الحديث، وللبخاري عن أسامة قال: أرسلت بنت النبي في إليه أن ابنا لى قبض فأتنا، الحديث.

تقضي: بفتح التاء وكسر الضاد المعجمة، يريد أن تموت من القضاء وهو الموت، وقيل: أصل "قضى" مات، فاستعماله ههنا للإشراف على الموت مجاز. فاحتضنها: [أي: حملها في حضنه، وهو: ما دون الإبط إلى وسط الظهر، أي الكشح.] أم أيمن: [توفيت بعد عمر بعشرين يوماً، وكثيراً ما كان يقول النبي في هي أمّي بعد أمّي، وبقية أهل بيتي، وقد شهدت أحداً وكانت تسقي الماء وتداوي الجرحى، وشهدت خيبر.] هي حاضنة النبي في ومولاته، ورثها من أبيه، وأعتقها حين تزوج خديجة، وزوّجها لزيد مولاه، فولدت له أسامة. تبكي: ولا ينافي قول عائشة: ما بكى رسول الله في على ميّت قط، وإنما غاية حزنه أن يمسك لحيته؛ لأن المراد ما بكى أسفا، بل رحمة، قاله القاري. قلت: بل ما بكى صياحاً بل أسال دمعاً.

إنما هي رحمة، إن المؤمن بكل خير على كل حالٍ، إن نفسه تنزع من بين جنبيه، وهو يحمد أي البكاء رحمة، والتأنيث باعتبار الحير الله تعالى. حدثنا سفيان، عن بشار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سفيان، عن عاصم الله تعالى. حدثنا عن القاسم بن محمد، عن عائشة عن أن رسول الله على قسبًل عثمان بن عبيد الله، عن القاسم بن محمد، عن عائشة من أن رسول الله على قسبًل عثمان بن مظعون وهو ميّت وهو يبكي، أو قال: وعيناه تُهْرقان. حدثنا إسحاق بن منصور، أحبرنا أبو عامر، حدثنا فليح – وهو ابن سليمان – عن هلال بن علي، عن أنس بن مالك من قال:

(۵) حضرت عائشہ فیل گئی ہیں کہ حضور سی گئی نے عثان بن مظعون کی بییثانی کو اُن کی وفات کے بعد بوسہ دیا، اُس وقت حضور کے آنسو مبک رہے تھے۔ فاکدہ: یہ جلیل القدر صحابی حضور کے رضاعی بھائی ہیں۔ ابتدائے اسلام میں تیرہ نفر کے بعد مسلمان ہوئے تھے، اول حبشہ کو ہجرت کی، اُس کے بعد مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کی۔ بڑے عابد زاہد تھے، شراب بینا جب جائز تھا جب بھی انھوں نے اس کا استعمال ترک کر رکھا تھا۔ مہاجرین میں سب سے پہلے ان کی ہی وفات ہوئی ہے، شعبان دو ہجری میں اُن کا انتقال ہوا اور بقیع میں دفن ہوئے۔

(۲) حضرت انس فی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد سی فی صاحبزادی (ام کلثوم) کی قبر پر تشریف فرماتھ اور آپ کے آنسو جاری تھے۔ حضور نے بیدار شاد فرمایا کہ قبر میں وہ شخص اُترے جس نے آج رات مجامعت نہ کی ہو۔ ابو طلحہ نے عرض کیا کہ میں ہوں۔

عثمان بن مظعون: [وكان أخاه ﷺ من الرضاعة، وهو قرشي، أسلم بعد ثلاثة عشر رجلا، وهاجر الهجرتين، وشهد بدراً. وكان حرّم الخمر في الجاهلية، وهو أوّل من مات من المهاجرين بالمدينة في شعبان على رأس ثلاثين شهراً من الهجرة، وكان عابدا مجتهدا من فضلاء الصحابة، ودفن بالبقيع، ولما دفن قال ﷺ "نعم السلف هو لنا".]

ميّتٌ: وفي كتاب الوفاء لابن الجوزي عن عائشة قالت: لما مات عثمان بن مظعون كشف النبي ﷺ الثوب عن وجهه وقبّل بين عينيه، ثم بكى طويلاً فلمّا رفع عن السرير قال: طوبي لك يا عثمان! لم تلبسك الدنيا و لم تلبسها.

وهو يبكي: [والحال أنه ﷺ يبكي حتى سالت دموعه على وجه عثمان.] تُهْرِقَان: بضم التاء وفتح الهاء وسكونما مضارع مبني للمفعول، قال العصام: فيه لغتان: فتح الهاء على أنها عوض عن الهمزة، وحينئذٍ ماضيه هراق، وسكون الهاء على أنها زيدت والماضي أهراق، ورواية الكتاب على الوجهين. فُليح: بضم فاء وفتح لام وسكون تحتية فحاء مهملة. شهدنا ابنة لرسول الله ﷺ ورسول الله ﷺ جالس على القبر، فرأيت عينيه تدمعان، فقال: أفيكم رجل لم يقارف الليلة؟

حضور کے فرمانے سے وہ قبر میں اترے۔ فائدہ: کہا جاتا ہے کہ یہ حضرت عثان رفائے پر تعریض تھی کہ وہ باوجود یہ کہ اُن کی بیوی حضور کی بیٹی سخت بیار تھیں حتی کہ ای دن انتقال ہو گیا، اس کے باوجود وہ اس شب میں اپنی ایک باندی کے ساتھ مشغول رہے۔ بعض علاء نے لَمْ یُقَادِفْ کا ترجمہ "صحبت نہ کرنے" کا نہیں کیا بلکہ "گناہ نہ کرنے" کا کیا ہے اور بعض علاء نے "بات نہ کرنے" کا ترجمہ کیا ہے کہ عشاء کے بعد بات کرنا پند نہ تھا، مشہور معنی پہلے ہیں اور تعریض میں کوئی اشکال نہیں ہے کہ تعلقات کی قوت پر شکایت ہوتی ہے۔ حضرت عثان فرائٹ کا یہ فعل بفر ورت ہو تو کوئی اشکال ہی نہیں اور پھر موت کا حال کس کو معلوم ہو سکتا ہے، حضور کا مقصود بھی غالبًا لطیف تنبیہ تھی نہ کہ عتاب۔ اور عجب نہیں کہ تنبیہ کی غرض یہ ہو کہ حضرت ام کلثوم فرائٹ کیا گا کا ح اہم تھا کہ اللہ کے تھم سے ہوا تھا۔ حضرت ام کلثوم فرائٹ کی بہشیرہ یعنی عثان فرائٹ کی پہلی بیوی کا جب انقال ہوا تو حضور نے ارشاد فرمایا تھا کہ اگر میری سو بیٹیاں ہو تیں اور کے بعد دیگرے مرتی رہتیں تو ہیں سب کا کروں۔ ایس صورت میں ام کلثوم جیسی بیوی کی بیاری یقیناً لطیف تنبیہ اور تحریض کے مناسب تھی۔ واللہ اعلم۔

ابنة: هي أم كلثوم، كما رواه الواقدي عن فليح بهذا الإسناد، وكذا أخرجه ابن سعد في الطبقات في ترجمة أم كلثوم، ووهم من قال: إنها رقية؛ لأنها دفنت والنبي ﷺ ببدر، والقول "بأنها بنت له صغيرة غيرهما" رد بأنه لم يثبت، وبالأول حزم الحافظ في الفتح، وذكر له الشواهد، وردّ القولين الآخرين.

لم يقارف: بقاف وفاء، زاد ابن المبارك عن فليح: أراه يعني الذنب، ذكره البخاري عنه تعليقا، وقيل: معناه: لم يجامع الليلة، وبه جزم ابن حزم، ويقويه مافي رواية بلفظ: لا يدخل القبر أحد قارف أهله البارحة فتنحّى عثمان، وحكى عن الطحاوي أنه قال: "لم يقارف" تصحيف، والصواب "لم يقاول" أي: لم ينازع غيره الكلام؛ لأنحم كانوا يكرهون الحديث بعد العشاء، وتعقب: بأنه تغليط للثقة بغير مستند، وكأنه استبعد أن يقع لعثمان ذلك؛ لحرصه على مراعاة الخاطر الشريف، ويجاب عنه: باحتمال أن يكون مرض المرأة طال، واحتاج عثمان إلى الوقاع، و لم يظن أنها تموت تلك اللية، وليس في الخبر ما يقتضى أنه واقع بعد موتما، بل ولا حين احتضارها.

قال أبو طلحة: أنا، قال: انزل، فنزل في قبرها.

أبو طلحه: [هو زيد بن سهل الأنصاري الخزرجي، غلبت عليه كنيته، صحابي مشهور، شهد المشاهد كلها، قتل يوم حنين عشرين رجلا وأخذ أسلابهم، وفضائله كثيرة، وزوّج من أمّ أنس أمّ سليم بعد وفاة زوجها.]

فنسزل: في قبرها، يشكل عليه: نـزول الأجانب في قبر المرأة مع وجود المحرم، ويمكن أن يجاب عنه: بأنه لا محظور فيه إلا ترك الاستحباب، كما صرح به ابن نجيم في البحر، وترك الاستحباب لمثل هذا التنبيه الذي كان مقصوداً هناك مما لا استبعاد فيه، مع أنه يحتمل أن يكون بعض الأعذار هناك في المحارم، وإن كان المقصود بيان الجواز فلا إشكال.

# بابُ ما جاء في فراش رسول الله علي الله

حدثنا على بن حُجر أخبرنا علي بن مُسهر، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة الله عن عن عن عن عن عن عائشة الله عليه عن أدم، حشوه ليف.

# باب۔ اُن روایات کا ذکر جو حضور اقدس طلع کے بستر کے بارے میں وارد ہوئی ہیں

فائدہ: حضور اقد س طنائی کی صفح کے بسترے پر آ رام فرماتے تھے، وہ ان روایات سے معلوم ہو گا جو مصنف النسطیلیہ نے اس میں ذکر فرمائی ہیں اور ہم امتیوں کے قالینوں اور فرشوں کا کیا حال ہے، وہ نگاہوں کے سامنے ہے۔ مصنف نے اس باب میں دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں:

(۱) حضرت عائشہ فی خی فرماتی ہیں کہ حضور اقد سی کھور کے سونے اور آرام فرمانے کا بستر چڑہ کا ہوتا تھا جس میں تھجور کے درخت کی چھال بھری ہوئی تھی۔ فاکدہ: حضور اقد سی کھی پھڑہ کا بسترہ بھی چڑہ کا ہوتا تھا جیسا کہ اس حدیث سے معلوم ہوا، کھی صرف بوریا ہوتا تھا۔ متعدد احادیث میں یہ مضمون وارد ہے کہ صحف صرف بوریا ہوتا تھا۔ متعدد احادیث میں یہ مضمون وارد ہے کہ صحابہ جب نرم بسترہ بنانے کی درخواست کرتے تو حضور یہ ارشاد فرمادیا کرتے تھے کہ مجھے دنیاوی راحت و آرام سے کیا کام۔

فواش: [الفراش ما امتد على وجه الأرض، فرش له أي بسط، والمراد هنا ما جاء في خشوافته ليقتدى به في ذلك، والفراش ما يفرش ويبسط الرجل تحته سواء للجلوس أو النوم.] فواش: الفراش بكسر الفاء: ما يبسط الرجل تحته، ويجمع على فرش بضمتين، فعال بمعنى مفعول كلباس بمعنى ملبوس. مُسهر: بضم ميم وسكون سين مهملة وكسرها. من أدم: بفتحتين جمع أديم وهو الجلد المدبوغ أو الأحمر أو مطلق الجلد على ما في القاموس. حشوه: بالفتح، أي محشوه والضمير للفراش، وقيل: للأدم باعتبار اللفظ وإن كان معناه جمعاً، به جزم المناوي وغيره وردّه القاري بأنه إنما يصح لو كان الأدم اسم جمع، وحيث أنه جمع فلا مطابقة بين الضمير والمرجع.

حدثنا أبو الخطاب زياد بن يجيى البصري، حدثنا عبد الله بن ميمون، أخبرنا جعفر ابن محمد، عن أبيه قال: سئلت عائشة هيء: ما كان فراش رسول الله عليه في بيتك؟ قالت: من اَدَم، حشوه ليف.

میری مثال تو اُس راہ گیر جیسی ہے جو چلتے چلتے راستہ میں ذراآ رام لینے کے لئے کسی درخت کے سامیہ کے بیٹھ گیا ہواور تھوڑی دیر بیٹھ کرآ گے چل دیا ہو۔ حضرت عائشہ فیللفیماً فرمائی ہیں کہ ایک مرتبہ ایک انصاری عورت آئیں، انھوں نے حضور کا بسترہ دیکھا کہ عباء بچھار کھا ہے، انھوں نے واپس جاکر ایک بسترہ تیار کیا جس کے اندر اُون بھر رکھی تھی اور حضور کے لئے میرے پاس جھیج دیا۔ حضور تشریف لائے،اُس کو رکھا ہوا دیکھ کر دریافت فرمایا کہ یہ کیا ہے؟ میں نے عرض کر دیا کہ فلاں انصاری عورت آئی تھیں، حضور کا بستر دیکھ کر کریہ بنوا کر جھیجا ہے۔ حضور نے ارشاد فرمایا کہ اس کو واپس کر دے، مجھے وہ اچھا معلوم ہوتا تھا، اس لئے ول نہ جا ہتا تھا کہ واپس کروں، مگر حضور نے اصرار فرمایا اور بیر ارشاد فرمایا کہ والله اگر میں جاہوں تو حق تعالی مَل مَل مَل مرے لئے سونے اور جاندی کے پہاڑ جالو کر دیں۔ حضور کے اس ارشاد پر میں نے اُس کو واپس کر دیا۔ حضرت عبد الله بن مسعود فالنفخه فرماتے ہیں کہ میں ایک مرتبه حضور اقدس ملنگانی کی خدمت میں حاضر ہوا۔ حضور ایک بوریے پر آرام فرمارہے تھے، جس کے نشانات حضور کے بدن اطہر پر ظاہر ہو رہے تھے۔ میں یہ دیکھ کر رونے لگا۔ حضور نے فرمایا کہ کیابات ہوئی، کیوں رورہے ہو؟ میں نے عرض کیا: یارسول اللہ! یہ قیصر و کسری توریشم اور مخمل کے گدول پر سوئیں اور آپ اس بوریے پر! حضور نے فرمایا: رونے کی بات نہیں ہے، ان کے لئے دنیا ہے اور ہمارے لئے آ خرت ہے۔ حضرت عمر کے ساتھ بھی ایک مرتبہ اس قتم کا قصّہ پیش آیا کہ وہ حضور کی خدمت میں حاضرت ہوئے اور اسی نوع کے سوال جواب حضور سے ہوئے، جس کامفصل قصہ بخاری میں ہے۔

(۲) امام محمد باقر را النسطید کہتے ہیں کہ حضرت عائشہ فیلیٹی آ ہے کسی نے بوجھا کہ آپ کے یہاں حضور کا بسترہ کیسا تھا؟ انھوں نے فرمایا، کہا: چمڑہ کا تھا جس کے اندر تھجور کے درخت کی چھال بھری ہوئی تھی۔ حضرت حفصہ فیلیٹی سے کسی نے بوچھا کہ گھر میں حضور کا بستر کیسا تھا؟ انھوں نے فرمایا کہ ایک ٹاٹ تھا جس کو دوہراکر کے ہم حضور کے نیچے بچھا دیاکرتے تھے۔

ليف: [أي محشوه من ليف النخل وما شابحه.] عبد الله: عبد الله بن ميمون بن داود القداح، فما في المصرية عبد الله بن مهدي غلط. جعفر: الصادق الإمام المشهور، وأبوه الإمام محمد الباقر، لكن الحديث منقطع؛ لأنه لم يلق حفصاً ولا عائشة. (قاري)

وسئلت حفصة على: ما كان فراش رسول الله على في بيتك؟ قالت: مِسْحاً، نثنيه ثنيتين فينام عليه، فلما كان ذات ليلة قلت: لو ثنيته أربع ثنيات كان أوطا له، فثنيناه باربع ثنيات، فلما أصبح قال: ما فرشتموني اللّيلة؟ قالت: قلنا هو فراشك، إلا أنا ثنيناه بأربع ثنياتٍ، قلنا: هو أوطأ لك، قال: رُدُّوه لحاله الأولى، فإنه منعتني وطأته صلوتي اللّيلة.

ایک روز مجھے خیال ہوا کہ اگر اس کو چوہراکر کے بچھا دیا جائے تو زیادہ آرام ہو جائے گا، میں نے ایسے ہی بچھا دیا۔ حضور نے صبح کو دریافت فرمایا کہ میرے نیچے رات کیا چیز بچھائی تھی؟ میں نے عرض کیا کہ وہی روز مرہ کا بسترہ تھا، رات اُس کو چوہرا کر دیا تھا کہ زیادہ نرم ہو جائے۔ حضور نے فرمایا کہ اُس کو پہلے ہی حال پر رہنے دو، اس کی نرمی رات مجھے تہجد سے مانع ہوئی۔ فاکدہ: یعنی تہجد کے لئے آ تکھ نہیں کھلی یا معمول کے لحاظ سے دیر میں کھلی کہ نرم بسترہ پر نیند گہری آتی ہے اور زیادہ آتی ہے اور اراگر کھر دری چاریائی ہو، اول تو نیند ہی غفلت سے نہیں آتی، دوسرے آ نکھ بھی جلدی ہی کھل جاتی ہے۔

مِسْحًا؛ كساء حشن يعدّ للفراش من صوف. نثنيه: بصيغة المتكلم مع الغير المبني للفاعل من الثنى من باب ضرب يقال: ثناه عطفه، ورد بعضه على بعض. ثنيتين: وفي رواية: ثنيين بدون التاء بكسر التاء فيهما، فالأولى تثنية ثنية صدرة، والثانية تثنية ثني كحمل: أي نعظفه عطفا يحصل منه طاقان. ما فرشتموني: [لعله لما أنكر نعومته ولينه ظنّ أنه غير فراشه المعهود.]

### بابُ ما جاء في تواضع رسول الله عليان

حدثنا أحمد بن منيع وسعيد بن عبد الرحمن المخزومي، وغير واحد قالوا: أخبرنا سفيان بن عينة، عن الزّهريّ، عن عبيد الله، عن عبد الله بن عباس، عن عمر بن الخطاب عليه،

# باب۔ اُن روایات کا ذکر جو حضور اقدس طلی کی کثرت تواضع فرمانے کے بارے میں وارد ہوئی ہیں

فائدہ: حضور اقد س منتی تمام دنیا سے زیادہ متواضع تھے۔ صوفیہ کہتے ہیں کہ حقیقۃ تواضع بخلی شہود کے دوام بغیر عاصل نہیں ہوتی۔ حضور اقد س منتی تھا کہ تواضع کے واقعات ایک دو نہیں ہزاروں سے زائد ہیں اس لئے اُن کا احاطہ تو کسے ممکن ہو سکتا ہے، تاہم بطور نمونہ کچھ مصنف نے ذکر فرمائے ہیں۔ ایک مرتبہ کسی سفر میں چند صحابہ طالتہ ہے نہ کہ کہ ذک کرنے کا ارادہ فرمایا اور اُس کا کام تقسیم فرمالیا۔ ایک نے اپنے ذمہ ذرج کرنالیا، دوسرے نے کھال نکالنا، کسی نے پکانا۔ حضور نے کا ارادہ فرمایا اور اُس کا کام تقسیم فرمالیا۔ ایک نے اپنے ذمہ ذرج کرنالیا، دوسرے نے کھال نکالنا، کسی نے پکانا۔ حضور نے فرمایا کہ پکانے کے لئے لکڑی اکٹھی کرنا میرے ذمہ ہے۔ صحابہ نے عرض کیا کہ حضور! یہ کام ہم لوگ خود کرلیں گے۔ حضور نے فرمایا یہ تو میں بھی سمجھتا ہوں کہ تم لوگ اس کو بخوشی کر لوگے لیکن مجھے یہ بات پہند نہیں کہ مجمع میں ممتاز ہوں اور اللہ جانگاللہ بھی اس کو پہند نہیں فرماتے۔ ایسے ہی اور سکڑوں واقعات ہیں۔ اس باب میں مصنف را الشیطیا نے تیرہ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) حضرت عمر طلنی فی فرماتے ہیں کہ حضور ملنی کی نے یہ ارشاد فرمایا کہ میری ایسی تعریف مبالغہ آمیز حد سے فزوں نہ کرو جیسے نصاری نے حضرت علیسی علیک کی تعریف میں مبالغہ کیا (کہ الله کابیٹا ہی بنادیا) میں حق تعالی جَلَ عَلَی کا بندہ ہوں اس لئے

تواضع: هو التذلل، يقال: وضع الرجل يوضع صار وضيعا، ووضع منه فلان أي: حط من درجة، وضعفه الدهر فتضعضع أي: خضع وذل، وقال الحافظ العسقلاني: التواضع مشتق من الضعة بكسر أوله، وهي: الهوان، والمراد من التواضع: إظهار التنزل عن المرتبة يراد تعظيمه، وقيل: هو تعظيم من فوقه لفضله. عبيد الله: قال العلماء: كان حق المصنف أن يعينه؛ لأن المسمى به في الرواة كثيرون، لكن في البخاري أنه عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود قاله البيجوري.

قال: قال رسول الله على: لا تُطْروين كما أطْرَتِ النصارى عيسى بن مريم، إنما أنا عبد الله، فقولوا: عبد الله ورسوله. حدثنا علي بن حُجر، أخبرنا سويد بن عبد العزيز، عن حميد، عن أنس بن مالك عليه، أن امرأة جاءت إلى النبي على فقالت له: إن لي إليك حاجة؟ فقال:

مجھے اللہ کا بندہ اور اُس کا رسول کہو۔ فاکدہ: یعنی ایسی کوئی تعریف نہ کروجو بندگی کے منافی ہو، اُس میں رب کے ساتھ شرکت پائی جاتی ہو کہ بندہ بہر حال بندہ ہے، اس طرح کوئی ایسی تعریف نہ کروجور سول اور اللہ کا قاصد ہونے کے خلاف ہو۔ (۲) حضرت انس خلافی فرماتے ہیں کہ کسی عورت نے حضور کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ مجھے کچھ تخلیہ میں عرض کرنا ہے۔ حضور نے فرمایا کہ کسی سڑک کے راستہ پر بیٹھ جا، میں وہیں آگر سُن لوں گا۔

فاكرہ: بعض روایات میں وارد ہے كہ یہ عورت کچھ بے عقل می تھیں اس كے باوجود ان كی باتیں حضور سُنتے رہے۔ بعض علاء نے لکھا ہے كہ راستہ میں بیٹھنے كارشاد اس لئے تھا كہ اجنبیہ كے ساتھ تنهائی نہ ہواور بعض نے لکھا ہے كہ چونكہ ان كی عقل میں کچھ فتور تھا اس لئے ظاہر یہ ہے كہ گلی كوچوں میں پھرتی رہتی ہوں گی، اس لئے حضور نے وہیں تشریف لے جاكر بات سُننے كو ارشاد فرما دیا۔ بندہ كے نزد يك بعيد نہيں كہ ايس عورتوں كو زنانہ مكان پر بلانے میں مستوارت كو دفتيں اور مشكلات بیش آیاكرتی ہیں، جیسا كہ بسااو قات مشاہدہ ہوتا ہے، اس لئے حضور نے سڑك ہی پر بات سُن لی۔

لا تُطُروني: بضم أوله من الإطراء، وهو: المبالغة في المدح كما بالغت النصارى في مدح نبيه، فحعله بعضهم إلهاً وبعضهم ابن الله، فحلوا الأول "بني" بتقديم الموحدة، وخففوا اللام في الثاني، وإلى ذلك أشار صاحب البردة في قوله:

دع ما ادعته النصاري في نبيهم واحكم بما شئت مدحاً فيه واحتكم

أنا عبد الله: أي: ملكه، يتصرف في مما شاء وكيف شاء، فلا خروج لي عن دائرة العبودية بوجه كسائر العباد، فالإضافة للعهد الذهبي، والقصر قصر القلب أو إضافي، فلا ينافي أن له أوصافا غير العبودية. عبد الله: أي: لا تقولوا في حقي شيئًا ينافي العبودية والرسالة، فلا ينافي القول بأنه سيد ولد آدم. أن امرأة: وكان في عقلها شيء كما في رواية مسلم، قال الحافظ العسقلاني: لم أقف على اسم المرأة، وقال ميرك، رأيت في كلام بعض من كتب الحواشي على كتاب الشفاء أن اسم المرأة المذكورة في مسلم أم زفر ماشطة خديجة، وأظنه سهواً؛ فإن أم زفر ليست من الأنصار، وروايات البحاري صريحة في أنها أنصارية، اللهم إلا أن يقال: إن المذكورة في رواية مسلم غير المذكورة في رواية البحاري، لكن الظاهر الكادرة كما هو الظاهر من سياق الروايات. حاجة: [أي: أريد إخفاءها عن غيرك.]

اجلسي في أي طريق المدينة شئتِ أجلس إليك. حدثنا عليّ بن حُجر، أخبرنا عليّ بن مُسْهِر، على صيغة المعاطبة من الأمر العاضر (٣) عن مالك فيه قال: كان رسول الله علي يعود المريض، عن مسلم الأعور، عن أنس بن مالك فيه قال: كان رسول الله علي يعود المريض،

(۳) حضرت انس خلافی کہتے ہیں کہ حضور اقدس ملتی کیا مریضوں کی عیادت فرماتے تھے، جنازوں میں شرکت فرماتے تھے، گدھے پر سوار تھے گدھے پر سوار تھے جس کی لگام کھجور کے پھر ٹوں کی تھی اور کا کھی بھی اُسی کی تھی۔

فاکرہ: عرب میں گدھوں کی ایک خاص قتم ہے جو جشہ میں یہاں کے موٹے فچروں سے بڑے ہوتے ہیں اور تیزاس قدر کہ معمولی شؤوں سے تیز ہوتے ہیں، دو دو تین تین آ دمی ان پر بے تکلف بیٹے جاتے ہیں، وہ یہاں کے معمولی گھوڑوں سے بہتر ہوتے ہیں، ممکن ہے حضور کے زمانہ میں بھی یہی ہوں۔ لیکن گھوڑوں کے مقابلہ میں ادنی درجہ کی سواری شار ہوتی ہے۔ یہی مقصود ہے کہ حضور اقدس سی اوجود اس عزت و رفعت کے جو دو جہان کی سر داری سے حاصل تھی، گدھے کی سواری سے استنکاف نہ تھا، اس طرح مریضوں کی عیادت جس درجہ کا بھی بیار ہو، شریف ہویا کئی معمولی آ دمی ہو، حتی کہ غیر مسلموں تک کی عیادت بھی فرمایا کرتے تھے۔

ایک یہودی لڑکا حضور کی خدمت میں حاضر ہوا کرتا تھا، کوئی خدمت بھی بھی کر دیتا تھا، وہ بیار ہوا، حضور اس کی عیادت کو تشریف لے گئے، اُس کا آخری وقت تھا۔ حضور نے شفقت کے طور پر اپنا حق ادا فرما یا اور اُس کو اسلام کی تبلیغ فرمائی۔ اُس نے اپنے یہودی باپ کی طرف دیکھا، اُس نے اجازت وے دی اور وہ مسلمان ہوگیا۔ حضور نے اللہ کا شکر فرما یا کہ حق تعالیٰ جَلَّ فِیْ اُلِی جَلَیٰ جَلَ فِیْ اِلَیْ کُلُ اِللّٰ کَا اللّٰہ کا شکر فرما یا کہ حق تعالیٰ جَلَ فِیْ اُلٰ کِلُ اِللّٰہ کا مراوار ہے جس نے میری وجہ سے اس کو عذاب جہنم سے بچا دیا۔ یہی نہیں بلکہ رائس المنافقین عبد الله بن اُبی کی عیادت کے لئے بھی حضور تشریف لے گئے حالا تکہ اُس سے بہت سی اذبیتیں پیچی تھیں، اسی طرح معمولی معمولی جنازوں میں بھی شرکت کے متعدد واقعات حدیث کی کتابوں میں وارد ہیں۔

طويق: أي: في أيّ طريق في المدينة، فالإضافة للطريق بمعنى "في"؛ لأن طريق الشيء ما يوصل إليه، أو في أيّ طريق من طرق المدينة أي: سكة من سككها كما في رواية مسلم، وقيل: المعنى في أيّ جزء من أجزاء الطريق. أجلس إليك: بصيغة المتكلم وحده، مجزوم في جواب الأمر أي: أقعد أنا أيضاً في ذلك الطريق متوجهاً إليك. ويشهد الجنازة، ويركب الحمار، ويجيب دعوة العبد، وكان يوم بني قريظة على حمار مخطوم بحبل من ليف، عليه إكاف من ليف. حدثنا محمد بن عبد الأعلى الكوفي، حدثنا محمد بن فضيل، عن الأعمش، عن أنس بن مالك على قال: كان رسول الله على يُدعى إلى خبز الشعير والإهالة السَّنِحَةِ فيحيب، ولقد كان له دِرعٌ عند يهودي فما وحد ما يَفُكُها حتى مات.

(۴) حضرت انس فطائلی ہی کہتے ہیں کہ حضور اقد س مسلی کی اور کی دن کی باسی پُرانی چکنائی کی وعوت کیے جاتے تو آپ (اُس کو بھی بے تکلف) قبول فرما لیتے۔ آپ کی ایک زرہ ایک یہودی کے پاس رہن تھی۔ اخیر عمر تک حضور کے پاس اُس کے چھڑانے کے لائق دام نہیں ہوئے۔

فائدہ: چکنائی میں پرانی ہونے کی وجہ سے ہو کا اثر بھی آ جاتا ہے۔ یہ بات کہ دعوت بُوکی روٹی اور پُرانی چکنائی کی ہے، دعوت کرنے والے کی حالت اور تجربہ سے معلوم ہو جاتی یا اُن کی تصر ت کے سے یہ بات معلوم ہونے کے باوجود بھی حضور اُس کے قبول فرمانے میں کوئی عذر نہ فرماتے۔ اخیر واقعہ قرض کا اتفاقاً ذکر کر دیا گیا کہ اس حدیث میں تھا اور بعض علاء نے فرمایا ہے کہ یہ بھی غایتِ تواضع کی وجہ سے تھا اور فقر کے تمام ہی حالات ای وجہ سے تھے ورنہ اللہ بَلْ فَیْلُ فَیْلُ اِللّٰ اِللّٰہُ اللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الل

يوم بني قُريظه: [أي: يوم الذهاب إليهم لحربهم، وكان ذلك عقب الخندق.] مخطوم: [أي: ذو خطام وهو الزمام.] كاف: [أي برذّعة، وهو لذوات الحافر بمنزلة السرج للفرس والرحل للحمل. والإهالة: بكسر الهمزة، كل شيء من الادهان مما يوتدم، أو يختص بما أذيب من الألية والشحم، وقيل: الدسم الجامد. السَّنِحَةِ: بفتح السين المهملة وكسر النون فالخاء المعجمة، المتغيرة الريح من الطعام لطول المكث.

ولقد كان إلخ: ذكر هذه القصة لإتمام الحديث لا لبيان التواضع، وقيل: بل فيهما غاية التواضع؛ لأنه الله و سأل مياسير الصحابة في رهن درعه لرهنوها على أكثر من ذلك، فاذا تركهم وسأل يهوديا و لم يبال بأن منصبه الشريف يأبى أن يسأل مثل يهودي في ذلك دل على غاية تواضعه. درع: [هو قميص ذو حلقات من الحديد، متشابكة يلبس وقاية من السلاح.] يهودي: [هو أبو الشحم، رهنه الله عنده على ثلاثين صاعا من شعير.]

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود الحفري، عن سفيان، عن الرَّبيع بن صَبِيح، عن يزيد بن أبان، عن أبان، عن أنس بن مالك على قال: حج رسول الله على رَحْل رَثٍ، عليه قطيفة لا تُساوي أربعة دراهم فقال: اللَّهم اجْعله حجاً لا رياء فيه ولا سُمعة. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أحبرنا عفان، أحبرنا حمّاد بن سلمة، عن حُميد،

(۵) حضرت انس فیلنگی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس میلی گئی نے ایک بُرانے پالان پر جج کیا۔ اُس پر ایک کپڑا پڑا ہوا تھا، جو چار در ہم کا بھی نہیں ہوگا۔ (یہ بھی ممکن ہے کہ اُس پر سے مراد حضور کی ذات والا ہو، یعنی آپ ایک معمولی سی چاور اوڑھے ہوئے تھے جو چار در ہم کی بھی نہیں تھی، بعض فضلائے درس کے نزدیک یہ مطلب زیادہ پندیدہ ہے، لیکن بندہ ناچیز کے نزدیک پہلا مطلب زیادہ رائج ہے اور اس باب کی گیار ہویں حدیث اس کی تائید کرتی ہے) اور حضور یہ دعا مانگ رہے تھے کہ یاللہ!اس جج کواییا جج فرمائیو جس میں ریااور شہرت نہ ہو۔

فائدہ: یہ دعاامت کی تعلیم کی غرض سے تھی یا حضور اقد س النگائی کے کمالِ تواضع اور غایتِ عبودیت کی وجہ سے تھی کہ باوجود یہ کہ ریا و شہرت کا احمال بھی حضور کے فعل میں نہ تھا لیکن پھر بھی حضور اس کی دعا فرمار ہے ہیں اور الله بل بی سے معنوظ رکھ۔ حضور کے بدن مبارک پر یا پالان پر جو کپڑا تھا وہ اس قدر معمولی یہ مانگ رہے ہیں کہ اس حج کو ریا و شہرت سے محفوظ رکھ۔ حضور کے بدن مبارک پر یا پالان پر جو کپڑا تھا وہ اس قدر معمولی کہ ایک روپیہ قیمت کا بھی نہ تھا۔ یہ بھی اُسی غایتِ تواضع کا اثر تھا جو نبی کر یم النگائی کی عام عادت تھی، گو بعض مصالح سے بعض او قات نبی اگر م النگائی سے بیش قیمت لباس پہننا بھی ثابت ہے لیکن عام عادت یہی تھی۔

الحفريّ: بفتح المهملة والفاء، وتقدم بيانه في باب تعطّره على عن يزيد: تكلموا على الحديث لأجل يزيد بن أبان والربيع بن صبيح كما بسطه شرّاح الشمائل، وذكروا له شواهد، فارجع إليها لوشئت التفصيل. رَشْو: بفتح راء وتشديد مثلثة أي: خلق وبال. وعليه قطيفة: قال المناوي: أي على رسول الله على أو على الرجل، وجزم القاري بالثاني وقال: لا على الرسول على عما توهمه الحنفي. لارياء فيه: قال المناوي: الرياء: العمل لغرض مذموم كأن يفعل ليراه الناس، والسمعة: ما يعمل ليسمع الناس ويصير به مشهوراً فيكرم ويعظم جاهه في قلوبهم. قال القاري: والتحقيق أنهما متغايران باعتبار أصل اللغة من حيث الاشتقاق، وإن كان يطلق أحدهما على الآخر تغليبا.

عن أنس فيه، قال: لم يكن شخص أحب إليهم من رسول الله على. قال: وكانوا إذا رأوه لم يقوموا؛ لما يعلمون من كراهيته لذلك.

(۲) حضرت انس فی فی کتے ہیں کہ صحابہ فی کہ کے نزدیک حضور سی کی کے دیدہ محبوب کوئی شخص دنیا ہیں نہیں تھا۔ اس کے باوجود پھر بھی وہ حضور اقد س سی کی کو دیکھ کر اس لئے کھڑے نہیں ہوتے تھے کہ حضور کو یہ پیند نہیں تھا۔ فاکدہ: یہ بھی نبی کریم سی کی کا بیتِ تواضع پر بھی تھا کہ باوجود اس علوشان اور رفعت اور دوجہان کی سر داری کے اس چیز کو حضور پیند نہ فرماتے تھے اور اس وجہ ہے بھی صحابۂ کرام باوجود تقاضائے محبت کے حضور کی نا پیندیدگی کی وجہ سے کھڑے نہیں ہوتے تھے جیسا کہ اس روایت کا مقتضا ہے اور بھی بتقاضائے محبت کھڑے ہو جاتے تھے۔ چنانچہ ابو داؤد میں ہوئے کہ حضور اقد سی کھڑے ہو جاتے تھے اور اس موتے تھے جیسا کہ اس روایت کا مقتضا ہے اور بھی بتقاضائے محبت کھڑے ہو جاتے تو ہم بھی کھڑے ہو جاتے ہو داؤد میں اور اُس وقت تک کھڑے دیں جارے ساتھ باتیں کرتے تھے اور جب حضور کھڑے ہو جاتے تو ہم بھی کھڑے ہو جاتے اور اُس وقت تک کھڑے رہے جب تک حضور دولت خانہ میں نہ چلے جاتے۔ اس طرح اس بارے میں بہت مختلف روایات

أحب إليهم: قيل: هذا مشكل؛ لأن الأحبية لا تقتضي القيام؛ لأن الولد أحب إلى الوالد ولا يقوم له. وأحيب: بأن الولد لو كان له فضل يقتضي القيام له سن للأب القيام له كما صرحوا، و رد بأن الناس اتفقوا على استهجان قيام الوالد للولد وإن عظم. قلت: ولو سلم فإن هذا القيام أيضاً لفضله، ولذا قالوا: لو كان له فضل يقتضي القيام له، فالأوجه في الجواب أن الحبة إذا كانت ناشئة عن الفضيلة تقتضى القيام على وجه الكرامة، لا إن كانت المحبة طبعية أو لغرض آخر.

لم يقوموا: اختلفت الروايات في إباحة القيام لآخر ومنعه، كما بسط في المطولات لا سيما في فتح الباري، وأخرج أبو داود عن أبي هريرة: كان رسول الله بي يجلس معنا في المسجد، فإذا قام قمنا قياما حتى نراه قد دخل بعض بيوت أزواجه، قال المناوي: فيه دليل لما عليه محرر مذهب الشافعية النووي من ندب القيام لأهل الفضل والشرف إكراماً وإعظاماً، وقد قام للحكرمة بن أبي جهل لما قدم عليه، وكان يقوم لعدي بن حاتم كلما دخل عليه حسبما جاء ذلك في خبرين، وهما وإن كانا ضعيفين يعمل بهما في الفضائل، وحكى القاري عن الإمام الغزالي: أن القيام مكروه على سبيل الإعظام لا على سبيل الإكرام، وعن النووي: أن القيام للقادم من أهل الفضل من علم أو إصلاح أو شرف مستحب، وقد جاءت فيه أحاديث، و لم يثبت في النبي عنه شيء صريح، وعن القاضي عياض: أن القيام المنهي عنه إنما ذلك فيمن يقومون عليه وهو حالس، ويمكثون قياما طول جلوسه. قلت: وفي الدر المختار عن الوهبانية: يجوز بل يندب القيام تعظيما للقادم كما يجوز القيام ولو للقاري بين يدي العالم، وحكى ابن عابدين عن مشكل الآثار: القيام لغيره ليس بمكروه لعينه، إنما المكروه محبة القيام لمن يقام له.

حدثنا سفيان بن وكيع، حدثنا جُميع بن عمر بن عبد الرّحمن العِجْلي، حدثني رجل من بني تميم، - من ولد أبي هالة، عديجة على الله عبد الله - عن ابن لأبي هالة، [من حهة الآباء]

کتبِ حدیث میں ہیں۔ حتی کہ بعض روایات میں کھڑے ہونے کی سختی سے ممانعت ہے اور بعض روایات میں بعض آنے والوں کے لئے کھڑے ہونے کا حکم بھی ہے۔ اسی وجہ سے علماء اس کھڑے ہونے کے جواز اور عدم جواز میں مختلف ہو گئے ہیں اور اکثر محققین کی رائے میہ ہے کہ ان میں تعارض نہیں ہے، بلکہ کھڑے ہونے کے اسباب اور وجوہ مختلف ہیں، اسی وجہ سے احادیث میں مختلف احکام ملتے ہیں۔ ابوالولید بن رشد کہتے ہیں کہ کسی شخص کے لئے کھڑا ہونا چار طرح ہوتا ہے:

ا۔ ناجائز ہے۔ وہ ایسے شخص کے واسطے کھڑا ہونا جو تکبر کی وجہ سے اس کو پیند کرتا ہو کہ جب وہ آئے تو لوگ کھڑے ہو جائیں۔

۲۔ مکروہ ہے۔ وہ ایسے شخص کے لئے کھڑا ہونا ہے جو متکبر تو نہیں ہے لیکن اندیشہ ہے کہ اُس کے ساتھ اگر ایسا معاملہ کیا جائے تواُس میں تکبر اور عجب پیدا ہو جائے۔

س- جائز ہے۔ وہ ایسے شخص کے لئے جہاں بیر اندیشہ نہ ہو۔

سے مستحب ہے۔ وہ اُس شخص کے واسطے کھڑا ہو ناجو سفر وغیرہ سے آیا ہو، اُس کے آنے کی خوشی میں کھڑا ہو جائے۔
امام نووی جالئے جانے ہے ہیں کہ اہلِ علم، اہلِ فضل، اہلِ شرف کے آنے پر کھڑا ہو نا مستحب ہے۔ قاضی عیاض جالئے گہتے ہیں کہ ممانعت کی احادیث میں یہ کہ ممانعت اُس قیام کی ہے جو بڑا آدمی بیٹھارہے اور لوگ اُس کے سامنے کھڑے رہیں۔ چنانچہ ممانعت کی احادیث میں یہ ارشاد بھی ہے کہ ایسی طرح نہ کھڑے ہو جیسے کہ مجمی لوگ اپنے سر داروں کیلئے کھڑے ہوتے ہیں۔ حضرت گنگوہی جالئے یک کہ اُس کی شخص ہے کہ اُس میں نقل کی گئی ہے کہ فی حد ذاتہ کھڑا ہونا جائز ہے جب تک کہ کوئی عارض ایسا پیش نہ آئے جو اس کو نا جائز بنادے۔ مثلاً اُس شخص کا فتنہ میں پڑ جانا جس کے لئے کھڑا ہوا ہے کہ اُس میں کوئی عارض ایسا پیش نہ آئے جو اس کو دینی نقصان پنچے۔ اسی طرح سے نفاق کے طور پر کھڑا ہونا کہ جس کے لئے کھڑا ہوا ہے کہ اُس میں تکبر وغیرہ امور پیدا ہو جانے جو اُس کو دینی نقصان پنچے۔ اسی طرح سے نفاق کے طور پر کھڑا ہونا کہ جس کے لئے کھڑا ہوا ہے کہ اُس میں تکبر وغیرہ امور پیدا ہو جانے جو اُس کو دینی نقصان کی خوا ہوا ہے کہ اُس میں کو وغیرہ امور پیدا ہو جانے جو اُس کو دینی نقصان کی خوا ہوا ہے

عمر: بلا واو، وفي نسخة بالواو، قال القاري: صوابه عمير بالتصغير، وتقدم في مبدأ الكتاب بيانه. العيجُلي: بكسر العين وسكون الجيم. من ولد: [أي: من حهة الأمهات؛ لأنه من أسباط أبي هالة، والسِّبط: ولد البنت.] زوج خديجة: [صفة لأبي هالة، وقد تزوج خديجة في الجاهلية، فولدت له ذكرين: هندًا وهالة.]

اُس کی کوئی و قعت اور عظمت دل میں نہ ہو، ریاکاری اور نفاق کے طور پر کھڑا ہو کہ یہ صور تیں ناجائز ہیں۔ اور ان میں بھی اگر کھڑے نہ ہونے کی صورت میں اس شخص کو خود کسی فتم کا جائی مالی یا آ ہر و کو نقصان چنچنے کا اندیشہ ہو تو اُس کے لئے جائز ہوگا۔

(2) امام حسن فیل نیٹی فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے ماموں ہند بن ابی ہالہ سے بوچھا، وہ حضور کے حالات اکثر بیان کرتے سے اور مجھے اُن کے سُنے کا اشتیاق تھا، تو انھوں نے میرے بوچھنے پر حضور کے حلیہ شریف کا ذکر فرمایا کہ حضور بلند پایہ، بلند مرتبہ سے، آپ کا چرہ انور بدر کی طرح چمکتا تھا اور پورا حلیہ شریف (جیسا کہ شروع کتاب میں پہلے باب کی ساتویں حدیث میں مفصل گزر چکا ہے) بیان فرمایا۔ امام حسین فرائی کہ میں نے (بعض وجوہ ہے) اس حدیث کا امام حسین فرائی کے سے اور سے ایک عرصہ تک ذکر نہیں کیا۔ ایک عرصہ کے بعد ذکر کیا تو معلوم ہوا کہ وہ مجھ سے پہلے اس حدیث کو سُن چکے سے اور صرف یہی نہیں کہ ماموں جان سے یہ حدیث سُن کی ہو، بلکہ والد صاحب حضرت علی فرائی ہو سے کہان تشریف لے جانے اور باہر تشریف لانے اور حضور کا طرز و طریقہ بھی معلوم کر چکے تھے۔

چنانچہ حضرت حسین فیل فی نے بیان کیا کہ میں نے اپنے والد حضرت علی فیل فی سے حضور کے مکان تشریف لے جانے کے حالات دریافت کیے توآپ نے فرمایا کہ حضور اقد س فیل کیا مکان میں تشریف رکھنے کے وقت کو تین حصوں پر منقسم فرماتے سے: ایک حصہ حق تعالیٰ جَلُ فیل کی عبادت میں خرچ فرماتے سے یعنی نماز وغیرہ پڑھتے سے۔ دوسرا حصہ گھر والوں کے ادائے حقوق میں خرچ فرماتے سے، مثلاً اُن سے ہنا بولنا، بات کرنا، ان کے حالات کی تحقیق کرنا۔ تیسرا حصہ خاص اپنی ضروریات راحت آرام کے لئے رکھتے سے۔ پھر اُس اپنے والے حصہ کو بھی دو حصوں پر اپنے اور لوگوں کے در میان تقسیم فرما دیتے اس طرح پر کہ خصوصی حضرات صحابہ کرام اُس وقت میں داخل ہوتے، اُن خواص کے ذریعہ سے مضامین عوام تک پہنچتے،

وكان وصافا: [وكان هند وصافاً لرسول ﷺ؛ لكونه قد أمعن النظر في ذاته الشريفة وهو صغير مثل علي ﷺ، لأن كلامنهما تربى في حجر النبي ﷺ، والصغير يتمكن من التأمل وإمعان النظر، بخلاف الكبير فإنه تمنعه المهابة والحياء من ذلك.] فَحْما: فخما بسكون المعجمة وكسرها أي: عظيما في ذاته، ومفخما أي: معظما في صفاته، وفي النهاية: أي عظيما معظما في الصدور والعيون. يتلألأ وجهُه تلألؤ القمر ليلة البدر، فذكر الحديث بطوله. قال الحسن: فكَتمْتُها الحُسينَ زماناً، المرق المرق

ان لوگوں ہے کی چیز کو اٹھا کر نہ رکھتے تھے (یعنی نہ دین کے امور میں نہ دینوی منافع میں، غرض ہر قتم کا نفع بلا در لغ پہنچاتے تھے اُمت کے اس حصہ میں آپ کا یہ طرز تھا کہ) ان آنے والوں میں اہل فضل یعنی اہل علم وعمل کو حاضری کی اجازت میں ترجیح دیتے تھے، اُس وقت کو اُن کے فضل دینی کے لحاظ ہے ان پر تقسیم فرماتے تھے۔

بیض آنے والے ایک حاجت لے کر آتے اور بعض حضرات دو دو حاجتیں لے کر حاضر خدمت ہوتے اور بعض حضرات کئی حاجتیں لے کر حاضر ہوتے۔ حضور اُن کی تمام حاجتیں پوری فرمایا کرتے اور اُن کو ایسے امور میں مشغول فرماتے جو خود اُن کی اور تمام اُمت کی اصلاح کے لئے مفید اور کارآ مد ہوں۔ مثلاً اُن کا دینی امور کے بارے میں حضور سے سوالات کر نااور حضور اقد کی اُن کی اور تمام اُمت کی اصلاح کے لئے مفید اور کارآ مد ہوں۔ مثلاً اُن کا دینی امور کے بارے میں حضور سے سوالات کر نااور حضور اقد کی اُن کی اور تمام اُمت کی اصلاح کے بعد حضور یہ بھی فرماد یا کرتے تھے کہ جو لوگ یہاں موجود ہیں وہ ان مفید اور ضروری اصلاحی امور کو غائبین تک بھی پہنچا دیں اور نیز یہ بھی ارشاد فرمایا کرتے تھے کہ جو لوگ کی عذر (پردہ یا دوری، شرم یار عب) کی وجہ سے مجھ سے اپنی ضرور توں کا اظہار نہیں کر سکتے، فرمایا کرتے تھے کہ جو لوگ کی عذر (پردہ یا دوری، شرم یار عب) کی وجہ سے مجھ سے اپنی ضرور توں کا اظہار نہیں کر سکتے، تم لوگ اُن کی ضرور تیں مجھ تک پہنچاد یا کرو۔ اس لئے کہ جو شخص بادشاہ تک کی ایسے شخص کی حاجت پہنچائے جو خود نہیں کہنچا سکتا تو حق تعالی قیامت کے دان اُس شخص کو ثابت قدم رکھیں گے، لہذا تم لوگ اس میں ضرور کو حضور کو حضور اقد س سکتے تھی، جنوں کی ایت کرہ ہوتا تھا اور ایسے بی امور کو حضور اقد س سکتے کو شی سے خوشی سے کو شی سے کو شی سے خوشی سے کو شی سے خوشی سے کو شی سے ک

ليلة البدر: [وهي ليلة أربعة عشر، سمّي بذلك؛ لأنه يبدر الشمس بالطلوع أي: يسبق في طلوعه الشمس في غروبها.] فذكر الحديث: تقدم بهذا السند بعضه في "باب الخلق" وبعضه في "باب كيف كان الكلام". فكتمتها: أي ليختبر احتهاده في تحصيل العلم بحلية حده، أو ليستمعه الحسين من هند فيعرفه بأقصر إسناد، أو ينتظر أن يسأل ذلك الحسين؛ فإن التبليغ بعد الطلبة أبلغ، أو كان ذلك الكتم اتفاقيا، ورجحه عصام. حدثته: [أي: بما سمعته من حالي هند.] سبقني إليه: [إلى السؤال عنها من حاله هند.] أباه: وفي نسخة: أبي، وهو علي بن أبي طالب هيه. مَدْخله: أي: طريق سلوكه حال كونه داخل بيته وعن أطوار خارج بيته قاله القاري، وقال المناوي: أي عن دخوله وخروجه بيته، أو عن حالة فيهما، أو عن زمانيهما أي زمن دخوله وخروجه.

ومَخْرجِه، وشَكْلِه، فلم يدعْ منه شيئًا. قال الحسين: فسألت أبي عن دخول رسول الله ﷺ

فقال: كان إذا أوى إلى منــزله جزًّأ دخوله ثلاثة أجزاء: جزءاً لله عزوجل، و جزءاً لأهله، و جزءاً بالمد والفصر [وصل إليه واستقرفه] [لعبادته والتفكر في مصنوعاته]

لنفسه، ثم جَزَّءَ جزأه بينه وبين الناس، فيردّ ذلك بالخاصّة على العامّة، ولا يدُّخر عنهم شيئًا.

اس کے علاوہ لا یعنی اور فضول باتیں حضور کی مجلس میں نہ ہوتی تھیں۔ صحابہ حضور کی خدمت میں دینی امور کے طالب بن کر حاضر ہوتے تھے اور بلا کچھ بچھے وہاں سے نہیں آتے تھے (پچھنے سے مراد امور دینیہ کا حاصل کرنا بھی ہو سکتا ہے اور حسی پچھنا بھی مراد ہو سکتا ہے، اس لئے کہ حضور سکتائی جو کچھ موجود ہوتا اُس کی تواضع فرماتے اور خصوصی احباب کا جب مجمع ہوتا ہے تو موجودہ چیز کی تواضع ہوتی ہی ہے) صحابہ کرام حضور اقد س سکتائی کی مجلس سے ہدایت اور خیر کے لئے مشعل اور رہنما بن کر نکلتے تھے کہ وہ ان علوم کو حسبِ ارشاد دوسروں تک پہنچاتے رہتے ہیں۔ امام حسین شکتی کہتے ہیں کہ میں نے باہر تشریف آوری کے متعلق دریافت کیا تو فرمایا کہ حضور ضروری امور کے علاوہ اپنی زبان کو محفوظ رکھتے تھے،

وشكّله: بفتح أوله أي: طريقه أي: المسلوكة بين أصحابه في مجلسه، فهو أخص من مخرجه، وقيل: بكسر أوله حسن طريقة وهيئة قاله القاري. فلم يدع منه شيئًا: [أي: فلم يترك عليّ مما سأله عنه الحسين شيئًا، أو لم يترك الحسين من السؤال عن أحواله شيئًا.] عن دخول رسول الله على الله على إيّ وطريقته وما يصنعه في زمن دخوله واستقراره في بيته.] لنفسه: [أي: لنفع نفسه، فيفعل فيه ما يعود عليه بالتكميل الأخروي والدنيوي.] وبين الناس: [أي: ثم قسم جزأه الذي جعله لنفسه بينه وبين جميع الناس، سواء من كان موجودًا، ومن سيوجد بعدهم إلى يوم القيامة بواسطة التبليغ عنه.] فيرد ذلك: أي: جزّء الناس بسبب الخاصة وواسطتهم على العامة، وقال ابن الأنباري: فيه ثلاثة أقوال: الأول: أن الخاصة تدخل عليه في ذلك الوقت دون العامة فتستفيد، ثم تخبر العامة بما سمعت من العلوم والمعارف، فكان في يوصل العلوم إلى العامة بواسطتهم، ويدل عليه ما سيأتي "يدخلون رواداً ويخرجون أدلة"، والثاني: أن الباء فيه بمعني "من" أي: يرد على العامة من جزء الخاصة، والثالث: أن يجعل العامة مكان الخاصة، فيرد ذلك على العامة بدلاً من الخاصة، كذا نقله ميرك، والظاهر عندي الأول. بالخاصة: [المراد بالخاصة: الصحابة الذين يكثرون الدخول عليه، كالخلفاء الأربعة، والمراد بالعامة: هم الذين لم يعتادوا الدخول عليه في بيته، فخواص الصحابة يدخلون عليه في بيته فيأخذون عنه الأحاديث، ثم يبلغونها للذين لم يعتادوا الدخول عليه في بيته، فخواص الصحابة يدخلون عليه في بيته فيأخذون عنه الأحاديث، ثم يبلغونها للذين لم يعتادوا الدخول عليه في بيته، فكواص العلوم لعامة الناس بواسطة خاصتهم.]

#### وكان من سيرته في جزء الأمّة إيثار أهل الفضل بإذنه، وقَسْمُه على قدر فضلهم في الدّين،

فضول تذکروں میں وقت ضائع نہیں فرماتے تھے، آنے والوں کی تالیفِ قلوب فرماتے، اُن کو مانوس فرماتے، متوحش نہیں بناتے تھے (یعنی سنبیہ وغیرہ میں ایسا طرز اختیار نہ فرماتے جس سے ان کو حاضری میں وحشت ہونے گئے یا ایسے امور ارشاد نہ فرماتے تھے جن کی وجہ سے دین سے نفرت ہونے گئے) ہر قوم کے کریم اور معزز کا اکرام واعزاز فرماتے اور اُس کو خود اپنی طرف سے بھی اسی قوم پر متوتی اور سر دار مقرر فرما دیتے۔ لوگوں کو عذابِ اللی سے ڈراتے (یا مصر امور سے بچنے کی تاکید فرماتے) اور خود اپنی بھی لوگوں کے تکلیف امور سے بچنے کی تاکید فرماتے یا لوگوں کو دوسروں سے احتیاط \* رکھنے کی تاکید فرماتے) اور خود اپنی بھی لوگوں کے تکلیف بہنچانے یا نقصان پہنچانے سے حفاظت فرماتے، لیکن باوجود احتیاط رکھنے اور احتیاط کی تاکید کے کسی سے اپنی خندہ بیٹانی اور

إيثار أهل الفضل: [أي: وكان من عادته وطريقته فيما يصنع في الجزء الذي جعله لأمته: تقديم أهل الفضل حسبًا، أو نسبًا، أو سبقًا، أو صلاحًا بإذنه ﷺ لهم في ذلك، فيأذن لهم في التقدم، والإفادة، وإبلاغ أحوال العامة]

وقَسْمُه: بالفتح مصدر قسم، أي: قسم ذلك الجزء فيهم، قال القاري: والضمير راجَع إليه ﷺ، والمفعول مقدر، أي: ما عنده من خيري الدنيا والآخرة، وجوز أن يكون "للجزء" الذي بينه وبين الناس.

اس الفظ کے مختلف ترجے کئے گئے ہیں۔ بندہ کے نزدیک اقرب یہی ہے، دوسرے جملہ کے مناسب بھی ہے۔ حاصل ہیے کہ حضور خود

بھی اپنی حفاظت اور احتیاط فرماتے اور دوسروں کو بھی لوگوں ہے احتیاط کی تعلیم دیتے تھے، جس کی توضیح ہیے کہ بلا وجہ کسی مختف پہر مانی کرنا ناجائز ہے لیکن بغیر بدگانی کے اپنی حفاظت کرنا اور احتیاط رکھنا بہتر ہے۔ احادیث میں مختلف عنوانات سے حزم اور احتیاط کی تعلیم بمثرت وارد ہے۔ ابو داؤہ شریف میں ایک قضہ نقل کیا ہے کہ ایک مرتبہ نبی کریم کئی نے کمہ مکرمہ تقیم کے لئے بھی مال بھیج کا ارادہ کیا اور ایک صحابی ابن الفعواء کو مال لے جانے کے لئے تو بڑی کرائر ان سے کہہ دیا کہ کوئی ساتھی اپنے ساتھ جانے کے لئے تلاش کر لیادہ کیا اور ایک صحابی ابن الفعواء کو مال کے باس آئے اور کہنے گئے کہ جمجے یہ معلوم ہوا ہے کہ تم کمہ جانے کے لئے کسی ساتھی کی لئے کہ مناوں کے باس آئے اور کہنے گئے کہ جمجے یہ معلوم ہوا ہے کہ تم کمہ جانے کے لئے کسی ساتھی کی اساتھی کی اساتھی کی اساتھی کی دریافت فرمایا کہ کون ہے؟ انھوں نے چہ بتا دیا۔ حضور نے ارشاد فرمایا کہ جب تم اُس کی قوم کی آبادیوں کے قریب پہنچو تو اُس سے مختلط رہنا۔ ابن الفعواء کہ جم دونوں چال رہنا اس کے کہ ایک ضرب المشل ہے کہ اپنی کہری بھائی ہے (جو ایک قبیلہ کا نام ہے) مختلط رہنا۔ ابن الفعواء کہ جم دونوں چال مضافتہ ہے! اس کے جانے کے بعد جمجے حضور کا ارشاد یاد آیا میں جلدی ہا گیا۔ اس میں کئی نوع ہے احتیاط کا مضمون وارد ہے، اس کے علاوہ متعدد روایات میں حضور ہے لوگ کی تعلیم متقول ہے، اس کے یہی معنی بہتر ہیں۔

متعدد روایات میں حضور ہے لوگ کو کو کو کو کیا کہ مقول ہے، اس کئے یہی معنی بہتر ہیں۔

خوش خلتی کو نہیں ہٹاتے تھے، اپنے دوستوں کی خبر گیری فرماتے، لوگوں کے حالات آپس کے معاملات کی شخفیق فرما کرائن کی اصلاح فرماتے، اچھی بات کی شخسین فرما کرائس کی تقویت فرماتے اور بُری بات کی بُرائی بتا کرائس کو زائل فرماتے اور روک دیتے۔ حضور اکرم مرافع کی بھر امر میں اعتدال اور میانہ روی اختیار فرماتے تھے نہ کہ تکوّن اور گڑ بڑ کہ بھی پچھ فرما دیا بھی پچھ۔ لوگوں کی اصلاح سے غفلت نہ فرماتے تھے کہ مبادا وہ دین سے غافل ہو جائیں یا کسی امر میں حدسے بڑھ جانے کی وجہ سے دین سے اکتا جائیں (اس لئے حضور ان کے حالات سے غفلت نہ فرماتے تھے) ہر کام کے لئے آپ کے یہاں ایک خاص انتظام تھا۔ امر حق میں نہ بھی کوتاہی فرماتے تھے نہ حدسے تجاوز فرماتے تھے۔ آپ کی خدمت میں حاضر ہونے والے خلقت کے بہترین افراد ہوتے تھے۔ آپ کی خدمت میں حاضر ہونے والے خلقت کے بہترین افراد ہوتے تھے۔ آپ کی خدمت میں حاضر ہونے والے خلقت کے بہترین افراد ہوتے تھے۔ آپ کی خدمت میں حاضر ہونے والے خلقت کے بہترین افراد ہوتے تھے۔ آپ کی خدمت میں عام ہو، یعنی ہر شخص کی بھلائی چا ہتا ہو۔

ذوالحوائج: [بيان للتفاوت في مراتب الاستحقاق، والمراد بالحوائج: المسائل المتعلقة بالدين.] فيتشاغل: أي يجعل نفسه الشريفة مشغولة بهم. ويشغلهم: من الإشغال، أو بفتح الياء والغين: من الشغل، قال الحنفي: هذا أولى؛ لأنه قال في التاج: الإشغال لغة ردية في الشغل، وقال الجوهري: قد شغلت فلانا فلانا، ولا تقل: أشغلت؛ لأنها لغة ردية، وقال المحد في القاموس: أشغله لغة حيدة أو قليلة أو ردية، قال القاري: لو صحت الرواية بالضم لكفر من قال بالردية. والأمة: [أي: في الذي يصلهم ويصلح الأمة، سواء كان المراد أمة الدعوة أو أمة الإحابة، فلا يدعهم يشتغلون بما لا يعنيهم.] من مَسْنَلتهم: قال الحنفي بيان لما في قوله: ما يصلهحم، يعني أن ما يصلحهم والأمة هو مسئلتهم عنه، وتعقبه ابن حجر: بأن الأصوب أن "من" تعليلية، والمعنى من أجل سؤالهم إياه عنه، قال المناوي: وفي نسخة "عنهم" أي: عن أحوالهم. ينبغي لهم: [أي: إخبار النبي الله إياهم بالأحكام التي تليق بهم وبأحوالهم وزمائهم ومكائهم والمعارف التي تسعها عقولهم.] لا يستطبع: [مثل: النساء والعبيد والمرضى والغائبين.]

آپ کے نزدیک بڑے رہنہ والا وہی ہوتا تھا جو مخلوق کی غم گساری اور مدد میں زیادہ حصہ لے۔ حضرت امام حسین والنوئی کہتے ہیں کہ میں نے حضور کی مجلس کے حالات دریافت کیے تو انھوں نے فرمایا کہ آپ کی نشست و برخاست سب اللہ کے ذکر کے ساتھ ہوتی تھی اور جب کسی جگہ آپ تشریف لے جاتے تو جہاں جگہ ملتی وہیں تشریف رکھتے اور اسی کالوگوں کو حکم فرماتے کہ جہاں جگہ خالی مل جائے بیٹے جایا کریں، بیام جداگانہ ہے کہ جس جگہ حضور بہاں جگہ خالی مل جائے بیٹے جایا کریں، اوگوں کے سروں کو پھلانگ کرآگے نہ جایا کریں، بیام جداگانہ ہے کہ جس جگہ حضور بیٹے جاتے وہی جگہ پھر صدر مجلس بن جاتی۔ آپ حاضرین مجلس میں سے ہر ایک کا حق ادا فرماتے یعنی بشاشت اور بات چیت میں جتنا اُس کا استحقاق ہوتا اُس کو پورا فرماتے کہ آپ کے پاس کا ہر بیٹے والا یہ سمجھتا تھا کہ حضور میر اسب سے زیادہ اگرام فرمارے ہیں۔ جو آپ کے پاس بیٹھا یا کسی امر میں آپ کی طرف مراجعت کرتا تو حضور اُس کے پاس بیٹھے رہتے یہاں تک کہ وہی خود اُٹھنے کی ابتدا کرے۔ جو آپ سے کوئی چیز مانگا آپ اُس کو مرحمت فرماتے یا (اگر نہ ہوتی) تو نرمی سے جواب فرماتے ۔

إلا ذلك: أي: ما يذكر من حاجات الناس والمحتاج إليه، وقوله: "ولا يقبل" إلخ بمنسزلة تأكيد لما تقدم، والمعنى: لا يذكر عنده إلا ما يفيدهم في دينهم أو دنياهم، دون ما لا ينتفع بها، فإنها لا تذكر عنده غالبًا. رُوّادًا: [جمع رائد، وهو في الأصل: من يتقدم القوم؛ لينظر لهم الكلأ ومساقط الغيث، والمراد هنا أكابر الصحب الذين يتقدمون في الدخول عليه في بيته ليستفيدوا منه ما يصلح أمر الأمة.] بضم فتشديد، جمع رائد بمعني طالب، أي: طالبين المنافع في دينهم ودنياهم. فواق: [بمعنى: مَذُوق من الطعام، كما هو الأصل في الذواق، لكن العلماء حملوه على العلم والأدب، فالمعنى: لا يفترقون من عنده إلا بعد استفادة علم وخير.] بفتح أوله فعال بمعنى مفعول، أي عن مطعوم حسي على ماهو الأغلب، أو معنوي من العلم وغيره، فإنه يقوم للروح مقام الطعام للحسد. يخزن: بضم الزاي وكسرها، أي: يحبس ويحفظ. و"يعنيه" بفتح أوله، أي: يهمه. ويؤلفهم: [يجعلهم آلفين له، مقبلين عليه بملاطفته لهم وحسن أخلاقه معهم، أو يؤلف بينهم حيث لا يقى بينهم تباغض.] ولا ينفرهم: بتشديد الفاء أي: لا يفعل بهم ما يكون سببا لتفرقهم عنه؛ لما عنده من العفو والصفح والرأفة التي لانظير لها. ويوليه عليهم: أي: يعظم أفضل كل قوم بما يناسبه من التعظيم، ويجعله واليًا عليهم وأميرًا فيهم؛ لأن القوم أطوع لكبيرهم.]

ويُحَدِّر النَّاسِ ويحترسُ منهم من غير أن يطوي عن أحد منهم بِشْره ولا خُلُقَه. ويتفقّد أصحابه، ويسأل الناس عما في النَّاس، ويُحسِّن الحسن ويُقوّيه، ويُقبّح القبيح ويُوهِ هيه، معتدل الأمر غير مختلف، ولا يَغفُل مخافة أن يغفلوا ويمَلوا،

آپ کی خندہ پیٹانی اور خوش خلقی تمام لوگوں کے لئے عام تھی۔ آپ تمام خلقت کے شفقت میں باپ تھے اور تمام خلقت حقوق میں آپ کے خزد کی برابر تھی۔ آپ کی مجلس مجلس علم و حیا اور صبر و امانت تھی ( یعنی یہ چاروں باتیں اُس میں حاصل کی جاتی تھیں یا یہ کہ یہ چاروں باتیں اُس میں موجود ہوتی تھیں)نہ اُس میں شور وشغب ہوتا تھا نہ کسی کی عزت و آبرو اُتاری جاتی تھی۔ اُس مجلس میں اگر کسی سے کوئی لغزش ہو جاتی تھی تو اُس کو شہرت نہیں دی جاتی تھی۔ آپ میں سب برابر شار کیے جاتے تھے (حسب نسب کی برائی سمجھتے تھے البتہ)ایک دوسرے پر فضیلت تقویٰ سے ہوتی تھی۔ آپس میں سب برابر شار کیے جاتے تھے (حسب نسب کی برائی سمجھتے تھے البتہ)ایک دوسرے پر فضیلت تقویٰ سے ہوتی تھی۔

يحذر: أي يحذر بعض الناس من بعض ويأمرهم بالحزم، أو يخوفهم من عذاب الله وأليم عقابه، قاله المناوي، قال القاري: ووقع في بعض الروايات: "ويحذر الناس الفتن" فإن صح فهو وجه آخر. قلت: وعلى هذه المعاني كلها هو من التحذير، وضبطه بعضهم وحكاه ميرك عن أكثر الرواة بفتح الياء وتخفيف الذال المفتوحة من الحذر بمعنى: الاحتراس، فيكون في معنى قوله: ويحترس منهم. والأوجه عندي الأول، كما في أبي داود من قوله: أخوك البكري فلا تأمنه.

ويحترس: قال القاري: أي يحفظ نفسه من أذاهم، وقال المناوي: أي يتحفظ من كثرة مخاطبتهم المؤدية إلى سقوط هيبته وحلالته من قلوهم. بشره: بكسر فسكون، طلاقة وجهه وبشاشته، وفيه رفع توهم نشأ من قوله: "يحترس" ولذا أكده بقوله: "ولا خلقه" بضمتين أو ضم أوله، أي: ولا حسن خلقه، قاله القاري. ويتفقد: أي: يطلبهم ويسأل عنهم حال غيبتهم، فإن كان أحد منهم مريضاً يعوده، أو مسافراً يدعو له، أو ميتا فيستغفر له. عما في الناس: أي: عما وقع فيهم من المحاسن والمساوي الظاهرة ليدفع ظلم الظالم عن المظلوم، أو عما هو متعارف فيما بينهم، وليس المعنى أنه يتحسس عن عيوهم، ويتفحص عن ذنوهم. ويقويه: [أي: يظهر قوّته بدليل معقول أو منقول.]

ويُوهيه: [أي: يجعله واهيا ضعيفا بالمنع والزجر عنه.] ولا يغفل: [أي عن تذكيرهم وتعليمهم.] أن يغفلوا: [أي عن إستفادة أحواله وأفعاله.] ويملوا: بفتح الميم وتشديد اللام من الملالة، وفي نسخة: "أو يملوا" بكلمة "أو" للتنويع، وما قال الحنفي: للشك غير صحيح، وفي نسخة "أو يميلوا" من الميل أي: يميلوا إلى الدعة والرفاهية.

لكل حال عنده عَتَاد، لا يُقَصِر عن الحق ولا يُجَاوزه، الذين يَلُونه من الناس: خيارهم، أفضلهم عنده أي لا يعجز عن إنامة الحق عنده أعصّهم نصيحة، وأعظمهم عنده منزلة أحسنهم مواساة ومؤازرة. قال: فسألته عن النصحة إدادة الحير للنصوح النصوح لا يقوم ولا يجلس إلا على ذكر، وإذا انتهى إلى قوم جلس بحلسه؟ فقال: كان رسول الله على لا يقوم ولا يجلس إلا على ذكر الله منعلن بكلا النعلين على سبل التنازع حيث ينتهي به المجلس، ويأمر بذلك. يُعطي كلَّ جُلسائه بنصيبه، لا يحسب جليسه أن أحدا في الكان الحالي أي مكان كان واحده عنه، على من جَالسه أو فاوضه في حاجة صَابَره حتى يكونَ هو المنصرف عنه،

عتاد: بفتح أوله: العدة والتأهب، يعني أنه هي أعد لكل أمر من الأمور حكماً من الأحكام، ودليلا من أدلة الإسلام. خيارهم: [أي: الذين يقربون منه لاكتساب العلوم وتعلمها حيار الناس؛ لأنهم هم الذين يوثق بهم علمًا وفهمًا.] ومؤازرة: أي: معاونة في مهمات الأمور؛ لقوله تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى﴾ [المائدة: ٢] مأخوذ من الوزير، وهو الذي يؤازر الأمير أي: يعاونه، أو يحمل عنه وزره وثقله بمساعدته له فيما يثقل عليه من الرأي. ذكر: قال القاري: قوله: "على ذكر" أي: على ذكر الله كما في نسخة، وفي عدم ذكره دلالة على كمال ذكره.

ينتهي به المجلس: [إذا وصل لقوم حالسين حلس في المكان الذي يلقاه خاليا من المجلس، فكان لا يترفع على أصحابه لتواضعه ومكارم أخلاقه، ومع ذلك فأينما حلس يكون هو صدر المجلس.] ويأمر بذلك: [أي: بالجلوس حيث ينتهي المجلس إعراضًا عن رعونة النفس.] أو فاوضه: أي: راجعه، مفاعلة من التفويض، كان كل واحد منهما ردما عنده إلى صاحبه. و "أو" للتنويع، وأبعد الحنفي في تجويزها للشك. صابره: [أي: غلبه في الصبر على المجالسة أو المكالمة، فلا يبادر بالقيام من المجلس، ولا يقطع الكلام، ولا يظهر الملل والسآمة.]

ومن سأله حاجةً لم يرده إلا بها، أو بِمَيْسور من القول. قد وسع الناسَ بسطه و خُلُقه، فصار لهم أبا، وصاروا عنده في الحق سواء. مجلسه: مجلس حلم وحياء، وصبر وأمانة، لا تُرفع فيه الأصوات، أي لا يحادل كما في المارس

نی کریم منتی کیا کا ارشاد ہے کہ حق تعالی بَل بِی فِی نزم مزاجی کو پند کرتے ہیں اور نرمی پر وہ پچھ عطافر ماتے ہیں جو اور کسی چیز پر عطا نہیں کرتے۔ ایک حدیث میں ارشاد ہے کہ جو شخص نرمی سے محروم ہے وہ بڑی خیر سے محروم ہے۔ ایک حدیث میں ارشاد ہے کہ تم میں سے ارشاد ہے کہ تم میں سے ارشاد ہے کہ تم میں سے زیادہ محبوب مجھے وہ شخص ہے جس کے اخلاق اچھے ہوں۔ ایک صحابی نے حضور سے دریافت کیا کہ آ دمی کو سب سے زیادہ محبوب مجھے وہ شخص ہے جس کے اخلاق اچھے ہوں۔ ایک صحابی نے حضور سے دریافت کیا کہ آ دمی کو سب سے بہترین چیز جو عطا ہوئی ہے وہ کیا ہے؟ حضور نے ارشاد فرمایا: خوش خلقی۔

ایک حدیث میں ارشاد ہے کہ قیامت میں اعمال نامہ کی ترازو میں سب سے زیادہ وزنی چیز جو ہوگی وہ اچھے اخلاق ہوں گے۔ ایک حدیث میں ارشاد ہے کہ آ دمی اچھے اخلاق کی بدولت شب بیدار، روزہ دار کے درجہ کو پہنچ سکتا ہے۔ حضرت معاذی اللہ تھے ہیں کہ جب میں یمن بھیجا گیا اور سواری پر سوار ہونے کے لئے رکاب میں پاؤں رکھا تو حضور نے سب سے معاذی اللہ تھی کہ بوگوں کے ساتھ خوش خلق سے پیش آ نا۔ حضور کا ارشاد ہے کہ مؤمنین میں زیادہ آخری وصیت جو فرمائی وہ یہ تھی کہ لوگوں کے ساتھ خوش خلق سے پیش آ نا۔ حضور کا ارشاد ہے کہ مؤمنین میں زیادہ کامل ایمان والے وہ لوگ ہیں جن کے اخلاق بہتر ہوں۔ان کے علاوہ اور بھی بہت سی روایات میں حسن اخلاق کی تاکید فرمائی گا ور یہ اُس کا نمونہ ہے جو اور پر ذکر کیا گیا۔

بِمَيْسُورِ: أي: حسن، لا بمعسور خشن؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ابْتِغَاءَ رَحْمَةٍ مِنْ رَبِّكَ تَرْجُوهَا فَقُلْ لَهُمْ قَوْلاً مَيْسُوراً ﴾ [الإسراء: ٢٨] ومن الميسور: الوعد والشفاعة، والرغبة في العقبى، والرهبة عن الدنيا. وسع الناس: أجمعين حتى المنافقين. بسطته أي: بشره وطلاقة وجهه وانبساطه، أو جوده وكرمه. فصار لهم أبا: أي: في الشفقة والرحمة والإصلاح، بل أعظم من أب؛ إذ غاية الأب أن يسعى في إصلاح الظاهر، وهو يسعى في إصلاح الظاهر والباطن. سواء: [أي: مُستوين في الحق، ولا يطمع أحد منهم أن يتميز عنده على أحد؛ لكمال عدله، وسلامته من الأغراض النفسانية.] وحياء: [أي: كانوا يجلسون معه على غاية من الأدب.]

ولا تُؤبَنُ فيه الحُرَمُ، ولا تُنظَى فَلَتَاتُه. مُتَعادلين، يتفاضلون فيه بالتقوى، متواضعين، يُوقّرون فيه الكبيرَ، ويرحمون فيه الصغير، ويؤثرون ذا الحاجة، ويحفظون الغريب. حدثنا محمد بن عبد الله بن بزيع، حدثنا بشر بن المفضّل، حدثنا سعيد، عن قتادة، عن أنس بن مالك هيه قال: قال رسول الله على الله يُعلَيْ: لَوْ أُهْدي إلي كُراع لقبلت، ولو دُعيتُ عليه لأحبت. حدثنا محمد بن بشار، حدثنا عبد الرحمن، حدثنا سفيان، عن محمد بن المُنكَدِر، عن عن المائك عن محمد بن المُنكَدِر، عن المُنكِدر، عن المُنكِدر المُنكِدر، عن المُنكِدر، عنه عن المُنكِدر المُنكِدر، عنه عن المُنكِدر المُنكِدر المُنكِدر المُنكِدر المُنكِدر

(۸) حضرت انس رفائی کہتے ہیں کہ حضور سنگی نے ارشاد فرمایا کہ اگر مجھے بحری کا ایک پیر بھی دیا جائے تو میں قبول کروں اور اگر اُس کی دعوت کی جائے تو میں ضرور جاؤں۔ فاکدہ: یعنی مجھے ہدیہ قبول کرنے میں بلکہ کسی جگہ جانے میں بھی اس کا خیال نہیں ہوتا کہ اتنی ذراسی چیز کے لئے کیا جاؤں، بلکہ اللہ کی نعمت سمجھ کر اُس کو کمالِ رغبت سے قبول کرتا ہوں اور اصل یہ ہے کہ دعوت کے قبول کرنے میں وہ کھانا مقصود نہیں ہوتا بلکہ دعوت کرنے والے کی دلداری مقصود ہوتی ہے۔ اصل یہ ہے کہ دعوت کے قبول کرنے میں وہ کھانا مقصود نہیں ہوتا بلکہ دعوت کرنے والے کی دلداری مقصود ہوتی ہے۔ (۹) حضرت جابر خلافی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س سنگی کی اُس کے بیادہ تشریف لائے)۔ فائدہ: حضور اقد س سنگی کی کہ واضع ترکی گھوڑے پر (بینی نہ گھٹیا سواری پر سوار تھے نہ بڑھیا پر بلکہ پاپیادہ تشریف لائے)۔ فائدہ: حضور اقد س سنگی کی کی تواضع ترکی گھوڑے پر (بینی نہ گھٹیا سواری پر سوار تھے نہ بڑھیا پر بلکہ پاپیادہ تشریف لائے)۔ فائدہ: حضور اقد س سنگی کی کی کو قاضع

ولا تُؤبن: لا تؤبن بضم المثناة الفوقانية فهمزة ساكنة فموحدة مخففة مفتوحة، وتشدد أيضاً آخره نون، من الأبن، هي العقد في القضبان؛ لأنه تعيبها، فالمراد به العيب، قاله المناوي. والحرم بضم الحاء وفتح الراء المهملتين جمع الحرمة، وهي: ما لا يحل انتهاكه، وقيل: المراد بها القبائح، وروي بضمتين، فالمراد به النساء، والحاصل: أن مجلسه كان يصان من رفث القول وفحش الكلام. ولا تنشى: بضم أوله وسكون النون وفتح المثلثة، أي: لا تشاع. "فلتاته" بفتح الفاء واللام، أي: زلاته، يعنى: إذا فرطت من بعض حاضريه سقطة لم تنشر عنه، ذكره المناوي.

يتفاضلون: أي: متوافقين، كأنه خبر لـ "كان" المقدر أي: كانوا متعادلين متساويين، لا يتكبر بعضهم على بعض بالحسب والنسب. ويؤثرون ذا الحاجة: [أي: يقدمونه على أنفسهم في تقريبه للنبي الله ليقضي حاحته منه.] ويحفظون الغريب: [أي: يحفظون حقه وإكرامه لغربته، ويحتمل أن المراد الغريب من المسائل، فالمعنى: يحفظونه بالضبط والإتقان خوفا من الضياع.] بَزيع: بفتح موحدة وكسر زاي، فتحتية فعين مهملة. المفضل: بتشديد الضاد المعجمة المفتوحة. كُراع: بضم الكاف، ما دون الركبة من الساق على ما في النهاية، وما دون الكعب من الدواب على ما في المغرب.

ليس براكب بغلٍ ولا بِرِذُون. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أخبرنا أبو نعيم، حدثنا يجيى بن أبي الهيشم العطّار قال: سمعت أبي سف بن عبد الله بن سلام قال: سمّاني رسول الله عليه يوسف، صحابي صغير وقد ذكره العجلي في ثقات التابعين تقريب

مقصود ہے کہ امراءِ و سلاطین زمانہ کی طرح سواری کے عادی نہ تھے بلکہ پیادہ کثرت سے چلتے تھے۔ بخاری شریف کی ایک روایت میں اس عیادت کا قطبہ ذرا مفصل ہے، وہ یہ کہ حضرت جابر فالٹو کہ کہتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ سخت مریض ہوا۔ حضور اقدس ملٹی کیا اور حضرت ابو بکر فالٹو کہ دونوں حضرات پاپیادہ میری عیادت کو تشریف لائے، یہاں پہنچ کر دیکھا کہ میں بے ہوش پڑا ہوں۔ حضور اقدس ملٹی کیا گئے نے وضو کیا اور وضو کا پانی مجھ پر چھڑکا جس سے مجھ افاقہ ہوگیا اور میں نے دیکھا کہ حضور تشریف فرما ہیں تو میں نے اپنے ترکہ کے متعلق سوال کیا جس پر میراث کی آیت نازل ہوئی۔

(۱۰) یوسف بن عبداللہ طلاق کہتے ہیں کہ حضور اقد س النگائی نے میرانام یوسف تجویز فرمایا تھا اور مجھے اپنی گود میں بٹھلایا تھا اور میرے سر پر دستِ مبارک پھیرا تھا۔

فائدہ: اس حدیث سے حضور اقد س سلگائی کی کمالِ شفقت اور بچوں پر کمال رحمت معلوم ہوتی ہے۔ نیز تواضع کا کمال یہی ہے کہ ایسے کم عمر بچوں کو گود میں لینے سے اعراض واستنکاف نہ فرماتے تھے۔ ایک حدیث میں اس کے بعد یہ بھی ہے کہ میرے لئے برکت کی دعا فرمائی۔ اس حدیث سے بچوں کا بزرگوں کی خدمت میں لے جانا اور ان سے نام تجویز کرانا، دعا کرانا ثابت ہوتا ہے۔ دوسری احادیث میں صحابہ کرام فیول الکی پیشین کا نو مولود بچوں کا حضور کی خدمت میں لے جانا وار د ہے۔

بِرِذُون: بكسر موحدة وسكون راء وفتح ذال معجمة، هو الفرس الأعجمي، وقيل: التركي، أي: لم يكن راكب بغل ولا فرس، بل كان ماشيا طالباً لمزيد الثواب، ويدل عليه رواية البخاري من طريق عبد الله بن محمد، عن سفيان بهذا الإسناد: مرضت مرضا فأتاني النبي على يعودني وأبوبكر، وهما ماشيان، الحديث. قال ميرك: وهذه الرواية صريحة في أنه جاء لعيادته ماشيا، وفيه إبطال ما توهمه بعض المتحدثين من أنه راكب، لكنه ليس براكب بغل ولا برذون.

عبد الله بن سلام: قال المناوي: بتحفيف اللام لاغير، نص عليه الأئمة، لكن في شرح الشفاء للتلمساني عن بعضهم: أنه يخفف ويشدد. قلت: وبالتخفيف حزم القاري، وقال: صحابي صغير، وقد ذكره العجلي في ثقات التابعين، وأنت تعلم أن هذا الحديث يدل على الأول. قال ميرك شاه: اختلف في صحبته فأثبتها البخاري، ونفاها أبو حاتم.

وأقعدين في حَجْره، ومسح على رأسي. حدثنا إسحاق بن منصور، حدثنا أبو داود الطيالسي، أخبرنا الربيع – وهو ابن صبيح – حدثنا يزيد الرقاشي، عن أنس بن مالك همه أن النبي على حجّ على رحْل رَثٍّ، وقطيفة كنا نُرى ثَمنَها أربعة دراهم، فلما استوت به راحلته قال: لبيك بالإن المنبوب الله المنبوب المنبو

(۱۱) انس فطان کے جین کہ حضور اقد س ملکی آیا نے ایک کجاوہ پر جج کیا جس پر ایک کیڑا تھا جس کی قیمت ہمارے خیال میں چار درہم ہوگ۔ حضور ملکی آیا یہ دعا کرتے تھے کہ خدایا! اس جج کو ریا اور شہرت سے مبر ّا فرمائیو۔ فاکدہ: یہ حدیث ای باب میں پانچویں نمبر پر گزر چکی ہے۔

(۱۲) انس خلیفئے فرماتے ہیں کہ ایک درزی نے حضور اقدس ملٹی کیا کی دعوت کی، کھانے میں ثرید تھااور اس پر کدو پڑا ہوا تھا۔ حضور کو کدو چونکہ مرغوب تھااس لئے حضور اکرم للٹی کیا اُس پر سے کدو نوش فرمانے لگے۔ حضرت انس خلیفئ کہتے ہیں کہ

حِجْره: قال القاري: بفتح الحاء وكسرها، ذكره ميرك، ففي المغرب: حجر الإنسان بالفتح والكسر: حضنه، وهو: ما دون الإبط إلى الكشح، وقال البيحوري: المراد به حجر الثوب، وهو: طرفه المقدم؛ لأن الصغير يوضع فيه عادة، ويطلق الحجر على معان، كما قال بعضهم:

ركبت حجراً وطُفت البيت خلف الحجر وحُزت حجراً عظيما ما دخلت الحــجر لله حجر منعني مــن دخول الحجــر ما قلت حجراً ولو أعطيت ملء الحجر

[ومعنى الحجر الأوّل: هو الأنثى من الخيل. والثاني: حجر إسماعيل عليه الصلاة والسلام. والثالث: الذهب أو الفضة. والرابع: الأمر المحرّم. والخامس: هو المنع من التصرّف. والسادس: حجر ثمود. والسابع: الذهب أو الفضة. والثامن: الحضن، وهو المراد ههنا.] إسحاق بن منصور: تقدم الحديث في أوائل هذا الباب برواية محمود بن غيلان، عن أبي داود الحضرمي، عن سفيان، عن الربيع بن صبيح، بهذا السند والمتن. حج على رحل: [أي: حال كونه كائنا على رحل أي: قتب.] وقطيفة: [أي: والحال أنّ على الرحل كساء له أهداب.] ولا رياء: [أي: هي خالصة لوجهك، وإنما نفي الرياء والسمعة وعليما كونه معصومًا منهما - تواضعًا منه وتعليما لأمته.] أنس بن مالك هم: تقدم الحديث في صفة إدامه برواية إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة، عن أنس بمعني هذا الحديث، وتقدم هناك ما يتعلق باسم الخياط.

فقرّب له ثريدا عليه دُبّاء، وكان رسول الله علي يأخذ الدُّباء، وكان يُحبّ الدُّباء. قال ثابت: [يلنقطها من القصعة] [يلنقطها من القصعة] فسمعت أنسا يقول: فما صُنع لي طعام أقدر على أن يُصنع فيه دُبّاء إلا صُنع. حدثنا محمّد بن المحاري المحاري على الله بن صالح، حدثني معاوية بن صالح، عن يجيى بن سعيد، عن الله بن صالح، حدثني معاوية بن صالح، عن يجيى بن سعيد، عن المحارة قالت:

اس کے بعد سے میرے لئے کوئی کھانا تیار نہیں کیا گیا جس میں مجھے کدو ڈلوانے کی قدرت ہواور کدوائس میں نہ ڈالا گیا ہو۔

فاکدہ: ثرید شور بے میں بھیگی ہوئی روٹی کو کہتے ہیں۔ یہ قصد حضور کے سالن کے باب کی گیار ہویں حدیث میں گزر چکا ہے
وہاں بجائے ثرید کے، شور بے روٹی کا ذکر تھا، ممکن ہے کہ دونوں چیزیں ہوں: شور باروٹی بھی ہواور ثرید بھی ہواور رید
بھی ممکن ہے کہ ثرید اُس کو مجازاً کہہ دیا ہو یا اُس حدیث میں شور باروٹی اجزا کے لحاظ سے کہہ دیا ہو کہ ثرید بھی شور باروٹی ہوتی ہے۔
روٹی ہی ہوتی ہے۔

(۱۳) عمرة فطلط المبتى میں کہ کسی نے حضرت عائشہ فطلط اللہ علیہ حضور اقدس الطفی اللہ دولت کدہ پر کیا کرتے تھے؟ انھوں نے فرمایا کہ حضور آ دمیوں میں سے ایک آ دمی تھے۔ اپنے کپڑے میں خود ہی جوں تلاش کر لیتے تھے اور خود ہی بکری کا دودھ نکال لیتے تھے اور اپنے کام خود ہی کر لیتے تھے۔

فائدہ: آدمیوں میں سے ایک آدمی تھے کا یہ مطلب ہے کہ عام آدمیوں کی طرح اپنے گھر کا اکثر و بیشتر کام خود کر لیا کرتے تھے۔
اپنی ضروریات اور گھر کے کاروبار کرنے میں حضور کو کچھ گرانی یا تکبر مانع نہ ہوتا تھا۔ ایک حدیث میں ہے کہ جو کام اور لوگ اپنی ضروریات اور گھر کے کاروبار کرنے میں حضور کچھ گرانی یا تکبر مانع نہ مثال کے طور پر کچھ کام بھی گنواد ہے جیسا کہ اسپنے گھروں میں کرتے ہیں وہ حضور بھی کر لیا کرتے تھے، ابنا کیڑائی لیا کرتے تھے، اپنے جوتے کا پیوند خود ہی لگا لیا کرتے تھے، اپنے جوتے کا پیوند خود ہی لگا لیا کرتے تھے، اپنے کپڑے کو پیوند لگا لیا کرتے تھے وغیرہ وغیرہ۔ حدیثِ بالا میں جوں تلاش کرنے کا بھی ذکر ہے۔

دبًاء: [بالقصر والمد، أي: على الثريد دباء، وهو: القرع.] فما صُنع: صنع ببناء المجهول، و"ما" نافية، و"أقدر" بكسر الدال من القدرة صفة لطعام. عَمْرة: قال البيجوري: بفتح العين وسكون الميم، هي في الرواة ستة، والمراد بما ههنا: عمرة بنت عبد الرحمن بن سعد بن زرارة. [وهي كانت في حجر أم المؤمنين.عائشة وروت عنها كثيراً.]

قيل لعائشة ﷺ ماذا كان يعمل رسول الله ﷺ في بيته؟ قالت: كان بَشَواً من البشر، يَفلي ثوبه، ويَحلُب شاتَه، ويَخدِم نفسه.

علاء کی تحقیق یہ ہے کہ حضور اقد س النگائیا کے بدن یا کپڑوں میں جوں نہیں پڑتی تھی، اس کی وجہ ظاہر ہے کہ جوں بدن کے میل سے پیدا ہوتی ہے اور حضور اقد س النگائیا سراسر نور تھے، وہاں میل کچیل کہاں تھا۔ اس طرح آپ کا پیلنہ سراسر گلاب تھا جو خو شبو میں استعال کیا جاتا تھا، بھلا عرقِ گلاب میں جوں کا کہاں گزر ہو سکتا ہے!؟اس لئے اسے تلاش کرنے کا یہ مطلب ہے کہ اس اختال سے کہ شاید کسی دوسرے کی جوں چڑھ گئی ہو، تلاش فرماتے تھے۔ بعض علاء نے فرمایا ہے کہ تلاش کرنادوسروں کی تعلیم کے لئے تھا کہ جب حضور کو اس کا اہتمام کرتے دیکھیں گے توزیادہ اہتمام کریں گے۔

كان بَشُواً: أي فرداً من أفراده، مهدت به لما تذكره بعده؛ لأهَا رأت من اعتقاد الكفار أنه لا يليق بمنصبه ما يفعله غيره من العامة، ﴿وَقَالُوا مَالِ هَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْأَسْوَاقِ لَوْلا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكٌ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيراً ﴾ [الفرقان:٧]. يفتش يفلي: بفتح فسكون فكسر، ويجوز أن يكون من التفلية، ففي القاموس: فلي رأسه: بحثه عن القمل كفلاه أي: يفتش قاله القاري، وقال المناوي: ظاهر الحديث أن القمل كان يؤذي بدنه، لكن ذكر ابن سبع وتبعه بعض شراح الشفا: أنه لم يكن فيه قمل؛ لأنه نور، ولأن أصله من العفونة ولا عفونة فيه، وأكثره من العرق وعرقه طيب، ومن قال: إن فيه قملا فهو كمن نقصه، ولا يلزم من التفلية وجود القمل، فقد يكون للتعليم أو التفتيش؛ لما فيه من نحو خرق ليرقعه أو لما على به من نحو شوك ووسخ، وقبل: إنه كان في ثوبه قمل ولا يؤذيه، وإنما كان يلتقطه استقذاراً له.

ويَخدِم: بضم الدال ويكسر، فهذا تعميم بعد تخصيص، وفسر بصب الماء في الوضوء والغسل على الأعضاء، وفي رواية لأحمد وابن حبان: يخيط ثوبه ويخصف نعله، ولابن سعد: يرقع ثوبه ويعمل ما يعمل الرجال في بيوتهم، وفي رواية: يعمل عمل البيت، وأكثر ما يعمل الخياطة، وفي رواية لأحمد: ويرقع دلوه كذا في شرحي الشمائل، وفي البداية والنهاية برواية أحمد بسنده إلى الأسود: قلت لعائشة: ما كان يصنع رسول الله على أهله؟ قالت: كان في مهنة أهله، فإذا حضرت الصلوة خرج إلى الصلوة، وبسط الروايات في هذا المعنى.

# بابُ ما جاء في خُلُق رسول الله عَلَيْكُ

حدثنا عباس بن محمد الدّوريّ، حدثنا عبد الله بن يزيد المُقرئ، حدثنا ليث بن سعد، حدثني أبو عثمان الوليد بن أبي الوليد، عن سُليمان بن خارجة،

# باب۔ حضور اقدس طلع کے اخلاق و عادات میں

فائدہ: حضور اقد س اللّٰ اللّٰهِ کے اخلاق شہرہ آفاق ہیں۔ حق تعالی عَلَیْ اللّٰہ علی الله شریف میں ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَی حُلُقِ عَلَي عُلَي عَلَي عُلَي عَلَي عَلَيْكَ عَلَي عَلِي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلِي عَلَي عَلِي

خلق: بضم فسكون وبضمتين: السجية والطبيعة، وهو الصورة الباطنة من النفس وأوصافها ومعانيها، بمنزلة الخلق للصورة الظاهرة وأوصافها ومعانيها، ولهما أوصاف حسنة أو قبيحة. واختلف هل حسن الخلق غريزية طبعية أو مكتسب؛ لما اختيارية؟ فقيل بالأول؛ لخير البخاري: إن الله قسم بينكم أخلاقكم كما قسم أرزاقكم، وقيل: بل بعضه مكتسب؛ لما صح في خبر الأشج: إن فيك خصلتين يجبهما الله: الحلم والأناءة، قال: يا رسول الله! قليما كان في أو حديثا؟ قال: قلديما، الحديث. قال ابن حجر: فترديد السؤال وتقريره على عليه يشعر: بأن منها ماهو جبلي، ومنها ما هو مكتسب، وهذا هو الحق، ومن ثم قال القرطي: هو جبلة في نوع الإنسان وهم متفاوتون فيه، فمن غلبه حسنه فهو المحمود وإلا أمر والمجاهدة حتى يصير حسنا، قال القاري: الأظهر أن الأخلاق كلها باعتبار أصلها جبلية، قابلة للزيادة والنقصان في الكمية والكيفية بالرياضات، كما يدل عليه العبارات النبوية والإرشادات الصوفية، منها حديث: إنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق، ووالم البخاري في تاريخه، والحاكم وأحمد عن أبي هريرة، والبزار بلفظ: "مكارم الأخلاق". قال المناوي: وقال أبو علي الدقاق: قد خصة الله عز وجل بمزايا كثيرة، ثم لم يثن عليه بشيء بمثل ما أثني عليه بخلقه، فقال: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى حُلُقٍ عَلَى عُلُقٍ القمة عَلَا التفخيم. المُقرئ؛ المقرئ اسم فاعل من الإقراء: بمعنى تعليم القرآن.

ليث بن سعد: [ليث بن سعد الفَهمي، عالم أهل مصر، وكان نظير مالك في العلم، وكان في الكرم غاية توفي يوم نصف شعبان سنة خمس وسبعين ومائة عن إحدى وثمانين سنة.] قيل: كان دخله في السنة ثمانين ألف دينار وما وجبت عليه زكوة قط.

عن خارجة بن زيد بن ثابت قال: دخل نَفَرٌ على زيد بن ثابتٍ فقالوا له: حدِّثنا أحاديث رسول الله على قال: ماذا أحدَّثكم؟ كنت جاره، فكان إذا نـزل عليه الوحي بعث إليَّ فكتبته له، فكنا إذا ذكرنا الدنيا ذكرها معنا، وإذا ذكرنا الآخرة ذكرها معنا، وإذا ذكرنا الطعام ذكره معنا، فكلّ هذا أحدثكم عن النبي على.

کتبِ حدیث کا بہت بڑا حصّہ انہی احادیث پر مشمل ہوتا ہے۔ نمونہ کے طور پر اس باب میں مصنف والسّعظیہ نے پندرہ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) خارجہ کہتے ہیں کہ ایک جماعت زید بن ثابت کے پاس حاضر ہوئی اور عرض کیا کہ حضور کے کچھ حالات سُنا کیں۔
اُنھوں نے فرمایا کہ حضور کے کیا حالات سُناؤں (وہ احاطۂ بیان سے باہر ہیں) میں حضور کا ہمسایہ تھا (اس لئے گویا ہر وقت کا حاضر باش تھا اور اکثر حالات سے واقف۔ اس کے ساتھ ہی کاتبِ وحی بھی تھا) جب حضور پر وحی نازل ہوتی تو آپ مجھے بلا سجیج، میں حاضر ہو کر اُس کو لکھ لیتا تھا (حضور ہم لوگوں کے ساتھ غایت درجہ دلداری اور بے تکلفی فرماتے تھے) جس فتم کا ذکر تذکرہ ہم کرتے تھے، حضور بھی ہمارے ساتھ ویسا ہی تذکرہ فرماتے تھے۔ جب ہم لوگ کچھ دنیاوی ذکر کرتے تو حضور بھی اس فتم کا تذکرہ فرماتے تھے۔ جب ہم لوگ کچھ دنیاوی ذکر کرتے تو حضور بھی اس فتم کا تذکرہ فرماتے تھے۔ جب ہم لوگ بچھ دنیاوی ذکر کرتے تو حضور بھی اس فتم کا تذکرہ فرماتے (یہ نہیں کہ بس آخرت ہی کا ذکر ہمارے ساتھ کرتے ہوں اور دنیا کی بات سُننا بھی گوارانہ کریں)

ماذا أحدّثكم: أيّ شيء أحدثكم، فإن شمائله لا يحاط بها وإن انتهى المحدث بها إلى أقصى الغايات، فهو الحقيق بقول الشاعر: تجاوز حق المدح حتى كأنه بأحسن ما يثنى عليه يعاب

ولكن لما كان من القواعد المقررة: "ما لا يدرك كله لا يترك كله" أفاد هم بعض ذلك.

كنت جاره: أي كان بيتي يقرب بيته فأنا أعرف بحاله، وأشار بذلك إلى غاية ضبطه وإتقانه لأحواله. ذكرها معنا: [أي: ذكر أنواعه من المأكولات والمشروبات والفواكه، وما يتعلق به من منفعة ومضرة، كما يعرف من الطب النبوي.] قال المناوي: فكان لكمال خُلقه، وحُسن عشرته، وغاية تلطّفه، يتخلق معنا؛ لئلا ندهش ونتكلم في مجلسه بما نشاء، ولا يتحنب التكلم معنا؛ لئلا نخجل، وكل ذلك ليزيد إقبالهم واستفادهم منه. فكلّ: قال القاري: بالرفع على ما هو الثابت في الرواية، والرابطة في خبره محذوف، والتقدير: أحدثكم إياه، وقال ابن حجر: يجوز النصب، وقال المناوي: الرواية بالرفع، لكنه لا يمنع جواز النصب، بل هو أولى؛ لاستغنائه عن الحذف.

حدثنا إسحاق بن موسى، حدثنا يونس بن بُكير، عن محمد بن إسحاق، عن زياد بن أبي زياد، معنواً عن كعب القُرَظِي،

اور جس وقت ہم آخرت کی طرف متوجہ ہوتے تو حضور آخرت کے تذکرے فرماتے، لیمیٰ جب آخرت کاکوئی تذکرہ شروع ہو جاتا تو اُسی کے حالات اور تفصیلات حضور بیان فرماتے اور جب کچھ کھانے پینے کا ذکر ہوتا تو حضور بھی ویبا ہی تذکرہ فرماتے، کھانے کے آداب، فوائد، لذیذ کھانوں کا ذکر، مصر کھانوں کا تذکرہ وغیرہ وغیرہ ۔ چنانچہ گذشتہ ابواب میں بہت سے ارشادات حضور کے اس نوع کے گذر چکے ہیں کہ سر کہ کیا ہی اچھا سالن ہے، زیتون کا تیل استعال کیا کرو کہ مبارک در خت سے ہے وغیرہ۔ یہ سب کچھ آپ ہی کے حالات کا تذکرہ کر رہا ہوں۔

فاكدہ: اس حديث ميں مختلف مضامين تھے جن كى كسى قدر توضيح ترجمہ كے ساتھ ذكركى گئی۔ اخير جملہ كا ترجمہ مشائخ درس كے نزديك بيہ ہى ہے جو لكھا گيا۔ ليكن بندة ناچيز كے نزديك شروع حديث ميں (حضور كے كيا حالات سُناؤں) كے ساتھ مرتبط ہے اور ترجمہ بيہ ہے كہ (حضور كے ہر نوع كے حالات سُنا سكتا ہوں) اس لئے جس فتم كے تذكرہ كى درخواست كرو، وہ سُناؤں كہ ميں پڑوسى بھى تھا اور كاتبِ وحى بھى اور حضور كے معمولات ميں دين اور دنيا، كھانا پينا غرض ہر فتم كے تذكر ہے شامل تھے، اس لئے كيا سناؤں اور كون ساتذكرہ كروں كہ ہر تذكرہ عجيب تھا اور ہر سال لطيف و لذيذ۔

اس حدیث میں حضرت زید کا بیہ فرمانا کہ: جب وحی نازل ہوتی مجھے بلایا جاتا، بیہ اکثر او قات کے اعتبار سے ہے کہ قریب رہتے ہے، ورنہ ایکے علاوہ وحی کے کھنے والے بیہ حضرات بھی شار کیے گئے ہیں: حضرت عثمان خلافی یہ حضرت علی خلافی ہوتا ہے وکا تبین وحی امیر معاویہ خلافی نالی معاویہ خلافی ایک معاوہ بین جو کا تبین وحی امیر معاویہ خلافی نالی نالہ بن سعید خلافی نالی نالہ بن جو کا تبین وحی امیر معاویہ بیالہ بن ایک اشکال بیہ بھی ہوتا ہے کہ دنیا کا ذکر ، کھانے پینے کا ذکر ایک فضول تذکرہ معلوم ہوتا ہے اور حضور کی عادتِ شریفہ لا یعنی چیزوں میں مشغول ہونے کی نہیں تھی، جیسا کہ بہت سی احادیث میں وارد ہے، گذشتہ باب کی طویل حدیث جو نمبر ک پر گزری ہے، اُس میں بھی ہے کہ حضور ضروری امور کے علاوہ سے اپنی زبان کو محفوظ رکھتے تھے۔

القُرَظِي: نسبة إلى قريظة مصغراً، قبيلة معروفة من يهود المدينة.

عن عمرو بن العاص قال: كان رسول الله على يُقبِل بوجهه وحديثه على أشر القوم يتألّفهم بناله على أشر القوم يتألّفهم بذلك، فكان يُقبِل بوجهه وحديثه عليّ حتى ظننت أني خير القوم،

اس کا جواب ہے ہے کہ دنیا کا ہر تذکرہ فضول نہیں بلکہ دنیا کے اور کھانے پینے کے بہت سے تذکرے ضروری بلکہ حضور کے لئے تو واجب تھے اس لئے کہ ان چیزوں میں جائز نا جائز، کسی چیز کا اچھا ہونا یا بُرا ہونا وغیرہ امور حضور ہی کے ارشاد سے یا حضور کے سامنے تذکرہ آنے پر حضور کے اُس پر سکوت فرمانے ہی سے معلوم ہو سکتے ہیں، چنانچہ اُسی حدیث میں یہ مضمون بھی گذراہے کہ لوگوں کے حالات کی تحقیق فرما کر اچھی بات کی تحسین فرماتے اور بری بات کی بُرائی بتاتے، اسی لحاظ سے دنیاوی تذکرے حضور کی مجلس میں ہوتے تھے نہ ہے کہ لغویات ہوتی ہوں۔

(۲) عمرو بن العاص فی لفتی کہتے ہیں کہ قوم کے بد ترین شخص کی طرف بھی حضور اقد س سلط اللہ و جاتا تھا) چنانچہ خود میری اپنی توجہ اور اپنی خصوصیت کا خیال ہو جاتا تھا) چنانچہ خود میری اپنی توجہ اور اپنی خصوصیت کا خیال ہو جاتا تھا) چنانچہ خود میری طرف بھی حضور کی توجہاتِ عالیہ اور کلام کا رخ بہت زیادہ رہتا تھا حتی کہ میں یہ سیحضے لگا کہ میں قوم کا بہترین شخص ہوں اسی وجہ سے حضور سب سے زیادہ توجہ فرماتے ہیں۔ میں نے اسی خیال پر ایک دن دریافت کیا کہ حضور! میں افضل ہوں یا ابو بکر والنظمی و حضور نے فرمایا کہ عنور مطافی کے ابو بکر والنظمی کی جس نے بوچھا کہ میں افضل ہوں یا عمر والنظمی حضور نے فرمایا کہ عمر میں نے بوچھا کہ میں افضل ہوں یا عثمان والنظمی حضور نے ارشاد فرمایا کہ عثمان والنظمی جب میں نے حضور سے تصور کے ارشاد فرمایا کہ عثمان والنظمی حسی سے تصور کے ارشاد فرمایا کہ عثمان والنظمی میں اور یہ خیال ہوا کہ مجھے الی بات ہر گر نہیں پوچھنی چا کہے تھی۔

أشر القوم: استعمال الألف فيه قليل، وقيل: لا يقال: "أشر" إلا في لغة ردية. وقال ميرك: "أشر" جاء على الأصل، ومنه صغراها شراها، ويقال: حير أحير، وشر أشر، لكن الذي بالألف أقل استعمالاً. يتألّفهم: أي: يوانسهم بتلك المواجهة والإقبال، والجملة استينافية من أسلوب الحكيم، كأنه قيل: لماذا يفعل ذلك؟ قال: لتألفهم، والضمير لـــ"أشر"؛ لأنه جمع معنى، أو للقوم؛ لأن التأليف عام لهم، لكنه في الأشر أزيد، ولا ينافيه استواء صحبه في الإقبال عليهم على ما سبق؛ لأن ذلك حيث لا ضرورة وههنا التخصيص للضرورة. ظننت: لأي كنت حديث عهد بالإسلام، إذ إسلامه كخالد بن الوليد قريب الفتح، فكان لا يعرف شيمته على التألف، فظن لكثرة إقباله أنه خير القوم.

فقلت: يا رسول الله! أنا خير أو أبو بكر؟ فقال: أبو بكر، فقلتُ: يا رسول الله! أنا خير أم عمر؟ فقال: عمر، فقلت: يا رسول الله! أنا خير أم عثمان؟ فقال: عثمان، فلما سألت رسول الله على فصدقني، فَلَوَدِدْتُ أي لم أكن سألته. حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا جعفر بن سليمان الضّبَعِيّ، عن ثابت،

فائدہ: یہ اولاً حضور کی خاص توجہ کی بنا پر اپنے کو سب سے افضل سیجھتے تھے، اس لئے کہ پہلی طویل روایت سے معلوم ہو چکا ہے کہ حضور کی عادتِ شریفہ افضل کے ترجیح دینے کی تھی، لیکن بسااو قات تالیفِ قلب کے خیال سے مدارات میں غیر افضل کو بھی ترجیح دی جاتی تھی حتی کہ کفار و منافقین تک کے ساتھ حضور اقد س الفائی کا تالیف میں خصوصی برتاؤ ہوتا تھا۔ حدیثِ بالا میں یہ ترتیب سوال کی اس بناء پر ہے کہ خود حضور اقد س الفائی کے زمانہ میں صحابہ کرام فیون اللہ میں سب سب کی تصریق اکبر فیان کی کو کھر حضرت عمر فیان کی کو سبجھتے تھے۔ سے زیادہ ابو بکر فیان کی کو کھر حضرت عمر فیان کی کو سبجھتے تھے۔

حضرت ابن عمر فل فلی فرماتے ہیں کہ ہم لوگ حضور کے زمانہ میں ابو بکر فل فی کے برابر کسی کونہ سیجھتے تھے، ان کے بعد سب
سے افضل عمر کو، اُن کے بعد عثمان کو، پھر ان کے بعد اور صحابہ میں پھھ ترجیح نہ دیتے تھے۔ مطلب یہ ہے کہ ان تین حضرات کی اس ترتیب سے ترجیح اور افضلیت ایسی عیاں تھی کہ حضور کی حیات ہی میں ہم صحابہ کی جماعت اس کو مانتے تھے۔ حضرت علی فیالٹی کے صاحبزادہ محمد نے اپنے والد یعنی حضرت علی فیالٹی سے پوچھا کہ حضور کے بعد سب سے افضل شخص کون ہیں؟ انھوں نے فرمایا عمر فیالٹی ۔

فصدقني: بتخفيف الدال أي: أحابني بجواب حق من غير مراعاة، وفي النسخ بدون الفاء وهو الظاهر؛ لأن إتيان "الفاء" في جواب "لما" غير مشهور، لكنه سائغ كما صرح به بعض أئمة النحو. فَلَودِدْتُ: بكسر الدال أي: أحببت وتمنيت، قال المناوي: إنما ود ذلك؛ لأنه قبل السؤال كان يظن إقباله عليه لخيريته، فلما سأله بان له أن إقباله عليه إنما هو للتأليف، فالمعنى: لما ظهر خطأي ندمت على السؤال استحياء من فحش خطائي. الضبّعي: بضم الضاد المعجمة وفتح الموحدة، نسبة إلى ضبيعة بن قيس، أو ضبيعة بن ربيعة، كذا في هامش التهذيب.

### عن أنس بن مالك عليه قال: خَدَمت رسول الله علي عشر سنين، فما قال لي: "أفِّ" قط،

ای طرح سے اور بہت ی روایات ہیں جن سے حضور کے زمانہ ہی سے یہ ترتیب معلوم ہوتی ہے ای لئے انھوں نے اپنے سے مقابلہ کیا جو سب سے افضل شار ہوتا تھا، پھر نمبر ۲ پھر نمبر ۳ سے مقابلہ کیا جو سب سے افضل شار ہوتا تھا، پھر نمبر ۲ پھر نمبر ۳ سے کہ میں اگرچہ افضل ترین مخص سے نہیں بڑھ سکا تو شاید نمبر ۲ یا نمبر ۳ ہی سے بڑھ جاؤں۔

(٣) انس خلی گئے کہتے ہیں کہ میں نے دس برس حضور اقدس سی خدمت کی ہے جھے کبھی کسی بات پر حضور نے افوہ تک بھی نہیں فرمایا، نہ کسی کام کے کرنے پر یہ فرمایا کہ کیوں کیا؟ اور اسی طرح نہ کبھی کسی کام کے نہ کرنے پر یہ فرمایا کہ کیوں نہیں کیا؟۔ حضور اقدس سی کیا؟۔ حضور اقدس سی کیا؟۔ حضور اقدس سی کیا؟۔ حضور اقدس سی کیا گئے اخلاق میں تمام دنیا ہے بہتر تھے (ایسے ہی خِلقت کے اعتبار سے بھی حتی کہ) میں نے کبھی کوئی ریشی کیڑا یا خالص ریشم یا کوئی اور نرم چیز ایسی نہیں چھوئی جو حضور اقدس سی کیٹرا یا خالص ریشم یا کوئی اور نرم چیز ایسی نہیں چھوئی جو حضور اقدس سی کیٹرا یا خالص دیشم کا مشک یا کوئی عطر حضور اکرم سی کیٹی کے پیینہ کی خوشبوسے زیادہ خوشبو دار نہیں سو نگھا۔

فائدہ: یہ کوئی مبالغہ آمیز یا عقادی بات نہیں۔ حضور اقد س طنگائی کا پینہ مبارک جمع کر کے خوشبو کی جگہ استعال کیا جاتا تھا، جس سے آپ مصافحہ کرتے تھے تمام دن اُس کے ہاتھ سے خوشبو مہکتی تھی۔ گناہوں کی کثرت سے بدن کی سڑا ہند مجرّب ہے۔ حضور کاکسی چیز کے متعلق اُف تک نہ فرمانا یہ کمال اخلاق اور غایتِ تواضع کی بناء پر تھا کہ حضرت انس فیال کھیے کے

عشر سنين: هكذا في أكثر الروايات، وفي رواية لمسلم: تسع سنين. قال المناوي: وحملت على التحديد، والأولى على التقريب، وقال النووي: لعل ابتداء خدمة أنس في أثناء السنة، ففي رواية التسع لم يجبر الكسر واعتبر السنين الكوامل، وفي رواية العشر حبرها واعتبرها سنة كاملة، وقال الحافظ ابن حجر: لا مغائرة بينهما؛ لأن ابتداء خدمة أنس كان بعد قدومه على المدينة وبعد تزويج أمه أم سليم بأبي طلحة، وعلى هذا يكون مدة خدمة أنس تسع سنين وأشهر، فألغى الكسر مرة وجبره أخرى، ويشكل عليه ما في مغازي البخاري: عن أنس أن النبي على طلب من أبي طلحة لما أراد الخروج إلى خيبر من يخدمه فأحضر له أنساً، وأجيب: بأنه طلب منه من يكون أسن من أنس وأقوى على الخدمة في السفر، فعرف أبو طلحة من أنس القوة فقال: إن أنساً غلام كيس فيخدمك في الحضر والسفر.

أَفِّ: بضم الهمزة وتشديد الفاء، مكسورة بلا تنوين، وبه، ومفتوحة بلا تنوين، فهذه ثلاث لغات قرئ بما في السبع، وذكروا فيه أربعين لغات، كلمة تَبَرُّم وملال يستوي فيها الواحد والمثنى، الجمع والمذكر والمؤنث. قط: بفتح قاف وتشديد طاء مضمومة، كذ في أصول، أي: أبداً، وهي لتوكيد نفي الماضي.

وما قال لشيء صنعته: لِمَ صنعته، ولا لشيء تركته: لم تركته؟ وكان رسول الله علي من أحسن الناس خُلُقا، لامَسِسْتُ خزّاً ولا حريراً، ولا شيئا كان ألين من كفّ رسول الله علي،

کرنے نہ کرنے کو ان کا اپنا فعل نہ سمجھتے تھے بلکہ منجانب اللہ سمجھ کر اُسی پر راضی ہو جاتے تھے، چنانچہ ایک حدیث میں اس کے بعد یہ مضمون بھی ہے کہ حضور یہ ارشاد فرما دیا کرتے تھے کہ اللہ تعالی جو چاہتا ہے وہی ہوتا ہے، مقدر میں ہوتا تو ہو جاتا۔ یہ محبوب کے فعل کے ساتھ غایت لذت ہے اور صوفیہ کی اصطلاح میں رضا برقضا کی اصل اور سند ہے۔ رابعہ بھریہ کا مشہور مقولہ ہے جس کا ترجمہ ہے کہ: اے اللہ! اگر تو میرے کلڑے کھی کر ڈالے تو میری محبت میں اس سے پچھ اضافہ ہی ہو گا۔ اور کا ملین صوفیہ کے تمام ہی حالات حضور اقد س طنافی ہی کے مختلف احوال سے اخذ کیے گئے ہیں، لیکن نبی کریم طنافی کی ذات جامعیت کے کمال پر تھی، بعد میں جامعیت کا یہ درجہ نہیں رہ سکا اس لئے حضرات صوفیۂ کرام میں کی جگہ حضور کی کی عادت کا ظہور ہوا اور کی جگہ کی دوسری حالت کا شیوع ہوا۔ یہاں یہ بات قابلِ لحاظ ہے کہ حضور کا یہ معاملہ اپنی ذات کے متعلق تھا۔

حضرت عائشہ فیل فیجا فرماتی ہیں کہ حضور نے اپنی ذات کے لئے بھی بھی انتقام نہیں لیا، البتہ اللہ بل فیٹا کی کسی حرمت کا ہتک کیا جائے (مثلاً کسی حرام چیز کا ارتکاب کیا جائے) تو اس کا بدلہ ضرور لیتے تھے۔ حضور کی گفتگو کے باب میں نمبر ۳ پر بھی اس فتم کا مضمون گذر چکا ہے۔ (لطیفہ) اس حدیث کے اخیر جزء کے متعلق ایک عجیب قصہ ہے جس سے حضرات صحابہ کرام اور محد ثین فیلن اللہ جمین کی حضور کے ساتھ غایتِ محبت اور عشق کا پتہ چلتا ہے، وہ یہ ہے کہ حضرت انس فیلن کیا ایک مرتبہ غایتِ فرحت ولذت کے ساتھ کہنے گئے کہ میں نے اپنے ان ہاتھوں سے حضور اکرم الفیلی کے ساتھ مصافحہ کیا،

لشيء صنعته: أي: ثمّا يتعلق بآداب حدمة، لا فيما يتعلق بالتكاليف الشرعية، قاله القاري، وفي المشكوة برواية الشيخين عن عائشة: ما انتقم رسول الله ﷺ لنفسه في شيء قط إلا أن ينتهك حرمة الله فينتقم لله بها، وتقدم في باب كلامه شيء منه. لامسست فذا الجزء من الحديث تسلسل بالمصافحة، ذكره الشاه ولي الله الدهلوي على في رسالته المسلسلات برواية أبي هرمز عن أنس، وقد ذكره الحافظ في اللسان بسنده برواية ثابت عن أنس.

خواً: [ثوبا مُركبا من حرير وغيره، أو ثياب تعمل من صوف وحرير، أو ثياب تعمل من حرير وإبريسم، وقيل: الخز اسم الدابّة، ثم سمى المتخذ من وبرها فيكون فروا ناعما.] حريواً: [أي: خالصاً ليغاير ما قبله.]

ولا شَمَمْت مِسكا قطُّ ولا عِطرا كان أطيب من عَرقِ رسول الله ﷺ. حدثنا قتية بن سعيد وأحمد بن عبدة - هو الضّبِيّ - والمعنى واحد قالا: حدثنا حماد بن زيد، عن سَلْم العَلَويّ، عن أنس بن مالك همه، عن رسول الله ﷺ أنه كان عنده رجل به أثر صُفرة، قال: وكان رسول الله ﷺ لا يكاد يُواجِه أحداً بشيء يكرهه،

میں نے کبھی کی قتم کی حریر یاریٹم حضور کے ہاتھوں سے زیادہ نرم نہیں دیکھی۔ شاگر دیے جس کے سامنے یہ حدیث بیان کی ای شوق سے عرض کیا کہ میں بھی ان ہاتھوں سے مصافحہ کرنا چاہتا ہوں جن ہاتھوں نے حضور سے مصافحہ کیا۔ اُس کے بعد سے یہ سلسلہ ایسا جاری ہوا کہ آج ساڑھے تیرہ سو برس سے زیادہ تک یہ سلسلہ جاری ہے اور مصافحہ کی حدیث سے یہ مشہور ہے کہ اس حدیث میں مسلسل مصافحہ ہوتا آیا ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب والشعطیہ نے اپنے رسالہ "مسلسلات" میں بھی اس کو ذکر کیا ہے جس کے ذریعہ سے میرے اُستاذ حضرت مولانا خلیل احمد صاحب والشعطیہ نے اپنی اس طرح بہنچی۔ میں بھی اس کو ذکر کیا ہے جس کے ذریعہ سے میرے اُستاذ حضرت مولانا خلیل احمد صاحب والشعطی کیٹرا تھا۔ حضور اقدس سائل کی گئی کے عضور اقدس سائل کی اُس حضور اقدس سائل کی کے عامد منا نے میں ایک شخص میٹھا تھا جس پر زرد رنگ کا کیٹرا تھا۔ حضور اقدس سائل کی خصور کے بیس ایک شخص میٹھا تھا جس پر زرد رنگ کا کیٹرا تھا۔ حضور اقدس سائل کی خصور کے بیس ایک شخص منع نہ فرماتے تھے، اس لئے سکوت فرمایا اور جب وہ شخص چلا گیا تو حضور نے حاضرین سے ارشاد فرمایا کہ تم لوگ اس کو زرد کیٹرے سے منع کر دیتے تواچھا ہوتا۔

فاكدہ: حضور اقدس ملتی فی بید امت پر غایتِ شفقت تھی كه اكثر بالمواجه ایسے امور كو منع نه فرماتے تھے اس لئے كه مبادا وہ شخص انكار كر بيٹيے يا عتراض كا سبب بن جائے جس سے كفرتك كى نوبت پہنچ جائے۔اگر ان امور سے اطمينان ہوتا تو منع بھى فرماديت، چنانچه عبداللہ بن عمرو بن العاص كوايسے ہى كپڑول سے حضور نے خود منع فرماديا تھا،اى طرح اور

مسكا: [طيب معروف، وأصله: دم يتجمد في خارج سرّة الظبية، ثم ينقلب طيبا، وهو طاهر إجماعًا.] عَرق: بفتحتين معروف، وفي نسخة: عرف بفتح عين وسكون راء ففاء، والمعتمد الأول. الضّبِّيُّ: بفتح الضاد المعجمة والباء المكسورة المشددة، نسبة إلى بني ضبة، وهم جماعة. سَلْم العَلَويَّ: سلم بفتح فسكون، قاله القاري، هو سلم بن قيس العلوي البصري، والعلوي نسبة لقبيلة بني علي بن ثوبان، قاله المناوي، وقال أبو داود في سننه: ليس هو علويا، كان يبصر في النجوم يعني فنسب إليه. أثو صفوة: [أي: عليه بقية صفرة من زعفران.]

فلمّا قام قال للقوم: لو قُلتم له: يَدَع هذه الصُّفرة. حدثنا محمد بن بشار، حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن أبي إسحاق، عن أبي عبد الله الجَدَليّ، - واسمه عبد بن عبد - عن عن عن عن أبي عائشة عن أبي ألما قالت: لم يكن رسول الله على فاحشا،

بہت سے واقعات حدیث کی کتابوں میں ہیں۔ نیزیہ تاخیر اور بالمواجہ منع نہ فرمانا ایسے ہی مواقع میں تھا جہاں خلاف اُولی بات ہو یا تاخیر میں کوئی نقصان نہ ہو، ورنہ حرام چیز کے ارتکاب میں یہ صورت نہ تھی، چنانچہ حضور کی گفتگو کے باب میں نمبر ۳ پر جو مفصّل روایت گزری ہے اُس میں ہے کہ جب امر حق سے تجاوز کیا جاتا تو اُس وقت آپ کے عفتہ کی کوئی شخص تاب نہ لا سکتا تھا اور نہ کوئی اُس کو روک سکتا تھا جب تک کہ حضور اُس کا انتقام نہ لے لیں۔ آئندہ حدیث میں بھی اسی قتم کا مضمون آ رہا ہے۔

(۵) حضرت عائشہ فلط کہتی ہیں کہ حضور اقد س سی کی نے قوطبعاً فحش کو تھے نہ بنکلف فحش بات فرماتے تھے، نہ بازاروں میں چلا کر (خلافِ و قار) باتیں کرتے تھے۔ بُرائی کا بدلہ بُرائی سے نہیں دیتے تھے، بلکہ معاف فرما دیتے تھے اور اس کا ذکر تذکرہ بھی نہ فرماتے تھے۔ فاکدہ: بعض آ دمی طبعاً فخش اور بیہودہ نداق کے عادی ہوتے ہیں اور بعض لوگ بنکلف مجلس کے طرز کو نبھانے کے لئے فخش گوئی کیا کرتے ہیں، اس لئے حضرت عائشہ نے دونوں کی نفی فرما دی۔ بازار میں بفر ورت جانے میں مضائقہ نہیں ہے لیکن وہاں جاکر شور و شغب کرنا و قار کے خلاف ہے۔ سکون کے ساتھ اپنی ضروریات پوری کرکے چلاآ گے۔ بازار میں شور کی نفی سے یہ لازم نہیں ہے کہ اور جگہ شور و شغب کرتے تھے بلکہ مقصد یہ ہے کہ بازار میں عموماً شور و غل ہوتا ہے اور جو شخص وہاں بھی سکون و و قار سے رہے گا اُس کا دوسری جگہ سکون سے رہنا ظاہر ہے۔ میں عموماً شور و غل ہوتا ہے اور جو شخص وہاں بھی سکون و و قار سے رہے گا اُس کا دوسری جگہ سکون سے رہنا ظاہر ہے۔

للقوم: [أصحابه الحاضرين بالمجلس.] لو قلتم له إلخ: قال المناوي: لأن فيها نوع تشبه بالنساء، ولعله كان مباحاً وإلا لما أخر أمره بتركه، وقال القاري: هذا على الشيء المكروه؛ إذ وجود أثر صفرة من غير قصد التشبه بالنساء مكروه، وإلا فلو كان محرماً لم يؤخره إلى مفارقة المجلس. الجَلَلَيِّ: بفتح الجيم والدال المهملة، منسوب إلى قبيلة جديلة.

فاحشا: أي: ذا فحش في أقواله وأفعاله، وصفاته، وهو: ما خرج عن مقداره حتى يستقبح، إلا أن استعماله في القول أكثر، والمتفحش: المتكلف للفحش، والمعنى: لم يكن الفحش طبعيا له ولا كسبيا.

ولا مُتَفَحّشا، ولا صخّابا في الأسواق، ولا يجزئ بالسّيّئة السيّئة، ولكن يعفو ويصفح. السيّئة هارون بن إسحاق الهمداني، حدثنا عبدة، عن هشام بن عروة، عن أبيه، المحرد الم

بُرائی کا بدلہ بُرائی سے نہ دینے کے متعلق حضور کی ساری سوانح بھری ہوئی ہے کہ کفار سے کیا کیااذیتیں نہیں پینچیں،احد کی لڑائی میں حضور کے ساتھ کیا کیا پیش نہیں آیااور جب صحابہ نے ان حالات سے متاثر ہو کر حضور سے بد دعاکی درخواست کی تو حضور نے دعاکی کہ اے اللہ! میری قوم کو ہدایت فرما کہ یہ نا واقف ہیں۔ زید بن سعنہ پہلے سے یہودی تھے، ایک مرتبہ کہنے گئے کہ نبوت کی علامتوں میں سے کوئی بھی الی نہیں رہی جس کو میں نے حضور میں نہ دیکھ لیا ہو بجز دو علامتوں كے جن كے تجربہ كى اب تك نوبت نہيں آئى: ايك يدكه آپ كا حلم آپ كے عضه پر غالب ہوگا، دوسرى يدكه آپ كے ساتھ کوئی جتنا بھی جہالت کا برتاؤ کرے گا اس فدر آپ کا مخل زیادہ ہوگا۔ میں ان دونوں کے امتحان کا موقع تلاش کرتارہا اور آمد ورفت بڑھاتارہا۔ایک دن آپ حجرہ ہے باہر تشریف لائے، حضرت علی خلافی آپ کے ساتھ تھے کہ ایک بدوی جیسا شخص آیااور عرض کیا: یار سول الله! میری قوم مسلمان ہو چکی ہے اور میں نے ان سے بیہ کہا تھا کہ مسلمان ہو جاؤ گے تو تھر پور رزق تم کو ملے گا، اور اب حالت سے ہے کہ قحط پڑ گیا، مجھے سے ڈر ہے کہ وہ اسلام سے نہ نکل جائیں، اگر رائے مبارک ہو تو آپ کچھ اعانت ان کی فرمادیں۔ حضور نے ایک شخص کی طرف جو غالبًا حضرت علی تھے، دیکھاانھوں نے عرض کیا کہ حضور موجود تو کچھ نہیں رہا۔ زید جو اُس وقت تک یہودی تھے اس منظر کو دیکھ رہے تھے، کہنے لگے محمد (ملکی آگرتم ایبا کر سکو کہ فلال مخض کے باغ کی اتنی تھجوریں وقت معین پر مجھے دے دو تو میں قیت پیشگی اب دے دوں اور وقت معینہ پر تھجوریں لے لوں گا۔ حضور نے فرمایا یہ تو نہیں ہو سکتا، البتہ اگر باغ کی تعیین نہ کرو تو میں معاملہ کر سکتا ہوں۔ میں نے اس کو قبول کر لیااور میں نے تھجوروں کی قیمت اسی مثقال سونا (ایک مثقال مشہور قول کے موافق ساڑھے حیار ماشہ کا ہوتاہے) دے دیا۔

صحّابا: المقصود نفي الصحب لا نفي المبالغة، كأنها نظرت إلى أن المعتاد فيه هو المبالغة، فنفته على صيغة المبالغة، وقيل: فعال قد يكون للنسبة كالتمار واللبان، وقيل: المقصود من أمثال هذا الكلام مبالغة النفي لا نفي المبالغة، كما في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ﴾ [ق: ٢٩] يعفو: [أي يعامل الجاني معاملة العافي.] ويصفح: أي: يعرض بظاهره، وأصله الإعراض بصفحة الوجه، والمراد عدم المقابلة بذكره وظهور أثره، والمعنى: يعفوه بباطنه ويعرض عنه بظاهره كأنه لم يره.

آپ نے وہ سونا اُس بدوی کے حوالہ کر دیااور فرمایا کہ انصاف کی رعایت رکھنا اور اس سے ان کی ضرورت پوری کرلو۔ زید کہتے ہیں کہ جب کھجوروں کی ادائیگی کے وقت میں دو تین دن باقی رہ گئے تھے، حضور صحابہ کی ایک جماعت کے ساتھ جن میں ابو بکر ، عمر، عثمان رہنے گئے ہم تھے، کسی کے جنازے کی نماز سے فارغ ہو کر ایک دیوار کے قریب تشریف فرما تھے۔ میں آیااور آپ کے کرتے اور چادر کے پلووں کو پکڑ کر نہایت ترش روئی سے کہا کہ اے محمد! تو میر اقرضہ ادا نہیں کرتا، خدا کی فتم! میں تم سب اولادِ عبد المطلب کو خوب جانتا ہوں کہ بڑے ناد ہند ہو۔

حفزت عمر رفی نی نے عظم سے مجھے گھورااور کہا کہ اے خدا کے دشمن! یہ کیا بک رہا ہے؟ خدا کی قتم اگر مجھے (حضور کا) ڈرنہ ہوتا تو تیری گردن اُڑا دیتا۔ لیکن حضور نہایت سکون سے مجھے دیکھ رہے تھے اور تبسم کے لہجہ میں عمر سے فرمایا کہ: عمر! میں اور یہ ایک اور چیز کے زیادہ مختاج تھے، وہ یہ کہ مجھے حق کے ادا کرنے میں خوبی برتنے کو کہتے اور اس کو مطالبہ کرنے میں بہتر طریقہ کی نصیحت کرتے۔ جاؤ!اس کو لے جاؤ، اس کا حق ادا کر دواور تم نے جو اس کو ڈانٹا ہے، اس کے بدلے میں بیس صاع (تقریباً دو من کھجوریں)اس کے مطالبہ سے زیادہ دے دینا۔

حضرت عمر مجھے لے گئے اور پورا مطالبہ اور ہیں صاع کھجوریں زیادہ دیں۔ ہیں نے پوچھا کہ یہ ہیں صاع کیسے؟ عمر فیل فی نے کہا کہ حضور کا یہی حکم ہے؟ زید نے کہا کہ عمر! تم مجھ کو پہچانتے ہو؟ انھوں نے فرمایا نہیں۔ ہیں نے کہا کہ ہیں زید بن سعنہ ہوں۔ انھوں نے فرمایا کہ اتنا بڑاآ دمی ہو کر حضور کو سے انھوں نے فرمایا کہ اتنا بڑاآ دمی ہو کر حضور کے ساتھ تم نے یہ کیسا برتاؤ کیا؟ ہیں نے کہا کہ علماتِ نبوت میں سے دو علامتیں ایسی رہ گئیں تھیں جن کا مجھ کو اب تک تجربہ کرنے کی نوبت نہ آئی تھی: ایک یہ آپ کا جلم آپ کے عظم پر غالب ہوگا۔ دوسری یہ کہ ان کے ساتھ سخت تجربہ کرنے کی نوبت نہ آئی تھی: ایک یہ آپ کا جمل آپ کے عظم پر غالب ہوگا۔ دوسری یہ کہ ان کے ساتھ سخت جہالت کا برتاؤ ان کے جلم کو بڑھائے گا، اب ان دونوں کا بھی امتحان کر لیا۔ لہذا تم کو اپنے اسلام کا گواہ بناتا ہوں اور میر آآ دھا مال امتِ محمد یہ پر صدقہ ہے۔ اس کے بعد حضور کی خدمت میں واپس آئے اور اسلام لے آئے، اُس کے بعد بہت سے غزوات میں شریک ہوئے اور تبوک کی لڑائی میں شہید ہوئے دضی الله عنہ وارضاہ (جمع الفوائد جمع الوسائل)۔

عن عائشة على قالت: ما ضرب رسول الله على بيده شيئا قط إلا أن يجاهد في سبيل الله، ولا ضرب خادما ولا امرأة. حدثنا أحمد بن عبدة الضبي، حدثنا فضيل بن عياض، عن منصور، عن الزّهري، عن عروة، عن عائشة على قالت: ما رأيت رسول الله على منتصرا من مَظْلِمَةٍ ظُلِمَها قط، ما لم يُنتَهَك من محارم الله تعالى شيء،

فاكدہ: اللہ كے راستہ اور جہاد ہى ميں حدود تھى داخل ہيں۔ نيز اس مارنے سے عظم ميں قصداً مارنا مراد ہے، اُسى كو مارنا عرف ميں كہتے ہيں بلاارادہ يامزاح ميں كسى كے لگ جانا جيساكہ بعض روايات ميں ہے، اس كے منافی نہيں۔

(2) حضرت عائشہ فی خیا فرماتی ہیں: میں نے کبھی نہیں دیکھا کہ حضور اقد س منگاری نے اپنی ذات کے لئے کبھی کسی کے ظلم کا بدلہ لیا ہو، البتہ اللہ جَلَ فَیْ کی حرمتوں میں سے کسی حرمت کا ہتک ہوتا (یعنی مثلاً کسی حرام فعل کا کوئی مر تکب ہوتا۔ شراح حدیث نے لکھا ہے کہ اسی میں آ دمیوں کے حقوق بھی داخل ہیں) تو حضور سے زیادہ عظم والا کوئی شخص نہیں ہوتا تھا۔ حضور اقد س منگی کی جب بھی دو امروں میں اختیار دیے جاتے تھے تو ہمیشہ سہل کو اختیار فرماتے جب تک کہ اُس میں کسی حضور اقد س منگی کی معصیت وغیرہ نہ ہو۔

فاكره: تاريخ كى كتابول ميں كھاہے كه جنگ اُحُد ميں جب عتبہ نے آپ پر پھر چلايااور آپ كا دندانِ مبارك شهيد ہوگيا

خادما ولا امرأة: خصهما بالذكر اهتماما بشأهما، أو لكثرة وقوع الضرب عليهما عادة، فضرهما وإن جاز بشرطه فالأولى تركه، قالوا: وهذا بخلاف الولد فالأولى تأديبه، والفرق: أن ضربه مصلحة تعود عليه فلم يندب العفو، بخلاف ضربهما فإنه لحظ النفس فندب العفو عنهما. مظلمة: بكسر اللام، اسم لما تطلبه عن المظالم وهو ما أخذ منك وبفتح اللام مصدر ظلمه، وقيل: بالكسر والفتح الظلم وهو وضع الشيء في غير محله.

ظلمها: ظلمها بصيغة المجهول، والضمير المستـــتر راجع إلى رسول الله، والظلم متعد إلى مفعول واحد فلا يظهر لتعدي ظلم ههنا بالضمير المنصوب وجه إلا أن يقال بنـــزع الخافض قاله القاري. محارم: جمع محرم: أي: شيء حرمه الله تعالى. قال القاري: الظاهر أنه مصدر ميمي بمعنى المفعول، أي: ما لم يرتكب مما حرمه الله على عباده.

<sup>(</sup>۱) حضرت عائشہ فالٹھ میں جہاد کے علاوہ مجھی کے اپنے دستِ مبارک سے اللہ کے راستہ میں جہاد کے علاوہ مجھی کسی کو نہیں مارا، نہ مجھی کسی خادم کو نہ کسی عورت (بیوی باندی وغیرہ) کو۔

فإذا انتُهِكَ من محارم الله تعالى شيءٌ كان من أشدهم في ذلك غضبا، وما خُيّر بين أمرين إلا اختار أيسرهما مالم يكن مأثما.

اور چیرہ انور خون آلود ہوگیا تو بعض حاضرین نے عرض کیا کہ اُس موذی کے لئے بد دعا فرما دیں۔ حضور ملکی کیٹر کر اس زور کہ یااللہ! میری قوم کو ہدایت عطا فرما، بیہ نا واقف ہیں۔ ایک بدوی ایک مرتبہ آیا اور حضور کی چادر مبارک پکٹر کر اس زور سے کھینچا کہ گردن مبارک پر نشان پڑ گیا اور یہ کہا کہ میرے ان او نٹوں پر غلّہ لدوا دو، تم اپنے مال میں سے یا اپنے باپ کے مال میں سے نہیں دیتے ہو (گویا بیت المال کا مال ہم ہی لوگوں کا ہے، تمہارا نہیں ہے) حضور نے ارشاد فرمایا کہ جب تک تو اس چادر کھینچنے کا بدلہ نہیں دے گا میں غلّہ نہیں دول گا۔ اُس نے کہا کہ خدا کی قتم! بدلہ نہیں دیتا۔ حضور تبسم فرمار ہے تھے اور اس کے او نٹوں پر غلّہ لدوا دیا۔ ہم لوگ حضور کے نام لیوا ہیں، اتباع کے دعویدار ہیں، یہاں ذراسی بات خود داری کے خلاف ہو جاتی ہے ، کوئی ذرا سی خت لفظ کہہ دے تو و قار کے خلاف بن جاتی ہے۔

حدیث کے اخیر جملہ کا مطلب یہ ہے کہ حق تعالیٰ عَلَیْ عَلَیٰ کی طرف سے جب آپ کو بالحضوص امت کے حق میں دوامروں کا اختیار دیا جاتا تو آپ امت کے لئے جو سہل ہوتا اُس کو اختیار فرماتے اور ای طرح دنیاوی امور میں جہاں دورائے ہو تیں اُن میں سے سہل کو اختیار فرماتے جب تک کہ اُس میں کسی قتم کا شرعی نقصان نہ ہو۔ بہت سی احادیث میں مختلف عنوانات سے حضور کے ارشادات بھی اس مضمون میں وارد ہوئے ہیں کہ سہولت اختیار نہ کرنا اور خواہ مخواہ اپنے کو مشقتوں میں داراد ہوئے ہیں کہ سہولت اختیار نہ کرنا اور خواہ مخواہ اپنے کو مشقتوں میں دالنا حضور کو پہند نہ تھا۔

غضباً: قال المناوي: ليس هذا داخلا فيما قبله حتى يحتاج لاستدراكه؛ لأن انتقامه لله عند انتهاك حرماته ليس انتقاما لنفسه فهو كالاستثناء المنقطع. خُيّر: ببناء المجهول وقوله: "بين أمرين" قال المناوي: أي في الدين كذا قال شارح، وليس بقويم، فقد قال الحافظ ابن حجر أخذاً من كلام ابن السير: المراد أمور الدنيا فقط؛ بدليل قوله: ما لم يكن إثما؛ لأن أمور الدين لا إثم فيها، وحكى القاري عن غيره التخيير، إما بأن يخيره الله تعالى فيما فيه عقوبتان فيختار الأخف، أو في قتال الكفار وأخذ الجزية فيختار أخدها، أو في حق أمته في المجاهدة في العبادة والاقتصاد فيختار الاقتصاد، أو تخيير من الله تعالى في حق أمته بين وجوب الشيء وندبه، أو حرمته وإباحته. مالم: أي: ما لم يكن الأيسر مأثما، فإن كان مأثما اختار الأشد. ومأثما بالفتح أي: مفضيا إلى الإثم، ففيه مجاز مرسل من إطلاق المسبب على سببه، وبعضهم جعل الاستثناء منقطعا إن كان التخيير من الله، ومتصلا إن كان من غيره؛ إذ لا يتصور تخيير الله تعالى إلا بين جائزين.

حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان، عن محمد بن المُنْكَدِر، عن عروة، عن عائشة على قالت: استأذن رجل على رسول الله على وأنا عنده، فقال: بئس ابن العشيرة،

(۸) حضرت عائشہ فیلٹے آفرماتی ہیں کہ حضور ملٹی آئے ہے ایک شخص نے حاضری کی اجازت جاہی۔ آپ نے فرمایا کہ یہ شخص اپنے قبیلہ کا کیما بُرا آدمی ہے! یہ ارشاد فرمانے کے بعد اُس کو حاضری کی اجازت مرحمت فرمادی اور اُس کے اندر آنے پر اُس کے ساتھ نہایت نرمی سے باتیں کیس۔ جب وہ چلا گیا تو حضرت عائشہ فیلٹے آنے بوچھا کہ حضور نے اُس کے بارے میں حاضر ہونے سے پہلے تو یہ لفظ ارشاد فرمایا تھا پھر اس قدر نرمی سے اس کے ساتھ کلام فرمایا، یہ کیا بات ہے؟ حضور نے ارشاد فرمایا کہ عائشہ! بدترین لوگوں میں سے ہے وہ شخص کہ لوگ اُس کی بدکلامی کی وجہ سے اُس کو چھوڑ دیں۔

فائدہ: اس شخص کا نام اکثر علماء نے "عیینہ" کھا ہے۔ کہتے ہیں کہ یہ دل ہے اُس وقت تک مسلمان بھی نہ ہوا تھا بلکہ نفاق کے طور پر بظاہر مسلمان تھا، حضور کا معاملہ اُس وقت تک منافقین کے ساتھ مسلمانوں ہی جیسا تھا اس کے اس کے ساتھ بھی یہی برتاؤ تھا، چنانچہ حضور کے وصال کے بعد جب ارتداد کا زور ہوا تو یہ مرتد ہوگیا تھا اور اپنے مخفی کفر کو ظاہر کر دیا تھا اور جب حضرت ابو بکر خلافی کی خدمت میں پکڑ کر لایا گیا اور مدینہ کے نوعمر لڑکوں نے آوازے کئے شروع کیے کہ یہ بھی مرتد ہوگیا تھا تو اس نے یہ جواب دیا تھا کہ میں مسلمان ہی کب ہوا تھا جو مرتد ہوتا، لیکن اس کے بعد یہ مسلمان ہوئے اور حضرت عمر خلافی کے زمادی اور زمان کی حالت پر تنبیہ فرمادی اور خوادی اور خوادی ور نفر میں جہاد میں بھی شریک ہوئے۔ حضور اقدس مسلمان نے ای لئے اُس کے آنے سے قبل اُس کی حالت پر تنبیہ فرمادی اور خوادی اور دوسروں کو مضرّت سے بچانے کے لئے تھا، اس لئے یہ کلام شرعاً غیبت کی حدود میں داخل نہیں ہے،

رجل: قال المناوي: هو عيينة بن حصن الفزاري الذي يقال له: الأحمق المطاع، وجاء في رواية عبد الغني التصريح عن عائشة بأنه مخرمة بن نوفل، فإن كانت الواقعة تعددت فظاهر وإلا فالذي عليه المعول هو الأول لصحة روايته، ولذا قال الخطيب وعياض: الصحيح أنه عيينة قالوا: ويبعد أن يقول المصطفى في في حق مخرمة: ما قال؛ لأنه كان من حيار الصحابة. زاد المناوي: وكان عيينة إذ ذاك مضمر النفاق، ويدل على ذلك أنه أظهر الردة بعده في وحيء به إلى أبي بكر أسيراً، فكان الصبيان يصيحون عليه في أزقة المدينة ويقولون: هذا الذي خرج من الدين فيقول له: عمكم لم يدخل حتى يخرج، فكان قوله في هذا علما من أعلام النبوة حيث أشار لمغيب يقع، لكن أسلم بعد ذلك وحسن إسلامه وحضر بعض الفتوحات في زمن عمر هي. بئس ابن العشيرة: [أي: بئس هذا الرجل من هذه القبيلة.]

-أو أخ العِشرة - ثم أذِن له، فألاَن له القول، فلمّا خرج قلت: يا رسول الله! قلت، ما قلت ثم النّت له القول؟ فقال: يا عائشة! إن من شرّ الناس من تركه الناس -أو وَدعه الناس - اتقاء فُحْشه. حدثنا سفيان بن وكيع، حدثنا جُميع بن عُمر بن عبد الرحمن العِجلي، حدثنى رجل من بني تميم من ولد أبي هالة زوج حديجة يُكنى أبا عبد الله، عن ابن لأبي هالة،

اس لئے کہ کسی شخص کی بُرائی کو اس وجہ سے ظاہر کرنا کہ لوگ اُس کی بُرائی کا شکار نہ بن جائیں اور کسی نقصان میں نہ پچنس جائیں، غیبت کی ممانعت میں داخل نہیں ہے۔ بعض علاء نے لکھا ہے کہ یہ شخص علی الاعلان فاسق تھا اور جو تھلم کھلا فسق و فجور میں مبتلا ہو اُس کی غیبت جائز ہے۔ اس کے حاضر ہونے پر اس کے ساتھ نرم کلامی اس کی تالیفِ قلب اور اس کے مانوس کرنے کے لئے فرمائی، جیسا کہ حضور کی خصوصی عادت تھی۔

نیز حضور اقد س النافیکی کا عادتِ شریفہ سب ہی کے ساتھ نرم کلامی کی تھی اور اسی وجہ سے اُس کے آنے سے پہلے حضرت عائشہ فالنفیکیا وغیرہ کو اس امر پر متنبہ بھی کر دیا کہ حضور کے اس طرز کی وجہ سے اُس کو مخلص نہ سمجھیں، وہ پچھ بھلاآ دمی نہیں، ایبانہ ہو کہ حضور کے اس طرز معاشرت کی وجہ سے اس کو مخلص اور خیر خواہ سمجھیں اور اس دھو کہ کی وجہ سے اس کو مخلص اور خیر خواہ سمجھیں اور اس دھو کہ کی وجہ سے کسی مضرّت میں پڑ جائیں، یا کوئی راز کی بات اُس کے سامنے کہہ دیں کہ ایسے منافق لوگ خصوصیات جتانے کے لئے ایسے ہی خصوصی اور اہم تذکر سے چھیڑا کرتے ہیں۔ اخیر جملہ میں حضور اقد س مشاکلی کے پاک ارشاد "بدترین شخص" کے دو مطلب ہو سکتے ہیں کہ اس کا تعلق آنے والے سے ہو یعنی اس کی فخش گوئی سے بچنے کے لئے اس کے ساتھ یہ برتاؤ کیا گیا کہ یہ فخش گوئی سے بچنے کے لئے اس کے ساتھ یہ برتاؤ کیا گیا کہ یہ فخش گوئی سے بچنے کے لئے اس کی منتظر تھی۔

أو أخ: أو للشك، والظاهر أنه شك من سفيان، فإن جميع أصحاب ابن المنكدر رووه بدون الشك، ولا يبعد أن يكون "أو" للتخيير أو بمعنى الواو فإن في البخاري: "بئس ابن العشيرة وبئس أخو العشيرة" بدون الشك قاله القاري.

فَالان له القول: [أي: لَطَّفه له ليتألفه، ليسلم قومه لأنه كان رئيسهم.] اتقاء: نصب على العلة، والمعنى: أي إنما تركت الانقباض في وجهه اتقاء فحشه، وفي رواية البخاري: متى عهدتني فحاشا، إن شر الناس عند الله منزلة يوم القيامة من تركه الناس اتقاء شره. عُمر: كذا في جميع النسخ الموجودة عندي، وتقدم في مبدء الكتاب أن المرجح فيه عمير بالتصغير.

عن الحسن بن على هما قال: قال الحُسين بن عليّ: سألت أبي عن سيرة رسول الله عليّ في حُلسائه؟ فقال: (كان رسول الله عليّ دائم البِشر، سهلَ الخُلُق، لَـيّن الجانب، ليس بفظّ،

وہ برا شخص ہے جس کی بدکلامی کی وجہ سے لوگ اس کے پاس آنا چھوڑ دیں، میں اگر ایسی گفتگو کروں تو لوگ میرے پاس کی آمد ور فت بھی چھوڑ دیں جس سے اگر چہ ان کوہی نقصان ہے گر حضور ان کا نقصان کب گوارا فرما سکتے ہیں۔

(9) (یہ اُس لمبی حدیث کا ایک ککڑا ہے جو قریب ہی حضور اقد س الطحاکیا کی تواضع کے باب میں نمبر کے پر گزر چکی ہے۔) حضرت امام حسن والتحقیٰ فرماتے ہیں کہ مجھ سے (میرے چھوٹے بھائی) حسین نے کہا کہ میں نے اپنے والد حضرت علی والتحقیٰ کے ساتھ سے حضور کا اپنے اہل مجلس کے ساتھ کا طرز پوچھا تو انھوں نے فرمایا کہ آپ ہمیشہ خندہ پیٹائی اور خوش خلتی کے ساتھ مسقف رہتے تھے، یعنی چہرۂ انور پر تبہم اور بٹاشت کا اثر نمایاں ہوتا تھا، آپ زم مزاج تھے یعنی کسی بات میں لوگوں کو آپ کی موافقت کی ضرورت ہوتی تھی تو آپ سہولت سے موافق ہو جاتے تھے۔ نہ آپ سخت گو تھے اور نہ سخت دل تھے، آپ کی موافقت کی ضرورت ہوتی تھی تو آپ سہولت سے موافق ہو جاتے تھے۔ نہ آپ سخت گو تھے اور نہ سخت دل تھے، ما اند سے تعریف کر نے والے، نہ زیادہ فرماتے کی فرماتے تھے، نہ عیب گیر تھے کہ دوسروں کے عیوب پکڑیں، نہ زیادہ مبالغہ سے تعریف کرنے والے، نہ زیادہ فرات کرنے والے، نہ بخیل (تین لفظ اس جگہ نقل کئے گئے تینوں کا ترجمہ لکھ دیا)

الحسن بن على هما: هذا الحديث جزء من الحديث الطويل الذي جزأه المصنف على أبواب، ذكر جزءاً منه في الباب الأول من الكتاب، وجزءاً منه في كلامه وجزءاً في تواضعه و و كره صاحب جمع الفوائد بطوله برواية الموصلي والبزار والأوسط. البشو: بكسر أوله طلاقة الوجه وبشاشته، واستشكل بما مر أنه كان متواصل الأحزان، وأجيب بأن حزنه بسبب أحوال الآخرة، أما بالنسبة لأمور الدنيا يكون دائم البشر فكان حزنه ليس على فوت مطلوب أو حصول مكروه قاله المناوي. الخُلُق: بضم الخاء، أي: ليس بصعبه أو ليس بخشنه، فعلى الأول هو وصف لخلقه بالنسبة إليه و يعني لم يكن خشنا يتأذى به جليسه.

المين بكسر التحتية المشددة، أي: سريع العطف كثير اللطف، وقيل: قليل الخلاف قاله القاري، وقال المناوي: أي سليما مطيعاً منقاداً قليل الخلاف. بفظ: بفتح فاء وتشديد ظاء معجمة، وهو من الرجال سيئ الخلق قاله الجزري، وقال الجوهري: هو الغليظ لكنه لا يلائم قوله: ولا غليظ، اللهم إلا أن يحمل أحدهما على فظاظة اللسان والآخر على فظاظة القلب، قال عز اسمه: ﴿وَلَوْ كُنْتَ فَظَا عَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]

ولا غليظ، ولا صخّاب، ولا فحّاش ولا عيّاب، ولا مُشاحٍّ، يتغافل عما لا يشتهي، ولا يُؤيِس السعب: شدة الصوت من الله المرّاء، والإكبار، وما لا يعنيه، وترك الناسَ من من الله عنيه، ولا يعيبه، ولا يعيبه، ولا يعيبه، ولا يطلب عورته،

آپ ناپند بات سے اعراض فرماتے تھے لینی ادھر التفات نہ فرماتے گویا سی بی نہیں۔ دوسرے کی کوئی خواہش اگر آپ کو پہند نہ آتی تو اُس کو مایوس بھی نہ فرماتے تھے اور اُس کا وعدہ بھی نہ فرماتے تھے۔ آپ نے تین باتوں سے اپنے آپ کو بالکل علیحدہ فرما میں تھا تھا: جھکڑے سے اور تکبر سے اور بیکار بات سے۔ اور تین باتوں سے لوگوں کو بچار کھا تھا: نہ کسی کی ندمت فرماتے تھے، نہ کسی کو عیب لگاتے تھے، نہ کسی کے عیوب تلاش فرماتے تھے۔ آپ صرف وہی کلام فرماتے تھے جو باعثِ اجر و ثواب ہو۔ جب آپ گفتگو فرماتے تو حاضرین مجلس اس طرح گردن جھکا کر بیٹھتے جیسے اُن کے سروں پر پرندے بیٹھے ہوں (کہ ذرا بھی حرکت آپ گفتگو فرماتے تو حاضرین مجلس اس طرح گردن جھکا کر بیٹھتے جیسے اُن کے سروں پر پرندے بیٹھے ہوں (کہ ذرا بھی حرکت اُن میں نہ ہوتی تھی کہ پرند ذرا ہی حرکت سے اُڑ جاتا ہے) جب آپ چپ ہو جاتے تب وہ حضرات کلام کرتے (یعنی حضور اُقدس اُن کیا کی گفتگو کے در میان میں کوئی شخص نہ بولنا تھا، جو کچھ کہنا ہوتا حضور کے چپ ہونے کے بعد کہنا تھا) آپ کے سامنے کسی بات میں بزاع نہ کرتے تھے۔ آپ سے جب کوئی شخص بات کرتا تو اُس کے خاموش ہونے تک سب ساکت رہتے۔

ولا مُشاحٍ: بضم الميم وتشديد الحاء اسم فاعل من مفاعلة الشح، وهو: البخل، وفي نسخة صحيحة بدله "مداح"، أي: لم يكن مبالغاً في المدح، وفي أخرى: "ولا مزاح" قاله القاري، وقال المناوي: قال القسطلاني في أكثر النسخ المصححة بدله "ولا مداح"، وكذا في نسخة الحافظ ابن حجر. قلت: وكذا في جمع الفوائد. لا يشتهي: أي: يتكلف الغفلة والإعراض عما لا يستحسنه من القول والفعل. ولا يؤيس: بضم ياء فسكون واو فهمزة مكسورة، أي: لا يجعل غيره آيساً مما لا يشتهي، من يئس بمعنى: قنط. ولا يجيب: بالجيم من الإحابة، أي: لا يجيب أحداً فيما لا يشتهي قاله القاري، وقال المناوي: أي: لودعي إلى مالا يشتهي لا يجيب إليه بل يرد الداعي بميسور من القول. ترك نفسه: [أي: منعها من ثلاث خصال مذمومة.] المراء: [بكسر الميم وبالمد أي: الجدال ولو بحق.] والإكبار: بكسر فسكون فموحدة، استعظام نفسه في الجلوس والمشي وغيره، وفي نسخة: الإكثار، واختاره القاضي عياض في شفائه، والمراد به إكثار الكلام. وما لا يعنيه: [مالا يهمه في دينه ودنياه.] وترك الناس: [أي: وترك ذكرهم من ثلاث خصال مذمومة.] ولا يعيبه: قال المناوي: هذا تأكيد، إذ الذم والعيب متحدان، وقال القاري: أي لا يذمه مواجهة ولا يعيبه غيبة، أو لا يذمه في الأمور الاختيارية ولا يعيبه في الخلقة، فالتأسيس أولى من التأكيد. ولا يطلب عورته: [أي: لا يطلب الاطلاع على عورة أحد، وهي: ما يستحيى منه إذا ظهر.]

ولا يتكلّم إلا فيما رَجَا ثوابه، وإذا تكلم أطرق جُلساءه كأنما على رؤوسهم الطير، فإذا سكت الإطراق: أن يقبل بيصره إلى صدره ويسكت ساكنا تكلموا، لا يتنازعون عنده الحديث، ومن تكلم عنده أنصتوا له حتى يفرغ، حديثُهم عنده: حديث أوّهم، يضحك مما يضحكون منه، ويتعجّب مما يتعجبون منه، ويصبر للغريب على الجَفُوة في مَنطِقه ومَسْأَلته، حتى إن كان أصحابه ليَسْتَجْلِبُونهم.

ہر شخص کی بات (قربتہ سے سُنے میں) ایسی ہوتی جیسے پہلے شخص کی گفتگو ( ایعنی بے قدری ہے کسی کی بات نہیں سُنی جاتی تھی، ورنہ عام طور پر یہ ہوتا ہے کہ مجلس کی ابتدا میں تو توجہ تام ہوتی ہے پھر پچھ دیر ہونے سے اکتانا شروع کر دیتے ہیں اور پچھ بہت قوجبی سے ہو جایا کرتی ہے) جس بات سے سب بہتے آپ بھی تبہم فرماتے اور جس سے سب لوگ تعجب کرتے تو آپ بھی تعجب میں شریک رہتے، یہ نہیں کہ سب سے الگ چپ چاپ بیٹھے رہیں، بلکہ معاشر ت اور طرزِ کلام میں شرکاء مجلس کھی تعجب میں شریک رہتے، یہ نہیں کہ سب سے الگ چپ چاپ بیٹھے رہیں، بلکہ معاشرت اور طرزِ کلام میں شرکاء مجلس کے شریک حال رہتے ۔ اجنبی مسافر آدمی کی سخت گفتگو اور بے تمیزی کے سوال پر صبر فرماتے لیمی گاودی لوگ جابیجا سوالات کرتے، آداب کی رعایت نہ کر کے ہر قتم کے سوالات کرتے۔ حضور ان پر گرفت نہ فرماتے، ان پر صبر فرماتے اور اس وجہ سے کہ وہ لوگ ہر قتم کے سوالات کر لیتے تھے، بعض صحابہ آپ کی مجلس اقد س تک مسافروں کو لے کر آ یا کرتے تھے (تاکہ اُن کے ہر قتم کے سوالات سے خود بھی منتقع ہوں اور ایسی با تیں جن کو ادب کی وجہ سے یہ حضرات خود نہ لوچھ سکتے تھے وہ بھی معلوم ہوجائیں) آپ یہ بھی تاکید فرماتے رہتے تھے کہ جب کسی طالبِ عاجت کو دیکھو تو اُس کی المداد کیا کرو (اگر آپ کی کوئی تعریف کرتا تو آپ اُس کو گوارانہ فرماتے) البتہ اگر بطور شکریہ اور ادائے احسان کے کوئی تعریف کرتا تو آپ سکوت فرماتے کہ احسان کا شکر اُس پر ضروری تھا

حديث أوّلهم: أي: كحديث أولهم في عدم الملال منه، أو في الإصغاء إليه؛ إذ العادة جارية بالملال إذا كثر المقال قاله القاري، وقيل: لايتحدث أولا إلا من جاء أولا على الترتيب، وقيل: المراد بأولهم: أفضلهم، أي: يصغي لحديث كلهم كما يصغي لحديث أفضلهم. الجَفْوة: بفتح الجيم وقد يكسر، أي: على الجفاء والغلظة وسوء الأدب مما كان يصدر من جفاة الأعراب، وقد ورد: من بدا جفا. ليَسْتَجْلِبُونهم: أي: يتمنون مأتي الغرباء إلى مجلسه ليستفيدوا بسبب أسئلتهم ما لا يستفيدونه في غيبتهم؛ لأفهم عن بعلسه ومنعهم عن الجفاء.

ويقول: إذا رأيتم طالب حاجة يطلبها فأرفدوه، ولا يقبل الثّناء إلا من مكافئ، ولا يقطع على الرماد: الإعطاء والإعانة الإعطاء والإعانة عبد الرحمن بن أحد حديثه حتى يجوز فيقطعه بنهي أو قيام. حدثنا محمد بن بشار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سفيان، عن محمد بن المُنْكَدِر قال: سمعت حابر بن عبد الله يقول: ما سئل رسول الله على شيئا قط فقال: لا. حدثنا عبد الله بن عمران أبو القاسم القرشيّ المكيّ، حدثنا إبراهيم بن سعدٍ، عن ابن شهاب،

اس لئے وہ گویااپنافر ضِ منصی اداکر رہا ہے۔ بعض علاء نے اس کا ترجمہ کیا ہے کہ تعریف حدود کے اندر کرتا تو سکوت کرتے بعنی حد سے تجاوز کرتا تو روک دیتے۔ کسی کی گفتگو کو قطع نہ فرماتے تھے کہ دوسرے کی بات کاٹ کر اپنی شروع فرما دیں، البتہ اگر کوئی حد سے تجاوز کرنے لگتا تو اس کو روک دیتے تھے یا مجلس سے کھڑے ہو جاتے۔ تاکہ وہ خود رُک جائے۔ البتہ اگر کوئی حد سے تجاوز کرنے لگتا تو اس کو روک دیتے تھے یا مجلس سے کھڑے ہو جاتے۔ تاکہ وہ خود رُک جائے۔ فائدہ: یہ حدیث گذشتہ باب کی ساتویں حدیث کا کرا ہے۔ مفصل روایت جس میں حضرت امام حسین رہا ہے۔ مناصل سے اس سوالات یکجا ہیں، جع الفوائد اور شفائے قاضی عیاض میں موجود ہے۔ امام تر مذی رہا ہے۔ مختلف بابوں کی مناسبت سے اس حدیث کو کئی بابوں میں تھوڑی ذکر کی ہے۔

(۱۰) حضرت جابر فطان کئے کہتے ہیں کہ حضور اقدیں ملٹ کا کئے نے کبھی کسی شخص کے کوئی چیز مانگنے پر انکار نہیں فرمایا۔ فائلہ ہ: اگر اُس وقت موجود ہوتی تو عطا فرما دیتے ورنہ دوسرے وقت کا وعدہ فرما لیتے، یا اُس کے حق میں دعا فرماتے کہ حق تعالیٰ جَلْ فَیْا اُس کو کسی اور طریقہ سے عطا فرما دیں۔

مكافئ: يعني إذا اصطنع فأثنى عليه على سبيل الشكر والجزاء قبله، وإذا ابتدئ بثنائه كرهه، ذكره الزمخشري، وقيل: معناه مقارب ومماثل أي، في مدحه غير محاوز به عن حد، ألايرى أنه قال: لا تطروني كما أطرت النصارى. يجوز: بالجيم والزاي، أي يتحاوز عن الحد، وفي نسخة بالجيم والراء من الجور و الميل. أو قيام: [أي: فيقطع عليه الصلاة والسلام حديث ذلك الأحد إذا حاوز الحد إما بنهي له عن الحديث إن أفاد، بأن لم يكن معاندا، أو قيام من المجلس إن كان معاندا.] فقال: بينه الحديث السابق بأنه لم يردّه إلا بحا أو بميسور من القول، ولنعم ما قيل:

ما قال لا قط إلا في تشهده لولا التشهد كانت لاؤه نعم

#### عن عبيد الله، عن ابن عباس في قال: كان رسول الله علي

(۱۱) حضرت ابن عباس والنفود فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النفائی اول تو تمام لوگوں سے زیادہ ہر وقت ہی تخی ہے (کہ کوئی بھی حضور کی سخاوت کا مقابلہ نہیں کر سکتا تھا کہ خود فقیرانہ زندگی ہر کرتے سے اور عطاؤں میں بادشاہوں کو شر مندہ کرتے سے اور عطاؤں میں بادشاہوں کو شر مندہ کرتے سے نہایت سخت احتیاج کی حالت میں ایک عورت نے چادر پیش کی اور سخت ضرورت کے درجہ میں پہنی، جب ہی ایک شخص نے مانگ لی اُس کو مرحمت فرما دی۔ قرض لے کر ضرورت مندوں کی ضرورت کو پورا کرنا اور قرض خواہ کے سخت تقاضے کے وقت کہیں سے اگر کچھ آگیا اور ادائے قرض کے بعد فی گیا تو اسے وہ تقسیم نہ ہو جائے گھر نہ جانا۔ ایسے مشہور واقعات اتنی کثرت سے ہیں کہ ان کا احاظہ ہو ہی نہیں سکتا) بالحضوص رمضان المبارک میں تمام مہینہ اخیر تک بہت میں فیاض رہتے (کہ خود حضور کی گیارہ مہینہ کی فیاضی بھی اس مہینہ کی فیاضی کے برابر نہ ہوتی تھی) اور اس مہینہ میں تیز بی فیاض رہتے (کہ خود حضور کی گیارہ مہینہ کی فیاضی بھی اس مہینہ کی فیاضی کے برابر نہ ہوتی تھی) اور اس مہینہ میں تیز بس وقت حضرت جر ئیل ملیک اگر نے نے کو کلام اللہ شریف سُناتے اُس وقت آپ بھلائی اور نفع پہنچانے میں تیز بس وقت حضرت جر کیل ملیک اور قب خوات فرماتے تھے۔

فائدہ: اس ہوا کے ساتھ تثبیہ تیزی اور سُرعت میں ہے کہ ہوا اس قدر تیز نہیں چلی جتنی تیز حضور کی سخاوت چلی سخی یا نفع کے عام ہونے میں ہے کہ بارش کا نفع اس قدر عام اور سب کو شامل نہیں ہوتا جتنی عام حضور کی سخاوت تھی۔ بارش کے ساتھ تثبیہ صورت کے اعتبار سے ہے ورنہ حضور کی سخاوت کو بارش سے کیا نسبت! کہ یہ صرف مادی چیزوں کو اگانے والی ہے اور حضور کی بارش ظاہر و باطن ضروریاتِ دنیویہ اور دینیہ کو پوری کرنے والی تھی، یہ زمین کو زندہ کرتی ہے وہ دلوں کو بھی زندہ کرتی تھی۔ ترفدی کی روایت سے نقل کیا گیا ہے کہ حضور اقدس سلام کیا گیا ہے کہ حضور اقدس سلام کیا گیا ہے ایک بوریے پر ڈلوادیے درہم جس کے تقریباً ہیں ہزار روپیہ سے زیادہ ہوتے ہیں، کہیں سے آئے۔ حضور اقدس سلام کیا گیا نے ایک بوریے پر ڈلوادیے

عبيد الله: قال المناوي: يحتمل أنه عبيد الله بن عياض، ويحتمل عبيد الله بن أبي رافع كاتب علي، فإنحما يرويان عن ابن عباس وعنهما الزهري. مختصراً، وقال القاري: إنه ابن عبد الله بن عتبة بن مسعود، وأخطأ من قال: إنه ابن أبي مليكة. وقال البيحوري: إنه ابن عبد الله بن عتبة، خلافا لما قال المناوي. قلت: و بابن عبد الله بن عتبة حزم الحافظان: ابن حجر والعيني في شرحي البخاري، فإن البخاري أخرجه في صحيحه في خمسة مواضع.

اور وہیں پڑے پڑے سب تقسیم کرادیے۔ ختم ہو جانے کے بعد ایک سائل آیا جس کا قصّہ تیسری حدیث میں حدیث نمبر ۱۳ کے ذیل میں آرہا ہے۔ حضور نے ارشاد فرما دیا کہ میرے پاس تو پچھ رہا نہیں ہے، تو کسی سے میرے نام سے قرض لے لے، جب میرے پاس ہو گا ادا کر دوں گا۔ یہ تو حضور کی عام عادت تھی اور رمضان المبارک کے اس وقت کا تو کیا پوچھنا کہ وہ مالک الملک کی طرف سے افضل البشر کے پاس افضل الکلام افضل ترین او قات میں فرشتوں کے لے کر آنے کا وقت تھا،

أجود: بالنصب على انه اسم "كان"، أفعل تفضيل من الجود، وهو: إعطاء ما ينبغي لمن ينبغي على ما ينبغي، و"الخير" شامل لجميع أنواعه حالا ومآلا من العلم والخلق والمال والجاه، فكان يسمح بالموجود؛ لكونه على مطبوعاً على الجود، فكان إذا وحد جاد، وإن لم يجد وعد، ولا يخلف الميعاد. وكان أجود: قال المناوي: برفع "أجود" وذكروا له عشرة أوجه، وقال القاري: الرفع في "أجود" أجود، على ماروي في أكثر الروايات، كما صرح به العسقلاني على أنه اسم "كان" وخبره محذوف حذفا واجبا و"ما" مصدرية، ومعناه: أجود أكوانه، و"في رمضان" في محل الحال، واقع موقع الخبر الذي هو "حاصل"، فمعناه: أجود أكوانه حاصلاً في رمضان.

حتى ينسلخ: [والمعنى: أن غاية جوده كانت تستمر في جميع رمضان إلى أن يفرغ؛ لأنه موسم الخيرات، فإن الله يتفضل على عباده في هذا الشهر مالا يتفضل عليهم في غيره، فهو متخلق بأخلاق ربه.] فيعرض: قال ميرك: فاعل "يعرض" يحتمل أن يكون جبرئيل، وضمير "عليه" للنبي على كما هو ظاهر السياق، ويحتمل العكس؛ لما في البخاري: يعرض عليه النبي على و ترجم عليه في فضائل القرآن: كان جبرئيل يعرض القرآن، قال العسقلاني: هذا عكس الحديث، وكأنه أشار إلى بعض طرقه فأشار إلى أن كلا منهما كان يعرض على الآخر، ويؤيده مافي رواية للبخاري بلفظ: "فيدارسه القرآن"؛ إذ المدارسة مفاعلة من الجانبين.

بالخير: أجود بالخير، أي: أسخى ببذل الخير من الريح المرسلة -بفتح السين- فإنها ينشأ عنها جود كثير؛ لأنها تنشر السحاب وتملؤها ماءً، ثم تبسطها، لتعم الأرض فيحيي به الموات ويخرج النّبات، وتعبيره بـــ"أفعل" نص في كونه أعظم جودا منها؛ لأنها قد تخلو عن المطر، وهو علي لا ينفك عن مطر الجود والسخاء، والتشبيه في تعميم العطاء أو السرعة. والحاصل أنه فضل جوده على جود الناس، ثم فضل جوده في رمضان على جوده في غيره، ثم فضل جوده في رمضان عند لقاء جبرئيل على جوده في غيره، فإنه وقت إتيان الملائكة إلى أفضل الخلق بأفضل كلام من أفضل متكلم في أفضل أوقات.

اس کے ساتھ ہی یہ بات بھی تھی کہ حضور اقد س منتفیقی حق تعالیٰ جَلْ اَلَّا کَ اخلاق کے ساتھ کمال درجہ میں متصف تھ کہ اصل کمال عاداتِ الٰہیّہ کے ساتھ متصف ہونا ہے اور حق تعالیٰ جَلْ اِلَّا کَ یہاں سے اس ماہِ مبارک میں جس قدر رحت وانعام کے دروازے کھلتے ہیں اُس کا کچھ نمونہ دیکھنا ہو تو بندہ کا رسالہ ''فضائلِ رمضان'' دیکھو۔

(۱۲) حضرت انس خلی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س سی اللہ و مرے دن کے واسطے کی چیز کو ذخیرہ بنا کر نہیں رکھتے تھے۔ یہ فاکدہ: لیعنی جو چیز ہوتی کھلا پلا کر ختم فرما دیتے۔ اس خیال سے کہ کل کو ضرورت ہوگی، اُس کو محفوظ نہ رکھتے تھے۔ یہ حضور کا غایت توکل تھا کہ جس مالک نے آج دیا ہے وہ کل بھی عطا کرے گا، یہ اپنی ذات کے لئے تھا۔ بیبیوں کا نفقہ ان کے حوالہ کر دیا جاتا، وہ جس طرح چاہیں تصرف کریں، چاہے رکھیں یا تقییم کر دیں۔ گر وہ بھی تو حضور ہی کی بیبیاں تقییم کہ دیں۔ گر وہ بھی تو حضور ہی کی بیبیاں تقییم، حضرت عائشہ فرائشہا کی خدمت میں ایک مرتبہ دو گونیں در ہموں کی نذرانہ کے طور پر پیش کی گئیں جن میں ایک تعیس، حضرت عائشہ فرائشہا کی خدمت میں ایک مرتبہ دو گونیں در ہموں کی نذرانہ کے طور پر پیش کی گئیں جن میں ایک لاکھ سے زیادہ در ہم تھے، انھوں نے طباق منگایا اور بھر بھر کر تقییم فرما دیا، روزہ دار تھیں، افطار کے وقت ایک روٹی اور زیون کا تیل تھا جس سے افطار فرمایا۔ باندی نے عرض کیا: ایک در ہم کا اگر آج گوشت منگا لیتیں تو آج ہم اُسی سے افطار کر لیتے۔ ارشاد فرمایا کہ اب طعن دینے سے کیا ہو، اُس وقت یاد دلا دیتی تو میں منگا دیتی "دکایاتِ صحابہ" میں ان سے اتباع کینے۔ ارشاد فرمایا کہ اب طعن دینے سے کیا ہو، اُس وقت یاد دلا دیتی تو میں منگا دیتی "دکایاتِ صحابہ " میں ان سے اتباع کرنے والوں کے کچھ نمونے دکھائے گئے ہیں، اس لئے اگر حدیث کا مطلب یہ ہو کہ نہ اپنے لئے نہ گھر والوں کے لئے در گھر والوں کے کھونہ ہوتا تھا تب بھی ہے محل نہ ہوگا۔

لا يدّخو: أي: لخاصة نفسه، فلا ينافي ما في الصحيحين: أنه ﷺ كان يدخر لأهله قوت سنة، وقيل: عدم الادّخار غالب أحواله أو في أوائل أمره؛ إذ قدثبت في البخاري عن أنس يقول: ما أمسى عند آل محمد صاع بر ولا صاع حب، وإن عنده تسع نسوة، والأولى أن يجمع: بأنه كان يدخر لهم قوت سنة، ثم من جوده وكرمه على الوافدين كان يفرغ زادهم قبل تمام السنة.

الفروى: بفتح الفاء وسكون الراء، نسبه إلى فرو اسم حده.

عن "عمر بن الخطاب هيه، أن رجلا جاء إلى رسول الله على فسأله أن يُعطيه، فقال النبي على: ما عندي شيء، ولكن ابْتع علي فإذا جاءني شيء قضيته، فقال عمر: يا رسول الله! قد أعطيته، فما كلّفك الله ما لا تقدر عليه، فكره النبي على قول عمو، فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله! أنفق المن عند عليه الإيارا ولا تخف من ذي العرش إقلالاً فتبسم رسول الله على وعُرِف البيشر في وجهه لقول الأنصاري،

ابتع: بتقديم الموحدة على المثناة الفوقية، أي: اشتر وأعدد واحسب الثمن عليّ، وروي بتقديم المثناة على الموحدة، أي: أحل علينا بدينك الذي عليك. قال الزمخشري: أتبعت فلانا عن فلان. قد أعطيته: أي: السائل قبل هذا، أو أعطيت الميسور من القول، وهو قولك: "ما عندي شيء" قاله المناوي. قلت: ويحتمل أن يكون الضمير إلى المال، والقصة مختصرة، وفي نشر الطيب عن الترمذي: أنه أتي إليه تسعون ألف درهم فوضعت على حصير، فما رد سائلا حتى فرغ منها، فجاءه رجل فسأله فقال: ما عندي شيء ولكن ابتع على، الحديث. فيحتمل أن يكون المرجع ذلك المال الذي قسمه على، لكن ظاهر الشفاء ألهما قصتان متغائران، وهو ظاهر شروح الشفاء، وهو الظاهر عندي.

قول عمو: [أي: من حيث استلزامه حرمان السائل، لا لمخالفته للشرع.] إقلالاً: قال القاري: هو مصدر، قلّ الشيء يقلّ وأقله غيره، وزاد في التاج: أن معناه الافتقار، وقال المناوي: من أقل بمعنى افتقر، وهو في الأصل بمعنى: صار ذا قلة. البشو: بكسر الموحدة، أي ظهر في وجهه البشاشة. ثم قال: هذا أُمرت. حدثنا عليّ بن حُجر، حدثنا شريك، عن عبد الله بن محمد بن عَقيلٍ،

حضور النُوَا فَيْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِي مِولِي مِنْ وَمِينِي وَ عَنور فِي وريافت فرمايايد كيا ہے؟ عرض کیا کہ آئندہ کی ضروریات کے لئے روک لیا ہے۔ حضور نے فرمایا مخصے اس کا ڈر نہیں ہے کہ اس کی بدولت کل قیامت کے دن جہنم کا کچھ دھواں تجھ تک پہنچ جائے اُس کے بعد ارشاد فرماید أنفق بلال! ولا تخش من ذي العرش إقلالا۔ اے بلال! خرچ كراور عرش كے مالك سے كى كانىيشە نەكر۔ حضوركى سخاوت اوركرم كے واقعات جس كثرت سے ہیں ان کے احاطہ کی کس کو طاقت ہے، اس کرم کے لئے یہ بھی ضروری نہ تھا کہ حضور کے پاس موجود ہی ہو، ضرورت مندول کے لئے قرض لے کران پر خرچ کرنا حضور کا عام معمول تھا جیسا کہ اوپر کی حدیث میں خود موجود ہے۔ ایک شخص نے حضرت بلال فیلنٹی سے پوچھا کہ حضور کے اخراجات کی کیا صورت تھی؟ انھوں نے فرمایا کہ حضور کے پاس تو کچھ رہتا ہی نہ تھا، میں ہی اخیر تک اس کا منتظم رہا۔ عادتِ شریفہ یہ تھی کہ جب کوئی مسلمان ہو کر حاضر خدمت ہوتا اور آپ اُس کو نگا دیکھتے تو مجھے اس کے انتظام کا تھم فرماتے۔ میں کہیں سے قرض لے کر اس کے کیڑے بنواتا اور کھانے کا انتظام کرتا۔ ایک دن مشرکین میں ہے ایک شخص میرے پاس آ یااور آکر کہنے لگا کہ مجھے بڑی وسعت حاصل ہے تہہیں جو کچھ قرض لینا ہو مجھ سے لے لیا کرواور کسی ہے قرض لینے کی ضرورت نہیں ہے۔ میں اُس سے قرض لینے لگا۔ ایک دن میں وضو كركے اذان كہنے ہى كو تھاكہ وہ مشرك چند تاجروں كو ساتھ لئے ہوئے آيااور مجھے ديكھ كر كہنے لگاكہ او حبشى! ميں نے کہا: حاضر ہوں۔ وہ نہایت تُرش روئی ہے مجھ کو بُرا بھلا کہنے لگااور کہا کہ اس مہینہ کے ختم میں کتنے ون باقی ہیں؟ میں نے کہا کہ مہینہ تو ختم کے قریب ہے۔ کہنے لگا کہ حیار دن باقی ہیں، اگر اُس وقت تک قرضہ ادانہ کیا تو تجھے قرضہ میں غلام بنالوں گا اور جسیا کہ پہلے غلامی کی حالت میں بکریاں چرایا کرتا تھا وہی صورت پھر ہو جائے گ۔

كِذَا أَمُرِت: قال القاري: أي: بالإنفاق وعدم الخوف، أو بالعطاء في الموجود وبالقول الميسور في المفقود، لا بما قاله عمر الحجاء في الموجود وبالقول الميسور في المفقود، لا بما قاله عمر على قال المناوي: قال تعالى: ﴿وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ [سـبأ: ٣٩]، وفيه: أن الإنفاق مأمور به في كل حال دعت المصلحة إليه ولو بنحو استدانة. علي بن حُجو: الحديث بسنده ومتنه مكرر، تقدم في آخر "باب فاكهة النبي الله الله الرواية هناك بالشك، وههنا بلفظ: "حليا وذهباً" بالجزم.

عن الرُّبيّع بنت معوِّذ بن عَفْراء قالتْ: أتيتُ النَّبي ﷺ بقِنَاع من رُطَب وأَجْر زُغْب، فأعطاني السَّار من الفناء وأحد السار من الفناء مِلْاً كَفِّه حُليًّا وذهبًا. حدثنا عليّ بن حَشْرِم وغير واحد قالوا: أخبرنا عيسى بن يونس،

حضرت بلال فال فی کہتے ہیں کہ اُس کی یہ باتیں مُن کر جو لوگوں پر گزرتی ہے جھے پر بھی گزری۔ میں عشاکی نماز کے بعد حضور سی کیا کہ حضور اتنی جلدی انظام کیا ہو سکتا ہے، اوا یکی کے لئے خصور سی کیا کہ حضور اتنی جلدی انظام کیا ہو سکتا ہے، اوا یکی کے لئے نہ آپ کے پاس چھے ہے نہ میرے پاس۔ میں روپوش ہو جاؤں، جب آپ اوا یکی فرمادیں گے میں حاضر ہو جاؤں گا ورنہ وہ جھے سخت ذلیل کرے گا۔ ضبح کی نماز سے قبل ایک شخص دوڑا ہوا آ یا کہ حضور بلا رہے ہیں، میں حاضر ہوا تو حضور نے فرمایا اللہ بھی اللہ بھی کے کو وہ سب قرضہ بے باق کیا اور حضور کو اطلاع دی کہ اللہ بھی گئے۔ خرضہ سے آپ کو سبلدوش کر دیا۔ حضور نے فرمایا کہ اس سامان میں سے بچھے بچا یا نہیں؟ میں نے عرض کیا کہ بچھے فرمایا کہ اس کو تقسیم کر دے کہ بچھے فرمایا کہ اس سامان میں سے بچھے بچا بیا نہیں؟ میں نے عرض کیا کہ بچھے فرمایا کہ اس سامان میں سے بچھے بچھ بیا یا نہیں؟ میں نے عرض کیا کہ بچھے فرمایا کہ اس کو تقسیم کر دے کہ بچھے راحت ملے۔ شام ہوگئی بچھ بچر بھی بھی گیا۔ عشا کے بعد حضور نے فرمایا، میں نے عرض کیا کہ مستحقین آ کے بی نہیں، وریافت فرمایا، میں نے عرض کیا کہ اللہ جل شانہ نے اس کو اللہ بھی بھی باتی ہے تو حضور نے وہ رات مجد میں گزاری، مکان پر تشریف نہیں لے گے۔ دوسرے دن عشا کے بعد بھر دریافت فرمایا، میں نے عرض کیا کہ اللہ جل شانہ نے اللہ کا شکرادا کیا اور اپنے مکانوں پر تشریف نے رابوداؤد)

زُغْب: [وهو صِغَرُ الشعر ولينه، والمراد صغر ريشه.] عيسى بن يونس: قال الترمذي والبزار: لانعرف هذا الحديث موصولاً إلا من حديث عيسى بن يونس، وهو عند الناس مرسل، وقال البخاري بعد إيراد هذا الحديث: لم يذكر وكيع وصلها ومحاضر عن هشام عن أبيه عن عائشة، وأشار بهذا أن عيسى تفرد بوصله. قال الحافظ العسقلاني: رواية وكيع وصلها ابن أبي شيبة عنه بلفظ: "ويثيب ما هو حير منها"، ورواية محاضر لم أقف عليها.

عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن الله عن عن عن عن الله عن عن الله عن عليها.

(10) حضرت عائشہ فل کھے اکہتی ہیں کہ حضور اقد س کھی گئے ہدیہ قبول فرماتے تھے اور اُس پر بدلہ بھی دیا کرتے۔

فاکدہ: کمال خلق ہے کہ ہدیہ واپس کرنے میں دوسرے کی دل شکنی کا خیال ہے اور بدلہ نہ دینے میں اُس کو کوئی نفع نہیں۔

بلکہ بسااو قات غلبۂ محبت میں آ دمی خود مشقت اُٹھا کر ہدیہ دیا کرتا ہے، بدلہ کی صورت میں اس کی دلداری بھی ہو گئی اور اس

کو کوئی نقصان بھی نہ ہوا بلکہ نفع ہوا۔ اس لئے کہ بعض حدیثوں میں ویُشِیْبُ مِنْهَا کی جگہ ویُشِیْبُ حَیْرًا مِنْهَا وارد ہے جس

کے معنی یہ ہوئے کہ اُس سے بہتر بدلہ دیتے تھے اور دوسری روایات سے بھی حضور کا یہ معمول معلوم ہوتا ہے کہ ہدیہ سے

زیادہ بدلہ دیتے تھے۔

#### بابُ ما جاء في حَيَاء رسول الله ﷺ

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود، حدثنا شعبة،

## باب۔ حضور اقد س طلقائیا کی حیا کا ذکر

فائدہ: یہ مضمون اگرچہ عادات کا جزو ہے اور اس لحاظ سے گذشتہ باب میں داخل ہو سکتا تھا گر غایتِ اہتمام کی وجہ سے اس کو مستقل ذکر کیا کہ خالق اور مخلوق دونوں کے ساتھ کے معاملات میں حیا پر ایک مستقل مدار ہے، حدیث میں وارد ہے کہ جب بچھ سے حیا جاتی رہے پھر جو چاہے کر گذر۔ حضور اقد س النگائی کا ہر کمال درجۂ منتہی پر تھا، جس باب کو شروع کیا جائے اس میں آپ کے اوصاف بیان کرنے کے لئے الفاظ کماحقہ میسر نہیں ہوتے، آپ کی حیا کے دو چار واقعات نہیں ہیں سیکر وں واقعات اس کے شاہد ہیں۔ حضرت ابن عمر خلاف فرماتے ہیں کہ آپ کشرتِ حیا کی وجہ سے کسی شخص کے چہرہ پر نگاہ نہیں جماتے تھے یعنی آئکھوں میں آئکھیں ڈال کر کسی سے بالمقابل نہ ہوتے تھے۔

امام ترفدی دو النسطیلیہ نے بھی نمونے کے طور پراس باب میں دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔ علاء نے لکھا ہے کہ حیا کئی قتم کی ہوتی ہے: ایک کرم کی حیا کہلاتی ہے، جیسا کہ حضور اقدس النظائیا نے جب حضرت زینب کا ولیمہ کیا تو کھانے سے فارغ ہونے کے بعد چند لوگ بیٹھے رہے اور باتوں میں مشغول رہے۔ نبی اکرم النظائیا پران کا بیٹھنا بار تھا اور بار بار بھی باہر تشریف لے جاتے بعد چند لوگ بیٹھے رہے اور باتوں میں مشغول رہے۔ نبی اکرم النظائیا پران کا بیٹھنا بار تھا اور بار بار بھی سورہ احزاب کے جاتے سے بھی اندر تشریف لاتے سے مگر شرم کی وجہ سے ان کو اٹھنے کا حکم نہیں فرمایا۔ قرآن پاک میں بھی سورہ احزاب کے اخیر کے قریب اس قصد کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ دوسری قتم عاشق کی اپنے محبوب سے شرم ہوتی ہے کہ بولنا بھی دشوار ہوتا ہے: شوق افزوں مانع عرض تمنّا داب حسن بار ہادل نے اٹھائے ایسی لذت کے مزے

حَيَاء: الحياء ههنا بالمد، وأما بالقصر فهو بمعنى المطر، وكلاهما ماخوذ من الحيوة، فإن أحدهما حيوة الأرض والآخر حياة القلب، وهو في اللغة: تغير وانكسار يعتري الإنسان من خوف ما يعاب به، وفي الشرع: خُلُق يبعث على اجتناب القبيح، وهو أقسام: منها حياء الكرم، كاستحيائه على أن يقول لمن طول القيام في وليمة زينب ها: انصرف، وحياء المحب من محبوبه حتى إذا خطر بقلبه هاج الحياء، وحياء العبودية بأن يشهد تقصيره فيها فيزداد خجلة، وحياء المرء من نفسه بأن تشرف همته فيستحيي من رضى نفسه بالنقص يجد نفسه مستحيا من نفسه حتى كان له نفسين، وهذا أكمل أنواع الحياء.

عن قتادة قال: سمعت عبد الله بن أبي عُتبة يُحدّث عن أبي سعيد الخدري في قال: كان رسول الله على أشد حياء من العذراء في خِدرها، وكان إذا كره شيئا عرفناه في وجهه.

تیسری قتم بندگی کی شرم ہوتی ہے کہ بندگی میں اپنے آپ کو قاصر پائے اور مولا سے شرم میں بڑھتا جائے۔ چوتھی خود اپنی ذات سے شرم ہوتی ہے کہ آ دمی ہمت سے کسی کام کو شروع کرے اور اُس میں کوئی نقص رہ جائے تو خود اپنے سے شرم کا آئی ہے کہ ذرا ساکام بھی نہ ہوا۔ کہتے ہیں کہ یہ شرم کا اعلی درجہ ہے۔ جو شخص خود اپنے سے شرماتا ہے وہ دوسر سے بطریق اولی شرمایا کرتا ہے۔

(۱) ابو سعید خدری خلافی کہتے ہیں کہ حضور اقدس سنگافی شرم و حیا میں کنواری لڑکی سے جو اپنے پردہ میں ہو، کہیں زائد بڑھے ہوئے تھے، جب حضور کو کوئی بات ناگوار ہوتی تو ہم آپ کے چہرہ سے پہچان لیتے۔ (حضور غایتِ شرم کی وجہ سے اظہارِ ناپسندیدگی بھی نہ فرماتے تھے)۔

فاكدہ: كنوارى جو اپنے پردہ میں ہو، كے دو مطلب علاء نے كھے ہیں: ایک جماعت علاء نے به فرمایا ہے كہ اس سے پردہ نشین كنوارى مراد ہے كہ وہ اُس كنوارى لڑى سے جو باہر پھرتى ہو، بہت زیادہ شر میلى ہوتى ہے گو كنوارى ہر ایک ہى شر م دار ہوتى ہے، اسى لئے شر بعت نے كنوارى لڑى كے نكاح كى اجازت كے لئے اُس كے سكوت كو كافى بتایا ہے كہ كنوارى كے لئے شرم طبعى چیز ہے اور بالحضوص پردہ نشین لڑى۔ اور بعض علاء نے پردہ نشین سے وہ لڑى مراد لى ہے جو پردہ میں تربیت دى گئى ہوكہ اُس كو عور توں سے بدہ بہت سے خاندانوں میں مروج ہے ہوكہ اُس كو عور توں سے بدہ بہت سے خاندانوں میں مروج ہے

عبد الله: [وهو عبد الله بن أبي عتبة البصري الفقيه الأعمى، أخذ عن أمّ المؤمنين عائشة ﴿ وأبي هريرة ﴿ والكبار من الصحابة، وهو معلم عمر بن عبد العزيز، وكان من بحار العلم، خرّج له الجماعة، مات سنة ثمان وتسعين.

خِدْرِها: بكسر الخاء المعجمة وسكون الدال المهملة، ستر يجعل للبكر في ناحية البيت، والظرف حال من العذراء أو صفة لها، وهو تتميم للفائدة، فإن العذراء إذا كانت متربية في سترها تكون أشد حياء لتسترها حتى عن النساء، بخلافها إذا كانت في غير بيتها، أو كانت داخلة خارجة فإنها كان مانعا منه، وجاء في رواية عنها: ما رأيت منه ولا رأى مني يعني الفرج. في وجهه: لأنه ما كان يتكلم بالشيء الذي يكرهه حياء، بل يتغير وجهه فيفهم كراهته له، وكذا البنت المخدرة غالباً لم تتكلم في حضور الناس بل يرى أثر رضاها وكراهتها في وجهها، وبهذا يظهر وجه الارتباط بين الجملتين.

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا وكيع: أحبرنا سفيان، عن منصور، عن موسى بن عبد الله بن يزيد الخَطْمي، عن مولى لعائشة هي قال: قالت عائشة: ما نظرت إلى فرج رسول الله على أو قالت: ما رأيت فرج رسول الله على قط.

کہ یہ لڑکی جس قدر شرمیلی ہوگی ظاہر ہے۔ دوسر امطلب بعض علاء نے اپنے پردہ میں ہونے سے کنایہ بتایا ہے شبِ عروس کا کہ کنواری لڑکی پہلی شب میں جس قدر شرمیلی ہوتی ہے وہ ظاہر ہے۔

(۲) حضرت عائشہ فیل خبا فرماتی ہیں کہ (حضور کی حیااور تستر کی وجہ سے) مجھے بھی آپ کے محل ِ شرم دیکھنے کی ہمت نہیں پڑی اور بھی نہیں دیکھا۔

فائدہ: جب حضور کی شرم کی وجہ سے ہمت نہیں پڑی تو خود حضور تو کیا دیکھتے، اور اصولی بات ہے کہ شرمیلے آدمی کے سامنے دوسرے کو مجبوراً شرم کرنا پڑتی ہے اور ایک دوسر کی روایت میں بالتقر تے اس کی بھی نفی ہے کہ نہ حضور نے بھی میرے ستر کو دیکھانہ میں نے حضور کے ستر کو دیکھا اور جب حضرت عائشہ فاضح با باوجود یکہ تمام بیبیوں میں سب سے زیادہ ہے تکلف تھیں، سب سے زیادہ محبوب تھیں، اُن کا بیا حال ہے تو اور وں کا کیا ذکر، چنانچہ حضرت ام سلمہ فرات ہے اور این کی جب حضور بیوی سکون و و قار کی تاکید فرماتے۔ حضرت ابن عباس فرات کی کی کہ حضور اقد س میں گئے جروں کے پیچھے جاکر عسل کیا کرتے، حضور کے کل ستر کو کبھی کسی نے نہیں دیکھا۔ نبوت سے قبل جب کہ کعبہ کی تعمیر ہور ہی تھی، حضور کبھی پھر اُٹھار ہے تھے، عرب کے دستور کے موافق کہ ستر کے چھپانے کا کچھ ایسا اہتمام نہ تھا، حضور نے لئگی کو پھر کے نیچے رکھ لیا، اُسی وقت بیہوش ہو کر گر گئے، حالانکہ شرعی احکام اُس وقت تک نازل بھی نہ ہوئے تھے۔

الخَطْمي: بفتح معجمة وسكون مهملة، نسبة إلى خطم قبيلة من العرب كذا قاله القاري وغيره، وضبطه المناوي بكسر أوله. مانظرت: [والمراد أنه كان من شدّة حيائه الله لا يمكنها النظر إلى فرجه، مع احتياطه بفعل ما يوجب امتناعها من رؤيته. وروى ابن الجوزيّ عن أم سلمة أنه من كان إذا أتى امرأة من نسائه: غض عينيه، وقنّع رأسه، وقال للّتي تحته: عليك بالسكينة والوقار] قال الحنفي: فإن حياءه من حيننذٍ تكون قليلة الحياء، وأغرب ابن حجر، حيث قال تبعا لميرك: إذ الخلوة مظنة وقوع الفعل به، ووجه غرابته لا يخفى، فإنه لو كان المراد هذا المعنى لقيل: أشدّ حياء من العذراء عند زفافها.

### بابُ ما جاء في حجامة رسول الله علين

حدثنا على بن حُجر، حدثنا إسماعيل بن جعفر،

# باب۔ حضور اقد س للنگائیا کے سینگی پچھنے لگوانے کا ذکر

فائدہ: اس باب میں مصنف والضیطیہ نے چھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں، جن میں سینگی کے استعال کے مختلف واقعات ذکر فرمائی ہیں۔ مقصود یہ ہے کہ معمولاتِ نبویہ میں علاج بدن اور دواکا استعال کرنا بھی تھا، علاج کا کرنا تو کل کے منافی نہیں ہے، اس لئے کہ نبی کریم النافی کے طور پر سینگی کا استعال متعدد اس لئے کہ نبی کریم النافی ہیں ہے۔ ہارے حضرت شاہ ولی اللہ صاحب والنسطیلہ احاد یث میں نقل کیا گیا ہے اور حق یہ ہے کہ تو کل اسباب کے منافی نہیں ہے۔ ہمارے حضرت شاہ ولی اللہ صاحب والنسطیلہ نے اپنی رسالہ میں جس میں اپنے مبشرات کو جمع کیا ہے اور اپنے بہت سے مکاشفات اور حضورِ اقد س النسلیلی سے خواہوں میں جو سوالات کئے ہیں، ذکر کئے ہیں۔ کلھا ہے کہ میں نے ایک مرتبہ حضور اقد س النافی ہے وحال کیا کہ اسباب میں جو سوالات کے ہیں، ور کر کرنے میں کوئی چیز افضل ہے؟ تو بھے پر حضور اقد س النسلیلی کی طرف سے ایک روحانی فیض ہوا جس کی وجہ سے اسباب و اولاد غرض ہر چیز سے طبیعت سر د پڑگی، اُس کے بعد میری طبیعت پر ایک انگشاف ہوا جس کا اثر یہ ہوا کہ طبیعت تو اسباب کی طرف متوجہ ہے اور روح تسلیم و تفویض کی طرف ما کل ہے فقطہ حق یہ اگشاف ہوا جس کا اثر یہ ہوا کہ طبیعت تو اسباب کی طرف متوجہ ہے اور روح تسلیم و تفویض کی طرف ما کل ہے فقطہ حق یہ کہ میں اللہ تعالی شانہ کی طرف سے ہے، اُس کے بعد میری عبی بناسکتے۔

از قضاسر كنگبيس صفرا فزود روغن بادام خشكى مے نمود

حجامة: هو بالكسر اسم من الحجم على ما ذكره الجوهري، وفي القاموس: الحجم: المص، المحجم والمحجمة بكسرهما: ما يحجم به، وحرفته الحجامة ككتابة، قال القاري: ولعلها مشتركة بينهما، وإلا فالمناسب للمقام المعنى الأول، وقال المناوي: وجه مناسبة هذا الباب بالشمائل أن من أجلها التوكل، وقضيته أن يكل حفظ بدنه إليه سبحانه وتعالى، ولا يتداوى بحجم ولا بغيره، فأزال ذلك ببيان: أن تدبير البدن مشروع غير مناف للتوكل؛ لأنه إسناد الأمر إليه تعالى واعتقاد استغنائه في التأثير.

عن مميد قال: سئل أنس بن مالك عن كسب الحجّام، فقال أنس: احتجم رسول الله على الموعنوف المحامة الموعنوف المحامة الموعنوف المحامة الموعنوف المحامة وقال: إن حَجَمه أبو طيبة، فأمر له بصاعين من طعام، وكلّم أهله فوضعوا عنه من خَواجه، وقال: إن المحامة المحامة المحامة به الحجامة، أو إن من أمثل ما دوائكم الحجامة.

مقد رات الله یہ کے سامنے کسی کا بھی بس نہیں ہے۔ سر کہ کے استعال سے صفر ابڑھ جائے اور بادام روغن کے استعال سے خشکی ہونے لگے۔ حضرت اقد س شاہ ولی اللہ صاحب والشیعلیہ کے ایک دوسرے رسالہ میں ہے کہ یہ اسباب کا مسئلہ منجملہ اُن تین وصیتوں کے ہے جن کی حضور اقد س شاہ کی اللہ عاصاحب قرمائی اور شاہ صاحب کے طبعی رجمان کے خلاف پر مجبور کیا گیا۔ دوسر اتفضیل شیخین کا ہے حضرت علی کرم اللہ وجہہ پر۔ اور تیسرا مسئلہ تقلید نہ چھوڑنے کا ہے کہ شاہ صاحب کا میلان تقلید کے چھوڑنے پر تھا مگر مجبور کیا گیا کہ کسی ایک امام کی تقلید ضرور کریں۔ تفصیل کا یہاں محل نہیں ہے۔ شاہ صاحب کے رسائل «فضل مبین» اور «فیوض الحربین» میں ہر دو کی تفصیلات ہیں۔

(۱) حضرت انس شلطنی سے کسی نے سینگی لگوانے کی اُجرت کا مسئلہ پوچھا کہ جائز ہے یا نہیں؟ انھوں نے فرمایا کہ ابوطیبہ نے حضور کے سینگی لگائی تھی، آپ نے دو صاع کھانا (ایک روایت میں تھجور بھی آیا ہے) مرحمت فرمایا اور اُن کے آقاؤں سے سفارش فرما کر اُن کے ذمہ جو محصول تھا، اُس میں کمی کرا دی اور یہ بھی ارشاد فرمایا کہ سینگی لگانا بہترین دواہے۔

أبو طيبة: بفتح طاء مهملة وسكون تحتية بعدها موحدة، قن لبني حارثة أو لأبي مسعود الأنصاري أو غيره، وخطأ الحافظ ابن حجر من قال: كالثوري لبني بياضة، اسمه نافع على الصحيح، وقول البغوي: ميسرة، ردّ بأنه اشتبه عليه باسم أبي جميلة الراوي حديث الحجامة، وقول ابن عبد البر: اسمه دينار، وهموه فيه؛ لأن دينار الحجام تابعي، روى عن أبي طيبة لا أبو طيبة نفسه. بصاعين: [تثنية صاع، والصاع أربعة أمداد، والمدّ عند أبي حنيفة رطلان فيكون الصاع ثمانية أرطال. فالحاصل أنه مكيال تكال به الحبوب ونحوه.] وكلّم أهله: [أي: وكلّم مواليه، وهم بنو حارثة على الصحيح.] خواجه: بفتح الخاء المعجمة، ما يوظف على المملوك كل يوم، ولفظ "كلم" مشعر بالشفاعة دون الأمر. الحجامة: [قال أهل المعرفة بالطب: ذلك لأهل الحجاز ومن كان في معناهم من أهل البلاد الحارّة، أمّا البلاد الباردة فالفصد لهم أولى، وهو: إخراج مقدار دم من وريد المريض بقصد العلاج.] أفضل: الخطاب للشباب من أهل الحرمين ككل دموي بقطر حار كالحجاز. الحجامة: شك من الراوي، قال القسطلاني: وأظنه إسماعيل، وكذا حكاه القاري عن ميرك شاه، ثم قال: فإن البخاري أخرجه من طريق ابن المبارك، عن حميد، عن أنس بلفظ: إن من أمثل ما تداويتم به الحجامة.

حدثنا عمرو بن علي، حدثنا أبو داود، حدثنا وَرقَاء بن عُمَر، عن عبد الأعلى، عن أبي جَميلة، عن أبي عَملة، عن علي علي علي علي علي علي علي علي علي المنان النبي علي المنان النبي علي المنان النبي عن عن جابر، عن حدثنا عَبدة، عن سفيان النوري، عن جابر،

فائدہ: جب حضور نے خود قیمت ادا فرمائی تو مسئلہ کا جواب ظاہر ہوگیا۔ غالبًا سوال کا منشا یہ ہوگا کہ بعض حدیثوں میں اس پیشہ کی مدمت آئی ہے جس کا مقصود یہ ہے کہ اس میں چونکہ خون چُوسنا پڑتا ہے جو ایک ناپاک چیز ہے اس لئے اس میں احتیاط کی بہت ضرورت ہے کہ منہ کو پاک کرنے کا اہتمام کیا جائے اور اس کی احتیاط رکھی جائے۔ اس طرح بعض دوسر بیشوں کے متعلق بھی بعض احادیث میں پچھ تنبیہات وارد ہوئی ہیں جس سے بعض لوگوں کو اشکالات اور اشتباہات پیدا ہوگئے، حالانکہ روایات کا مفہوم صاف اور واضح ہے کہ جس پیشہ کے متعلق بھی ارشادِ عالی وارد ہوا ہے اُس میں کوئی خاص اہم بات قابل لحاظ اور قابل اصلاح تھی جس پر تنبیہ مقصود ہے۔

حدیثِ بالا میں محصول سے یہ مراد ہے کہ غلام کو اس شرط پر چھوڑ دیا جاتا ہے کہ اتنی مقدار روزانہ ہا ے حوالہ کر دیا کرو،

بقیہ سے ہمیں کچھ کام نہیں وہ تمہارا۔ اس طرح کا غلام ''عبرِ ماذون '' کہلاتا ہے۔ ان کا روزانہ تین صاع مقرر تھا، حضور کی سفارش سے ایک صاع کم ہو کر دو صاع رہ گیا تھا۔ صاع میں علاء کا اختلاف ہے، فقہائے حنفیہ کے نزدیک تقریباً چار سیر وزن کا ایک صاع ہوتا ہے۔ حضور کا بیہ ارشاد کہ سینگی لگانا بہترین دوا ہے، بالکل صحیح ہے گر اس کے مخاطب حرمین کے نوجوان ہیں اور ایسے ہی ہر گرم ملک کے رہنے والے کہ ان کا خون رقیق ہونے کی وجہ سے بدن کے سطح ظاہر کی طرف زیادہ ماکل ہوتا ہے اور ملکی حرارت اس کو ظاہر کے زیادہ قریب کر دیتی ہے۔ اسی وجہ سے علاء چالیس سال سے زیادہ عمر والے کے لئے سینگی کو مفید نہیں بتاتے۔

(۲) حضرت علی شخصی کہتے ہیں کہ حضور اقد س منگی کے ایک مرتبہ سینگی لگوائی اور مجھے اُس کی مزدوری دینے کا تھم فرمایا، میں نے اُس کو اداکیا۔ فاکدہ: اس حدیث میں بھی دو فاکدے ہیں: سینگی کے استعال اور اُس کی اُجرت اداکرنے کا جواز۔

جَميلة: بجيم مفتوحة، اسمه ميسرة بن يعقوب.

(٣) ابن عباس الله كہتے ہيں كہ حضور نے گردن كى دونوں جانب پچھنے لگوائے اور دونوں شانوں كے در ميان اور اُس كى اُجرت بھى مرحمت فرمائى، اگر ناجائز ہوتى تو حضور كيسے مرحمت فرماتے۔

فائدہ: چونکہ سینگی لگانے میں منہ سے خون کھینچنا پڑتا ہے، اس وجہ سے بعض احادیث میں اس کمائی اور اس بیشہ کی بُرائی آئی ہے، جیسا کہ شروع میں گزرا ہے۔ بعض روایتوں میں اس کی کمائی کو ضبیث فرمایا ہے، جس کی بنا پر بعض علاء اس کی اجرت کو ناجائز فرماتے ہیں۔ امام احمد بن صنبل را الشخطیہ دونوں روایتوں میں اس طرح جمع کرتے ہیں کہ ممانعت کی روایت کو آزاد لوگوں کے حق میں، اور چونکہ ابو طیبہ بھی غلام ہے اس لئے اجرت دینے میں کوئی اشکال نہیں۔ ابن جوزی فرماتے ہیں کہ خبیث اس لئے فرمایا کہ بید ایک مسلمان کی ضرورت ہے جس کی اعانت میں کوئی اشکال نہیں۔ ابن جوزی فرماتے ہیں کہ خبیث اس لئے فرمایا کہ بید ایک مسلمان کی ضرورت ہے جس کی اعانت دوسرے مسلمانوں پر واجب ہے، اس لئے بلا اجرت سینگی لگانا چاہئے تھا۔ غرض علاء اس بارے میں مختلف ہیں۔ حضرت ابن عباس خلافی حضور کے اس فعل سے جواز پر استدلال کرتے ہیں کہ آگر بید ناجائز ہوتی تو حضور کیوں مرحمت فرماتے۔ (۴) ابن عمر خلافی فرماتے ہیں کہ حضور نے ایک سینگی لگانے والے کو بلایا جس نے آپ کے سینگی لگائی، حضور نے اُن سے ان کا روزانہ کا محصول دریافت فرمایۃ وانصوں نے تین صاع ہملایا۔ حضور نے ایک صاع کم کرادیااور سینگی لگائی، حضور نے اُن سے ان کا روزانہ کا محصول دریافت فرمایۃ وانصوں نے تین صاع ہملایا۔ حضور نے ایک صاع کم کرادیااور سینگی لگائے کی اجرت مرحمت فرمائی۔

الشعبيّ: بفتح شين معجمة وسكون عين مهملة، عامر بن شراحيل، نسبة لشعب بطن من همدان. [من أكابر التابعين وأحد الأعلام، وُلد في خلافة عمر همه قال: أدركت خمسائة من الصحابة أو أكثر، وقد مرّ به ابن عمر هما وهو يحدّث بالمغازي فقال: شهدت القوم وهو أعلم بها مِني، وقال ابن سيرين لأبي بكر: ألزم الشعبي، فلقد رأيته يستفتى وأصحاب النبي اللكوفة، وقال الزهري: العلماء أربعة: ابن المسيّب بالمدينة، والشعبي بالكوفة، والحسن بالبصرة، ومكحول بالشام، ولا حدثت بحديث إلا حفظته، توفي ه سنة ثلاث أو أربع ومائة.] الأخدعين: [هما عرقان في جانبي العنق، والحجامة على الأحدعين تمنع من أمراض الرأس والوجه والأذين والأسنان والأنف. وبين الكتفين: [أي: على كاهله، وهو أعلى ظهره، والحجامة على الكاهل تنفع من وجع المنكبين والحلق] ابن أبي ليلي: [اسمه عبد الرحمن الأنصاري المدني ثم الكوفي]

وسأله: كم خراجك؟ فقال: ثلثة آصُع، فوضع عنه صاعا، وأعطاه أجره. حدثنا عبد القدوس بن محمد العطّار البصريّ، حدثنا عمر بن عاصم، حدثنا همّام وجرير بن حازم قالا: حدثنا قتادة عن أنس بن مالك هيه قال: كان رسول الله على يحتجم في الأخدعين والكاهل، وكان يحتجم لسبع عشرة،

فائدہ: بظاہریہ وہی ابو طیبہ ہیں جن کا قصّہ باب کی پہلی حدیث میں گزر چکا ہے کہ ابتدا میں ان کاروزانہ محصول تین صاع یومیہ تھا، حضور کی سفارش پر ایک صاع کم کر دیا گیااور دو صاع رہ گیا۔

(۵) حضرت انس فیلنگی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س منتی گردن کی دونوں جانبوں میں اور ہر دو شانوں کے در میان سینگی لگواتے تھے اور عموماً کے ایا ۱۹ یا ۲ تاریخ میں اس کا استعال فرماتے تھے۔

فائدہ: ان تاریخوں کی اور بھی بعض روایتوں میں خصوصیت آئی ہے، اطب اے کا قول بھی اس کے موافق ہے۔ ابن سینا سے نقل کیا گیا ہے کہ سینگی لگانا مہینے کے شروع اور ختم میں اچھا نہیں ہے، بلکہ مہینے کے وسط میں ہونا چاہئے۔ اس روایت سے حضور اقد س سینگی لگوانا معلوم ہوتا ہے اور بھی جو روایات اس باب میں ذکر کی جارہی ہیں ان سے مختلف مقامات پر سینگی کا لگانا معلوم ہوتا ہے، جس کی وجہ سے کہ یہود نے خیبر میں حضور کو زہرِ قاتل جارہی ہیں ان سے مختلف مقامات پر سینگی کا لگانا معلوم ہوتا ہے، جس کی وجہ سے کہ یہود نے خیبر میں حضور کو زہرِ قاتل کھلا دیا تھا جو نہایت سخت تھا اور مقصد سے تھا کہ حضور کے وصال سے بیہ مخالفت کا قصہ ہی ختم ہو جائے، اگر چہ اُس گوشت کو جس میں زہر تھا حضور نے پورانوش نہ فرمایا تھا گر جس قدر حصہ بھی کھایا گیا تھا اُس کا اثر یہ تھا کہ وہ سمیت مختلف او قات

آصُع: اعترض على هذا الجمع: بأنه ليس في القاموس ولا في الصحاح، وإنما فيهما "أصوع" بالواو أو "أصوع" بالهمزة، وأحيب: بأن "آصع" مقلوب "أصوع" بالهمز، فصار "أءصع" بجمزتين، ثم قلبت الثانية ألفا. والكاهل: بكسر الهاء، مايين الكتفين، وقال ميرك: هو مقدم الظهر مما يلي العنق وهو الكتد. قالوا: والحجامة على الأخدعين تمنع من أمراض الرأس والوجه والأذنين والعينين والأسنان، وعلى الكاهل تنفع من وجع المنكب والحلق، وعلى ظهر القدم من قروح الفخذين والساقين وانقطاع اللمس والحكة العارضة في الأنثيين.

لسبع: وأخرج أبو داود من حديث أبي هريرة مرفوعاً: من احتجم لسبع عشرة وتسع عشرة وإحدى وعشرين كان شفاء من كل داء، وهو من رواية سعيد بن عبد الله الجُمَحي، وثقه الأكثرون ولينه بعضهم، وله شاهد من حديث ابن عباس عند أحمد والترمذي، رجاله ثقات لكنه معلول، وشاهد آخر من حديث أنس عند ابن ماجة وسنده ضعيف.

وتسع عشرة، وإحدى وعشرين. حدثنا إسحاق بن منصور، أخبرنا عبد الرزاق، عن مَعمر، عن قتادة، عن أنس بن مالك على ظهر القدم.

میں بالحضوص گرمی کے زمانہ میں بار بار عود کرتی تھی اور جس جانب مادہ کا زور ہوتا تھااُسی جانب حضور کو سینگی کے استعال کی ضرورت ہوتی تھی اور سمی مادہ چونکہ خون میں حلول کرتا ہے اور وہ سارے بدن میں سرایت کرتا ہے اس لئے مختلف مقامات پراُس کا زور ہوتا تھا۔

(۱) حضرت انس والنافظة فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النافیائی نے موضع ملک میں (جو مکہ مکر مہ اور مدینہ منورہ کے در میان ایک عبلہ ہے) حالتِ احرام میں پشت پر سینگی لگوائی۔

فائدہ: حالتِ احرام میں سینگی لگوانا بعض ائمہ کے زدیک مکروہ ہے لیکن حفیہ کے زدیک جائز ہے بشر طیکہ بال نہ اکھڑیں۔ ان روایات میں سینگی کا استعال کثرت سے نقل کیا گیا ہے اور بھی احادیث کی کتابوں میں سینگی کا استعال حضور کے قول اور فعل دونوں سے نقل کیا گیا ہے اور فصد کا استعال نقل نہیں کیا گیا، حالانکہ اطباء کے نزدیک فصد بہ نبیت سینگی کے زیادہ نافع ہے اور بہت سے امراض میں اکسیر ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ دونوں چیزیں علی الاطلاق نافع نہیں ہیں بلکہ ان میں تفصیل ہے۔ جاز کا ملک گرم ہے اور جسیا کہ پہلے گزر چکا ہے کہ اس ملک کے سینگی زیادہ مناسب ہے، اس لئے کہ موسم کے گرم اور سرد ہونے سے مزاجوں میں بے حد تفاوت ہو جاتا ہے۔ گرم ملکوں میں اور اس طرح دوسرے ملکوں میں گرمی کے زمانہ میں حرارت بدن کے ظاہری حظہ پر آ جاتی ہے اور باطنی حظہ میں برودت کا اثر ہوتا ہے،

وإحدى وعشرين: [لأنّ الدّم في أوّل الشهر وآخره يسكن، وبعد وسطه يتزايد ويهيج، وقد ورد حديث ابن عمر في تعيين الأيّام: الخميس، والثلاثاء، والاثنين، واحتنبوا يوم الأربعاء والجمعة والسبت والأحد، وروي أنه عليه السلام قال: الحجامة على الرّيق دواء، وعلى الشبع داء، وفي سبع عشرة من الشهر شفاء، ويوم الثلاثاء صحة البدن، ولقد أوصاني خليلي حبريل بالحجامة، حتى ظننت أنّه لابد منها.] مُحرم: كرهه مالك منه مطلقا، والحديث حجة عليه، وقالت الحنفية: لا بأس في احتجام المحرم ما لم ينقض شعراً. بملّل: كجمل، موضع بين مكة والمدينة على سبعة عشر ميلا من المدينة، ظرف لـــ"احتجم".

یمی وجہ ہے کہ گرمی کے زمانہ میں پیدنہ کی کثرت ہوتی ہے اور باطنی برودت کی وجہ سے کھانے کے ہضم میں دیر لگتی ہے اور مختلف امراض پیدا ہوتے ہیں، بخلاف سر د ملکوں کے۔ اور ای طرح سے سر دی کے زمانہ میں دوسر سے ملکوں میں آ دمی کی حرارت ماحول کی سر دی کی وجہ سے اندرونِ بدن میں چلی جاتی ہے جس کی وجہ سے ہضم میں قوّت پیدا ہوتی ہے، پیشاب میں بھاپ نگلتی ہے، امراض میں کمی ہوتی ہے، ای لئے بقراط کا مقولہ ہے کہ سر دی کے موسم میں اندرونِ بدن گرم زیادہ ہوتا ہے اور نیند زیادہ آتی ہے اور کھانا بسہولت ہضم ہوتا ہے، ای وجہ سے انتیال غذائیں سر دی میں بسہولت ہضم ہو جاتی ہوتا ہے اور نیند زیادہ آتی ہے اور کھانا بسہولت ہضم ہوتا ہے، ای وجہ سے انتیال سے نقصان نہیں ہوتا۔ سینگی میں جو کہ خور وغیرہ گرم چیزوں کے استعال سے نقصان نہیں ہوتا۔ سینگی میں چو نکہ خون ظاہر بدن سے اہل حجاز میں ظاہر بدن پر حرارت زیادہ ہوتی ہے اس لئے سینگی وہاں کے زیادہ مناسب ہے اور فصد میں اندرون بدن سے اور رگوں سے خون کھنچتا ہے اس لئے فصد وہاں کے مناسب نہیں ہے، ای لئے حضور کے استعال میں یہ منقول نہیں ہے، ای لئے حضور کے استعال میں یہ منقول نہیں ہے۔

### بابُ ما جاء في أسماء رسول الله ﷺ

حدثنا سعيد بن عبد الرحمن المخزوميّ وغيرُ واحد قالوا: حدثنا سفيان، عن الزُهريّ، عن محمد بن جُبَير بن مطعم ﷺ: إن لي أسماءً،

# باب۔ حضور اقد س طلح کیا کے بعض نام اور بعض القاب کا ذکر

فائدہ: حضور اقد س منتی ہے ہیں، چنانچہ تر ندی کی منتی کے لحاظ سے تعظیماً اور تعریفاً استعال کیے گئے ہیں، چنانچہ تر ندی کی شرح میں ابن العربی سے ایک ہزار نام نقل کیے جاتے ہیں۔ علامہ سیوطی والنسطیانی نے ایک رسالہ مستقل حضور اقد س النائیکیا کے ناموں میں تصنیف فرمایا ہے جس میں تقریباً پانچ سو نام ذکر کیے ہیں۔ احادیث میں خاص خاص مواقع میں خاص خاص ناموں کا ذکر کیا ہے، سب ناموں کا احصاکی ایک روایت میں نہیں ہے۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ میرے قرآن شریف ناموں کا ذکر کیا ہے، سب ناموں کا احصاکی ایک روایت میں نہیں ہے۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ میرے قرآن شریف میں سات نام ہیں: محمد، احمد، کیاں، طر، مزمل، مدثر، عبداللہ ناموں کی کثرت شرافت اور عزت پر عموماً ولالت کیا کرتی ہے۔ مصنف والنسطیانی نے ہر باب میں مختصر مختصر نمونہ کے طور پر چند احادیث وارد کی ہیں، اس لئے اس باب میں بھی صرف دو حدیثیں ذکر فرمائی جن میں نو نام آگئے ہیں۔

(۱) جبیر بن مطعم خلائی کہتے ہیں کہ حضور نے یہ ارشاد فرمایا کہ میرے بہت سے نام ہیں، منجملہ اُن کے "محمد" ہے اور "احمد" ہے اور "احمد" ہے اور "احمد" ہے، جس کے معنی مٹانے والے کے ہیں، حق تعالی عَلَى عَ

أسماء: جمع اسم، وهي: كلمة وضعت بإزاء شيء، متى أطلقت فهم منها، وهي إما معرفة أو مخصصة، وفي كون الاسم عين المسمى أو غيره خلاف طويل الذيل. قال القاري: المراد بالأسماء ههنا: ألفاظ تطلق على رسول الله ﷺ أعم من كونه علما أو وصفاً، وقد نقل ابن العربي في شرح الترمذي عن بعضهم: إن لله ألف اسم وللنبي ﷺ ألف اسم، ثم ذكر منها على سبيل التفصيل بضعا وستين، والمصنف ذكر منها تسعة، وقد أفرد السيوطي رسالة في الأسماء النبوية، سماها بـــ"البهجة السنية"، وقد قاربت الخمسائة. [والقاعدة: أن كثرة الأسماء تدل على شرف المسمى]

إن لي أسماء: وفي رواية للبخاري إن لي خمسة أسماء أي: أختص بها، لم يسم بها أحد قبلي، أو هي معظمها، أو هي مشهورها في الأمم الماضية، فالحصر الذي أفاده تقديم الجار إضافي. أنا محمّد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر، وأنا الحاشر الذي يُحشر الناس على قدمَيّ، وأنا العاقب، والعاقب الذي ليس بعده نبيٌّ. حدثنا أبو بنتح العاء وكسر الراء المهملين بكر بن عياش، عن عاصم، عن أبي وائل،

محمد: [سمّي بذلك إلهامًا من الله تعالى ورجاء لكثرة الحمد له، ولذلك قال حدّه لما قيل له: لم سميت ابنك محمدًا وليس في أسماء آبائك و لا من قومك؟: رجوتُ أن يُحمد في السماء والأرض، وقد حقق الله رجاءه، فإن الله حمده، وكذلك الملائكة والأنبياء والأولياء، وكما جاء: أن اسم محمد مكتوب على ساق العرش، وفي السموات السبع وفي قصور الجنة.] أحمد: [سمّي بذلك؛ لأنه الله أحمد الحامدين لربّه.] يُحشر: ببناء المجهول، والمعنى أنه يحشر قبل الناس، كما جاء في حديث آخر: أنا أول من تنشق عنه الأرض، فالمعنى ألهم يحشرون بعدي أو يتبعوني، وقيل: يحشرون على أثر زمان نبوتي، ليس بعدي نبى. ثم كل من الماحى والحاشر في الحقيقة هو الله، فإطلاقهما عليه لكونه سببا لهما.

ليس بعده: قيل: هذا قول الزهري، قال الحافظ العسقلاني: ظاهره أنه مدرج، لكن في رواية سفيان بن عيينة عند الترمذي أي: في الجامع بلفظ: "الذي ليس بعدي نبي". عيّاش: بفتح عين مهملة وتشديد مثناة تحتية آخره معجمة. معنی بھی "زیادہ تعریف کیے گئے "ہوں، اس صورت میں یہ لفظ پہلے لفظ کے ہم معنی ہے، لیکن پہلے معنی زیادہ مشہور ہیں۔
اس معنی کے اعتبار سے آپ سب سے زیادہ اللہ بھل گئے گئے تعریف کرنے والے ہیں جو دنیا کے اعتبار سے بھی ظاہر ہے اور آخرت میں ہے ہی کہ قیامت میں حمر کا جھنڈاآپ کے ہاتھ میں ہوگا۔ مقام محمود آپ کے لئے ہے، شفاعت کے وقت آپ اللہ بھل گئے گئی الیمی حمد کریں گے جو بھی بھی کسی نے نہ کی ہو۔ حضور خود ارشاد فرماتے ہیں کہ اُس وقت اللہ بھل گئے گئی وہ تعریفیں مجھے القا ہوں گی جو اس وقت اللہ بھل گئے گئی کی ہوں علما ہے کہ "محمد" حضور کا مخصوص نام ہے جو پہلے لوگوں میں سے مجھے القا ہوں گی جو اس وقت متحضر نہیں ہیں۔ علماء نے لکھا ہے کہ "محمد" حضور کا مخصوص نام ہے جو پہلے لوگوں میں سے کسی نے نہیں رکھا، البتہ جب حضور کی ولادت کا زمانہ قریب تھا تو بہت سے لوگوں نے اس امید پر کہ شاید ہماری ہی اولاد ان بثارتوں کی مستحق بن جائے جو پہلی کتابوں میں ہیں اور یہی نبی بن جائے، محمد نام رکھا، لیکن ہوانگہ کیٹ یُحمیک رسالت کو تجویز فرماتا ہے۔

(۲) حذیفه و الله الله ایک مرتبه حضور اقد سلط الله عند استه میں ملا۔ حضور تشریف لے جارہے تھے تذکرةً حضور فی اور فی اور نیام "محمد" ہے اور "نبی الرحمہ" ہے اور "نبی التوبہ" ہے اور "منگفی" ہول اور "حاشر" ہول اور "نبی ملاحم" ہول۔ فاکدہ: ان اساء کو خاص طور سے اس لئے ذکر کیا کہ بیا نام پہلی کتابول میں پیشن گوئی کے طرز پر لکھے ہوئے تھے۔

نبيّ الرحمة: [قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ﴾ (الأنبياء:١٠) فقد رحم الله جميع المخلوقات لأمنهم به من الخسف والمسخ وعذاب الاستيصال.] ونبي التوبة: [أي: نبيّ مخبر عن الله عزّ وحلّ بقبوله بالتوبة بشروطها، أو نبيّ يأمر بالتوبة، أو نبيّ كثير التوبة، فقد ورد: أنّه كان يستغفر الله ويتوب إليه في اليوم سبعين مرّة أو مائة مرّة.] المقفّى: بفتح القاف وكسر الفاء المشددة، أي: الذي قفى آثار من سبقه من الأنبياء وتبع أطوارهم، قال تعالى: ﴿أُولِئِكَ اللّهُ فَيِهُدَاهُمُ التُتَدِهُ (الأنعام: ٩٠) يعني أنه متبع للأنبياء في أصل التوحيد ومكارم الأخلاق وإن كان مخالفا بعضهم في بعض الفروع، وروي بصيغة المفعول، أي: أنا الذي قفي بي على آثار الأنبياء، أي: أرسلت إلى الناس بعدهم وحتم بي الرسالة، يقال: قفوت أثر فلان، أي: تبعته، وقفيت على أثره بفلان، أي: اتبعته إياه، قال تعالى: ﴿وَقَفَيْنَا عَلَى النَّرَهِمُ بِرُسُلِنَا﴾ (المائدة: ٤١) فحذف حرف الصلة في الحديث تخفيفا.

ونبي المَلَاحم. حدثنا إسحاق بن منصور، حدثنا النّضر بن شُميل، أخبرنا حمّاد بن سلمة، عن عاصم، عن زِرٍّ، عن حذيفة، عن النبي على نحوه بمعناه. هكذا قال حماد بن سلمة عن عاصم، عن زر"، عن حذيفة ناهيه.

الل كتاب ان اساء و صفات سے آپ كو پېچانتے تھے۔ ان ميں پہلا نام "نبي الرحمه" ہے، جس كا ترجمه ہے رحمت كا نبي يعني حق تعالی مِلْ مِثَا فِي آپ کی ذات و صفات کو مسلمان اور کافرسب کے لئے باعثِ رحمت بنایاہے، چنانچہ خود قرآن شریف میں ہے ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧] جم نے تم كو تمام عالم كے لئے رحمت بناكر بھيجا ہے۔ مسلمانوں کے لئے آپ کا رحمت ہونا تو ظاہر ہے کہ دنیا وآخرت میں آپ ہی کا وسیلہ ہے، کفار کے لئے اس لئے کہ حضور کے الطاف و شفقت کی وجہ سے پہلی امتوں کی طرح اس امت پر عذابِ عامہ نازل نہ ہوا بلکہ قرآن پاک میں یہ وعدہ ہو گیا کہ آپ کے ہوتے ہوئے ان کافروں کو ہر گز عذاب نہ کریں گے۔اور نیزا تنے آپ کے دین کا بقارہے گا تنے تمام عالم کا نظام باقی رہے گا، جس وقت تمام دنیا میں ایک بھی اللہ کا نام لینے والا باقی نہ رہے گا نظامِ عالم در ہم برہم ہو کر قیامت قائم ہو جائے گا۔ نیز آپ کی بعثت تمام عالم کے لئے ہے، کسی امت یا جماعت کی خصوصیت نہیں ہے، اس لحاظ سے بھی آپ تمام عالم کے لئے رحمت ہیں کہ جس کا دل چاہے اس رحمت میں داخل ہو جائے۔ نیز آپ لوگوں کے آپس میں تراحم اور ا یک دوسرے کے ساتھ رحمت اور شفقت کی تعلیم لے کرآئے ہیں، اس لحاظ سے بھی آپ رحمت کے نبی ہیں۔ نیز اللہ کی رحمت کے دروازے آپ کی وجہ سے کھلے ہوئے ہیں۔ نیز آپ اللہ کی رحمتوں کی خبریں اور بشارتیں دینے والے ہیں،

المُلَاحِم: بفتح الميم وكسر الحاء المهملة، جمع ملحمة، وهي: الحرب ذات القتل الشديد، سمي بما؛ لاشتباك الناس فيها كالسُّدي واللحمة في الثوب، وقيل: لكثرة لحوم القتلي فيها، سمي ﷺ؛ لكثرة الجهاد مع الكفار في أيام دولته، وكذا بعده مستمر في أمته إلى أن يقتل آخرهم الدجال، وفي القاموس: سمي به؛ لأنه سبب لالتيامهم واجتماعهم، وقال شارح: الملحمة: الوقعة العظيمة في الفتنة. هكذا قال حمّاد: ذكر المصنف هذا السند الثاني لمكان الاختلاف بين السندين، ثم نبّه بهذا الكلام على محل الخلاف بأن حماد بن سلمة لم يقل: عن عاصم، عن أبي واثل كما قاله أبو بكر بن عياش، بل ذكر بدل أبي وائل زراً.[واختلاف الإسنادين من راويين محمول على تعدّد الطرق]

ان معانی کے اعتبار سے بھی آپ رحمت کے نبی ہیں۔ نیز آپ کا دین سر اسر رحمت ہے۔ اس لئے بھی آپ رحمت کے نبی ہیں، نیز آپ کی امت کی صفت قرآن شریف میں ﴿ رَحْمَاءُ مِیّا ہُمّا الفتح: ٢٩] وارد ہوئی ہے، لینی آپ میں رحمت کا برتاؤ کرنے والے، اس لحاظ سے بھی آپ رحمت کے نبی ہیں۔ دوسرا نام آپ کا "نبی التوبہ" ہے جس کا ترجمہ ہے توبہ کا نبی کہ آپ کی امتوں آپ کی امت کے لئے صرف توبہ اپنے شرائط کے ساتھ گناہوں کی معافی کے لئے کافی کر دی گئی، بخلاف بعض پہلی امتوں کے کہ ان کی توبہ قبول ہونے کے لئے قتل نفس وغیرہ شرط تھا۔ نیز آپ امت کو کثرت سے توبہ کا تھم کرنے والے ہیں۔ نیز آپ خود نہایت کثرت سے توبہ کا تھم کرنے والے ہیں، ان وجوہ میں سے ہر وجہ ایس ہے جس کی بناء پر حضور کو توبہ کا نبی کہا جا سکتا ہے۔ ایسے ہی ایک نام "مقتی " ہے لیعنی سب سے پیچھے آنے والا، جس کے بعد کوئی نبی نہ ہو، یا پہلے انبیاء کا اتباع کرنے والا۔ علماء نے دونوں معنی کھے ہیں۔ دوسرے معنی کا عاصل ہے ہے کہ اصل توحید اور اصول وین میں آپ جملہ انبیاء علیہ انبیاء گیا ہیاء ایک دوسرے کے اصل وین، توحید اور مکارم اخلاق میں موافق رہے، فروعاتِ انبیاء عَلَیْ اللّٰ کے موافق شے اور تمام انبیاء ایک دوسرے کے اصل وین، توحید اور مکارم اخلاق میں موافق رہے، فروعاتِ نہیں اختلاف رہا۔ ایک نام "حاشر" ہے جس کا مطلب گذشتہ حدیث میں گزر چکا ہے۔

ایک لقب آپ کا "نبی الملاحم" ہے (بینی ملحموں کا نبی) ملحمہ اُس لڑائی کو کہتے ہیں جس میں بہت کثرت ہے قبل و قبال ہو۔
حضور کے اس نام کی وجہ ظاہر ہے کہ جہاد جس قدر حضور کے زمانہ میں اور حضور کی امت میں ہوا اتنا کی نبی کی امت میں نہیں ہوا، نیز اس امت میں ہمیشہ رہے گا، چنا نچہ آپ کی پیشن گوئی ہے کہ میری امت میں جہاد قیامت تک رہے گا حتی کہ اخیر حظیہ امت د ظال سے قبال کرے گا۔ بعض علاء نے فرمایا ہے کہ اس لفظ کے معنی اجتماع اور التیام کے ہیں اور حضور کی امت میں جو اجتماعی صورت گزر چکی ہے اور باوجودِ اختلافات اس گئے گزرے دُور میں بھی پائی جاتی ہے، کس نبی کی امت میں السی مسلسل نہیں پائی جاتی۔ نیز ملحمہ کے معنی فتنہ عظیم کے بھی ہیں، اس معنی کے اعتبار سے بھی حضور کا نام صحیح ہے، اس الی مسلسل نہیں پائی جاتی۔ نیز ملحمہ کے معنی فتنہ عظیم کے بھی ہیں، اس معنی کے اعتبار سے بھی حضور کا نام صحیح ہے، اس نہیں ہے، ایک د اس امت میں قیامت کے قریب ایسے بڑے بڑے اور سخت سخت فتنے پیدا ہوں گے جن کی نظیر کسی نبی کی امت میں نہیں ہے، ایک د ظال بی کا فتنہ ایسا سخت ہے کہ حد نہیں ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ حضرت نوح علیک آئی د ظال بی کا فتنہ ایسا سخت ہے کہ حد نہیں ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ حضرت نوح علیک آئی والے ہیں جن کے آثار شروع ہیں۔ اللّٰہم احفظنا منہا بمنگ و فضلک و جاہ نبیک و حبید کی .

### باب ما جاء في عيش النبي عليا

حدثنا قُتيبة بن سعيد، حدثنا أبو الأحوص، عن سِمَاك بن حرب،

## باب۔ حضور اقد س لٹنگائیا کے گزر او قات کا ذکر

فاکدہ: یہ باب پہلے بھی گذر چکا ہے۔ بعض نسخوں میں سب روایات ایک ہی جگہ ذکر کی ہیں، مقام کے مناسب بھی یہی بات ہے، لین جو نیخ ہمارے پاس موجود ہیں اُن میں یہ باب مکرر پایا جاتا ہے۔ اگر نقل کرنے والوں کی غلطی سے ایسا نہیں ہوا تو بہت ممکن ہے کہ خود امام ترخدی والصحلیہ نے کمی مسلحت سے اس کو مکرر لکھا ہو۔ غور سے متفرق مصالح اس کی سمجھ میں آتی ہیں، ممکن ہے کہ امام ترخدی نے ایک لطیف اشارہ اس طرف کیا ہو کہ حضور کا اس فقر اور نظی کو اختیار فرمانا ابتدائے زمانہ کی طرف اول اشارہ فرمایا اور وفات کے قریب اس باب کو ذکر فرما کر اخیر زمانہ کی طرف اثارہ فرمایا کہ باوجود خیبر اور حنین وغیرہ کی عندیتوں کے اپنا حال وہی فقر و فاقہ تھا اور حق یہ ہے کہ حق تعالیٰ جُلُ ہُمُّ حرص وطبح وُر فرما کے ققر و فاقہ میں بھی لذت ہے۔ نبی کریم شانی کا ارشاد ہے کہ حق تعالیٰ جُلُ ہُمُّ نے فرمایا کہ میرے لئے مکہ کی زمین کو کو سونے کی بنادے۔ میں نے عرض کیا: یا اللہ! یہ نبیر بلکہ ایک دن پیٹ بھر کر کھاؤں تاکہ تیرا شکر کروں اور ایک دن بھوکا کو سونے کی بنادے۔ میں نے عرض کیا: یا اللہ! یہ خبیر بلکہ ایک دن پیٹ گور کر گھاؤں تاکہ تیرا شکر کروں اور ایک دن بھوکا موں کہ تیرے سامنے عاجزی کروں۔ حضور اللہ! گھا کا ارشاد ہے کہ میں تم لوگوں پر فیل گئ تھی اور تم اُس میں اس طرح دل لگاناور می تم کو جھی ای طرح ہلاک کر دے جیسا کہ ان کو ہلاک کر دیا۔ ای لئے حضور اکر م المنظم کی دین سے خور کر کھاؤں۔ مصنف والسطیلیہ نے اس موجودہ بس جو پہلے انواب میں گزر چکی ہیں۔ بس میں ذر کی ہیں، جن میں ہے بعض مکرر ہیں جو پہلے انواب میں گزر چکی ہیں۔

 قال: سمعت النعمان بن بشير يقول: أَلَسْتُم في طعام وشراب ما شئتم؟ لقد رأيت نبيكم على وما يجد من الدَّقَل ما يملأ بطنه. حدثنا هارون بن إسحاق، حدثنا عبدة، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة على قالت: إن كنا -آل محمد- نمكُثُ شهراً ما نستوقد بنارٍ، إن هو إلا التمر والماء. حدثنا عبد الله بن أبي زياد، حدثنا سيار، حدثنا سهل بن أسلم، عن يزيد بن التمر والماء عن أنس،

(۱) نعمان بن بشر رفی نی کہ کیاتم لوگ کھانے پینے میں اپنی مرضی کے موافق منہمک نہیں ہو؟ (اور جتنا دل چاہے تم لوگ نہیں کو کیا تم لوگ نہیں کھاتے ہو؟) حالانکہ میں نے حضور اقد س من کھا ہے کہ آپ کے یہاں ردی تھجوریں بھی پیٹ بھر نہیں تھیں۔ فائکہ ہ: یہ حدیث سالن کے باب میں دوسرے نمبر پر گزر چکی ہے۔

(۲) حضرت عائشہ فرانی ہیں کہ ہم لوگ یعنی حضور کے اہل و عیال ایک ایک ماہ تک تھہرے رہتے ہمارے یہاں آگ نہیں جلتی تھی، صرف تھجور اور پانی پر گزارا تھا۔ فائدہ: آگ نہ جلنے کا مطلب ہیہ ہے کہ پکانے کے لئے کوئی چیز ہوتی ہی نہ تھی جس کے لئے آگ جلانا پڑتی۔ علاء نے لکھا ہے کہ پانی کا تذکرہ اس لئے فرمایا کہ تھجور بھی اتنی نہ تھی کہ بغیر پانی کی مدد کے پیٹ بھرنے کے لئے گافی ہوتی، بلکہ چند تھجوریں کھانے کے بعد پانی چینے سے پیٹ بھرنے کی مقدار ہوتی تھی۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ دو مہینے کا جاند نظر آ جاتا تھا اور حضور کے گھروں میں مطلقاً آگ جلنے کی نوبت نہ آتی تھی۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ دیش سے کہ گھروں میں مطلقاً آگ جلنے کی نوبت نہ آتی تھی۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ میں آگ جلنے کی نوبت نہ آتی تھی۔

ألستم: [أي: ألستم متنعمين في طعام وشراب الذي شئتموه من التوسعة والإفراط.] ما شئتم: "ما شئتم" صفة مصدر محذوف، أي: ألستم منعمين في طعام وشراب مقدار ما شئتم، فــــ"ما" موصولة، ويجوز أن يكون مصدرية.

آل محمد: بدل من ضمير الفاعل وبالنصب على المدح، أو بتقدير "أعني"، وجعله خبر "كنا" بعيد؛ لأن المقصود بالإفادة ليس كونهم آل محمد، بل قولها: "نمكث". ما نستوقد: حال، وجعله خبراً بعد خبر بعيد. بنار: [أي: ما نوقد نار الطبخ أو الخبز.] عبد الله بن أبي زياد: بالإضافة إلى لفظ الجلالة، فما في بعض النسخ بدونه تصحيف من الناسخ، وبلفظ الجلالة أخرجه المصنف في جامعه.

عن "أبي طلحة هيه قال: شكونا إلى رسول الله ﷺ الجُوع، ورفعنا عن بُطُوننا عن حَجَرٍ حَجَرٍ،

حضرت عائشہ فِالنَّهُ مِا النَّهِ عَلَيْ عَمُ عَرْت عروه وَالنَّوْدَ فِي جِهاكه خاله جان! پھر كس چيز ير گزاره تها؟ فرماياكه تھجور اورياني، البتہ حضور النا کیا ہے کچھ پڑوسی انصار میں ایسے تھے جن کے یہاں دودھ کے جانور تھے، ان میں سے کوئی ہدیہ کے طور پر دودھ پیش کر دیتا تو وہ ہم کو بھی پلایا جاتا تھا۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ ڈیڑھ مہینہ مسلسل ایسا گزر جاتا کہ حضور کے گھر میں روشنی کے لئے پاکسی اور چیز کے لئے آگ نہ جلتی تھی۔ روشنی کے لئے آگ جلنے سے مراد چراغ کا جلنا ہے (جمع الوسائل)ایک حدیث میں آیا ہے کہ ایک مرتبہ حضرت ابو بکر صدیق فیلٹی نے بکری کی ایک ٹانگ پیش کی، رات کا وقت تھا، حضرت عائشہ فالطح اند ھیرے ہی میں اُس کے مکڑے کرنے لگیں، کسی نے کہا کہ گھر میں چراغ نہیں ہے؟ فرمانے لگیں کہ اگر چراغ میں جلانے کے لئے تیل ہوتا تو اُس کو کھانے ہی میں نہ استعال کرتے۔ علماء نے لکھا ہے کہ حضور نے اپنے اور اینے گھر کے لوگوں کے لئے اس حالت کو پیند فرمایا، حالا تکہ خزانوں کی تنجیاں حضور پر پیش کی گئیں، اس کے بعد امت حار حصّوں پر منقسم ہو گئی: ایک وہ جماعت جضوں نے نہ تو خود دنیا کی طرف رُخ کیا نہ دنیا ہی نے ان کا ارادہ کیا، جبیبا کہ حضرت صدیق اکبر فالفخد۔ دوسری وہ جماعت جنھوں نے دنیا کا رُخ نہ کیا لیکن دنیا نے ان کا ارادہ کیا، جیسے کہ حضرت فاروق اعظم خلینے۔ تیسرے وہ لوگ جنھوں نے دنیا کی طرف رُخ کیا، اور دنیا نے بھی ان کی طرف رُخ کیا جیسے بنو اُمیّہ کے بادشاہ عمر بن عبد العزیز کے علاوہ۔ چوتھے وہ لوگ جضول نے دنیا کا ارادہ کیا، مگر دنیا نے ادھر کا رُخ نہ کیا جیسے وہ لوگ جن کو الله نے فقیر بنایااور دنیا کی محبت ان کے دل میں ہو گئے۔ (مناوی)۔

(٣) ابو طلحہ و النفخ کہتے ہیں کہ ہم لوگوں نے حضور اقد س النفکی ہے شدتِ بھوک کی شکلیت کی اور اپنے پیٹ پر بندھے ہوئے پیشر د کھلائے کہ ہر شخص کے پیٹ پر بھوک کی شدت کی وجہ سے ایک ایک پھر بندھا ہوا تھا۔ حضور اقد س النفکی ہے آنے اپنے پیٹ پر دو پھر بندھے ہوئے د کھلائے کہ حضور کو شدتِ بھوک ہم سے زیادہ تھی اور ہم سے زیادہ وقت بدون کھائے گزر چکا تھا۔

عن بُطُوننا: حكي عن الطيعيّ: أن "عن" الأولى متعلق بـــ"رفعنا" بتضمين معنى الكشف، والثانية صفة مصدر محذوف، أي: كشفنا ثيابنا عن بطوننا كشفا صادراً عن حجر حجر، وقال زين العرب: "عن حجر" بدل اشتمال عما قبله.

فرفع رسول الله على عن بطنه عن حجرين. قال أبو عيسى: هذا حديث غريب من حديث أبي طلحة لا نعرفه إلا من هذا الوجه.

فاکدہ:الل مدینہ کی یہ عادت تھی کہ شدت بھوک کے وقت جب عاجز ہو جاتے تو پیٹ سے پھر باندھ لیتے تاکہ اُس کی تخق کی وجہ سے چلخ پھرنے میں ضعف لاحق نہ ہو۔ بعض علماء کی رائے ہے کہ یہ مدینہ کے ایک پھر کے ساتھ خاص ہے جس کا نام ''مشبعہ'' ہے،اُس پھر میں اللہ بَلَ ﷺ نے یہ خاصیت رکھی ہے کہ اُس کے باندھ لینے سے بھوک میں کسی قدر تسکین ہو جاتی ہے لیکن ظاہر پہلا ہی قول ہے،اس لئے کہ اب بھی اکثر ایباکیا جاتا ہے کہ شدت بھوک کے وقت پیٹ سے کسی کپڑے کا شخت باندھ لینا ضعف اور بھوک کی بے چینی میں مفید ہوتا ہے۔ بعض علماء نے کہا ہے کہ خالی پیٹ میں نفخ پیدا ہونے کا اختال ہوتا ہے اور پھر کو یا کسی سخت بالکل خالی ہو جائے تو انترایوں کے اثر جانے کا خدشہ ہوتا ہے، بالخصوص چلنے پھرنے میں اور پیٹ کو باندھ لینے سے یہ خدشہ نہیں رہتا، ہو جائے تو انترایوں کے اثر جانے کا خدشہ ہوتا ہے، بالخصوص چلنے پھرنے میں اور پیٹ کو باندھ لینے سے یہ خدشہ نہیں رہتا، نیز پیٹ کے بالکل خالی ہو جائے سے کہ خدشہ نہیں دہتا،

فوفع إلخ: أشكل على الحديث بروايات الوصال وقوله عليه الصلوة والسلام: يطعمني ربي ويسقيني، ولذا اضطر ابن حبان إلى إنكار أحاديث "وضع الحجر" رأسا، وليس كذلك، وإنما ثابتة بوجوه، فلا بد من الجمع: بأن الإطعام منه تعالى مخصوص بالوصال، أو يجمع بشيء آخر بمثل اختلاف الأحوال باختلاف الأوقات، أو بحمل ذلك على أول الأمر، وقال المناوي: فعل ذلك؛ ليعلم صحبه أن ليس عنده ما يستأثر به عليهم، لا أنه فعله من شدة الجوع، فإنه كان يبيت عند ربه ليطعمه ويسقيه، ويدل لذلك ما جاء عن جمع: أنه كان مع ذلك لا يتبين عليه أثر الجوع أصلاً، وبهذا يعلم أن لا ضرورة إلى ما سلكه أبو حاتم ابن حبان من إنكار أحاديث "وضع الحجر" رأساً في قوله: إنما باطلة لخبر الوصال، وإن الرواية إنما هي "الحجز" بالزاي فتصحف، قال الحافظ ابن حجر: وقد أكثر الناس في الرد عليه.

هذا الوجه: قال القاري: يعني غرابته ناشئة من طريق أبي طلحة لامن سائر الطرق، وقال ميرك: ورواته ثقات، يعني فلا يضره الغرابة، فإنما لا تنافي الصحة والحسن، فإن الغريب ما يتفرّد برواية عدل ضابط من رحال النقل، فإن كان التفرد برواية متنه فهو غريب متنا، وإن كان برواية عن غير المعروف عنه، كأن يعرف عن صحابي فيرويه عدل وحده عن صحابي آخر فهو غريب إسناداً، وهذا هو الذي يقول فيه الترمذي: غريب من هذا الوجه، بنحوه حزم المناوي إذ قال: غرابته ناشئة من طريق أبي طلحة لا من سائر الطرق، وقال البيجوري: غريب من حديث أبي طلحة، أي: حال كونه من حديث أبي طلحة.

ومعنى قوله: "ورفعنا عن بطوننا عن حَجرٍ حَجرٍ" كان أحدهم يشدُّ في بطنه الحجر من الجَهدِ والضَّعفِ الذي به من الجُوع.

وہ یہ کہ بہت کی احادیث میں یہ مضمون وارد ہوا ہے کہ حضور اکر م سنگیا گئی گئی دن کا مسلسل روزہ رکھا کرتے تھے اور جب صحابہ کرام نے حضور کے اتباع میں روزوں کے تسلسل کا ارادہ کیا تو حضور نے منع فرما دیا اور یہ ارشاد فرمایا کہ یہ میری خصوصیت ہے کہ بغیر افطار کے کئی دن کا مسلسل روزہ رکھوں، اس لئے کہ حق تعالیٰ بَلَ بَا جھے کھلاتے اور پلاتے ہیں۔ یہ کھلانا پلانا کس طرح ہوتا تھا، یہ اپنی جگہ پر ہے، لیکن اس سے یہ معلوم ہوا کہ ظاہری طور پر کھانایینا چھوڑ نے سے حضور پر کھانایینا چھوڑ نے سے حضور پر کھونا پلانا کس طرح ہوتا تھا، ایسی صورت میں پیٹ سے پھر باندھنے کی ضرورت باقی نہیں رہتی اور چونکہ روزے والی موایات کثیرہ ہیں اس لئے بعض علاء نے محدثین کے قواعد کے ما تحت ان پھر والی روایتوں کو ضعیف قرار دیا۔ لیکن اکثر محدثین کی شخیق یہ ہے کہ اس مضمون کی روایات بھی گئی ہیں، نیز روزے والی روایتوں سے کوئی ایسی مخالف حالات پر حمل نہ ہو سکتا ہو، اس لئے ان روایات کے ضعیف قرار دینے کی ضرورت نہیں اس کے بعد پھر مختلف اقوال ان دونوں روایتوں کے متعلق وارد ہوئے ہیں۔

نمبر ا: پھر والی روایات ابتدائے زمانہ کی ہوں اور یقیناً حضور اکرم منتقلیم کی ترقیات روز افزوں تھیں اس لئے کھلانے پلانے والی روایات بعد کی ہوں۔

نمبر ۲: کھلانا پلاناروزے کی حالت کے ساتھ مخصوص ہواور عام مؤمنین میں بھی یہ بات مشاہدہ میں آتی ہے کہ روزے کی حالت میں فاقہ کا اثر اور تعب اتنا نہیں ہوتا جتنا بغیر روزے کے فاقہ سے مشقّت اور بار ہوتا ہے، تو پھر حضور کا کیا کہنا جہاں روزہ حقیقی اور کمال کے درجہ پر تھا۔

ومعنى: هذا أحد الوجوه الواردة فيه، قال المناوي: كعادة أهل الرياضة أو العرب أو أهل المدينة إذا خلت أجوافهم لئلا تسترخي، أو لأن البطن الخالي يضعف صاحبه عن القيام لتقوّس ظهره، ولأنه يسكن أو يدفع النفخ أو ألم الجوع؛ لأن مجلب الجوع من شدة حرارة المعدة الغريزية، فإذا انضمت على المعدة الأحشاء خمدت نارها بعض الحمود فسكن الألم بعض السكون.

الجهد: بضم الجيم، وفي نسخة بفتحها، فقيل: بالضم: الوسع والطاقة، وبالفتح: المشقة، وقيل: المبالغة والغاية، وقيل: هما لغتان في الوسع والطاقة، فأما في المشقة والغاية فالفتح لا غير، و"من" تعليلة. الذي: بإفراد الموصول، و"من" بيانية للموصول أو ابتدائية.

حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا آدم بن أبي إياس، حدثنا شَيْبانُ أبو معاوية، حدثنا عبد الملك بن عُمير، معراً المعادي عن المعادي عن المعادي عن أبي هُريرة هُوها: قال: خرج النبي علي عبد الرحمن، عن أبي هُريرة هُوها: قال: خرج النبي علي عبد الرحمن، عن أبي هُريرة هُوها: قال: خرج النبي عليها في ساعة لا يخرج فيها،

نمبر ۳: مختلف حالات کے اعتبار سے دونوں حالات حضور کے بھی ہوتے ہوں، جیسا کہ مشائخ سلوک کے مختلف احوال ہوا کرتے ہیں۔اس قول کے موافق ان روایات کو ابتدائے زمانہ پر محمول کرنے کی ضرورت نہیں ہے،اخیر زمانہ میں بھی مختلف او قات کے اعتبار سے مختلف احوال ہو سکتے ہیں۔

نمبر ۷٪ حضور پر بھوک کا اثر یقیناً نہیں ہوتا تھا، اس کے باوجود پھر وں کا باند ھنا فقراء اور مساکین کے ساتھ اشراک عمل کی غرض سے تھا اور عام دستور ہے کہ جس مشقت اور تکلیف میں اپنے بڑے بھی مبتلا ہو جاتے ہیں اُس میں سعادت مند چھوٹوں کے لئے ان کے مقابلہ میں اپنی تکلیف کا التفات بھی نہیں رہتا۔ پھر صحابۂ کرام جیسے سعید عشاق کا تو پوچھنا ہی کیا ہے۔

منبر ۵: حق تعالیٰ بَلْ عِنْ کی طرف سے کھلانا پلانا اعزاز واکرام ہی تو تھا، کوئی وجو بی امر نہ تھا، تو کسی وقت جب کہ صحابۂ کرام پر تنگی و عُرت کا غلبہ ہو، فقر و فاقہ اس حالت پر بہنچ گیا ہو کہ پیٹ سے بھر باند ھنا پڑجائیں، حضور خود اُس اکرام سے مستفید نہ ہوتے ہوں کہ بچہ اگر بھوک میں تر پتا ہو تو ماں کے حلق میں کلڑا اٹکا کرتا ہے، پھر حضور کی امت پر شفقت کا کیا پوچھنا! جہاں ہزاروں ماؤں کی شفقتیں قربان۔

شَيْبَان: بشين معجمة فتحتانية فموحدة، هكذا في النسخ الهندية، وكذا أخرجه المصنف في الجامع وقال: شيبان ثقة عندهم صاحب كتاب، فما في أكثر نسخ الشمائل المصرية بدله "سفيان" سهو من الناسخ.

ولا يلقاه فيها أحدٌ، فأتاه أبو بكر فقال: ما جاء بك يا أبا بكر؟ فقال: خرجت ألقى رسول الله على، وأنظر في وجهه، والتسليم عليه، فلم يلبث أن جاء عمر،

خلافت صدیقیہ کے اتصال کی کہ حضور کے وصال کے بعد اگر کوئی دوسرا خلیفہ ہوتاتو مناسبت تامہ نہ ہونے کی وجہ سے وقتی احکام میں کچھ تغیر ضرور ہوتااور صحابۂ کرام کے لئے حضور کے فراق کے ساتھ یہ دوسرا مرحلہ مل کر رنج و ملال کو ناقابل برداشت بنانے والا ہوتا، بخلاف صدیق اکبر والنفی کے کہ حضور اقدس النفی کے ساتھ اس درجہ اتصال اور قلبی یک جہتی تھی کہ جن مواقع پر جو حضور کا طرزِ عمل تھا وہی اکثر حضرت ابو بکر صدیق والنافی کا بھی تھا، چنانچہ حدیبیہ کا قصہ مشہور ہے جس کا ذکر حکایات صحابہ میں بھی گزر چکا ہے۔ مسلمانوں نے نہایت دب کر ایسی شرائط پر کفار سے صلح کی تھی کہ بعض صحابہ اُس کا تحمّل بھی نہ کر سکے، اور حضرت عمر خلطی نہایت جوش میں حضور کی خدمت میں حاضر ہوئے اور حاضر ہو کر عرض کیا: یارسول الله! کیاآب الله کے برحق نبی نہیں ہیں؟ حضور نے ارشاد فرمایا: بے شک۔ حضرت عمر: کیا ہم حق پر اور وسمن باطل پر نہیں ہے؟ حضور: بے شک۔ حضرت عمر: پھر ہم کو دین کے بارے میں بد ذلت کیوں دی جارہی ہے؟ حضور: میں اللہ کارسول ہوں اور اُس کی نافرمانی نہیں کر سکتا، وہی میر امد د گار ہے۔حضرت عمر: کیاآ پ نے ہم سے بیہ نہیں کہا تھا کہ ہم مکہ جائیں گے اور طواف کریں گے؟ حضور: بے شک، لیکن کیا میں نے یہ بھی کہا تھا کہ اسی سال مکہ میں جائیں گے؟ حضرت عمر: نہیں، یہ تو نہیں کہا تھا۔ حضور: بس تو مکہ میں ضرور جائے گا اور طواف کرے گا۔ اس کے بعد حضرت عمر والفحظ اسی جوش میں حضرت ابو بکر فیلنگی کی خدمت میں حاضر ہوتے ہیں اور عرض کرتے ہیں کہ اے ابو بکر! کیا یہ اللہ کے سیح نبی نہیں ہیں؟ حضرت ابو بكر: بے شك۔ حضرت عمر: كياہم حق پر اور دسمن باطل پر نہیں ہے؟ حضرت ابو بكر: بے شك۔ حضرت عمر: پھر دین کے بارے میں ہم ذلت کیوں دیے جارہے ہیں، حضرت ابو بکر:اوآ دمی! یہ بلا تر دّ دستے رسول ہیں اور الله کی ذرا بھی نافرمانی کرنے والے نہیں ہیں، وہی ان کا مدد گار ہے

ما جاء بك: الباء للتعدية، أي: ما الذي أحضرك في هذا الوقت؟. والتسليم: بالنصب على أنه مفعول فعل مقدر معطوف على الفعلين، أي: ألقى وأنظر وأريد التسليم، وبالجر، أي: أتشرف بالتسليم عليه، أو عطف على "ألقى" بحسب المعنى، أي: للقائه على والتسليم عليه.

فقال: ما جاء بك ياعمر؟ قال: الجوع يا رسول الله! فقال النبي ﷺ: وأنا قد وحدت بعض ذلك،

توان کی رکاب کو مضبوط پکڑے رہ۔ حضرت عمر: کیا انھوں نے ہم سے یہ نہیں کہا تھا کہ ہم مکہ جائیں گے اور طواف کریں گے؟ حضرت ابو بکر: کیا تجھ سے یہ بھی وعدہ کیا تھا کہ ای سال جائیں گے؟ حضرت عمر: نہیں، یہ تو نہیں کہا تھا۔ حضرت ابو بکر: تو مکہ میں جائے گا اور طواف کرے گا۔ (بخاری شریف میں یہ قصّہ مفصّل ندکور ہے اور بھی اس فتم کے متعدد واقعات جرت انگیز ہیں۔ حتی کہ اگر حضور سے اجتہادی خطا ہوئی تو اُس میں بھی حضرت ابو بکر فیانی شریک ہیں، جیسا کہ بدر کے قید یوں کے معاملہ میں جس کا قصّہ سورہ انفال کے اخیر میں ہے۔ اس صورت میں حضرت ابو بکر فیانی کا اس وقت خلافِ معمول باہر آنا ''دِل را بدِل رہیست'' حضور کے قلبِ اطہر کا اثر تھا، گو بھوک بھی گی ہوئی ہو۔ بعض علماء نے لکھا ہے کہ حضرت ابو بکر فیانی کی او بی کے حضور کے وات نا بھی بھوک کے تقاضے کی وجہ سے تھا، لیکن حضور کے چہرہ انور کو دکھ کر اُس کا خیال بھی جاتا رہا، اس کا ذکر نہیں کیا۔

#### یاد سب کھے ہیں مجھے ہجر کے صدمے ظالم مجھل جاتا ہوں مگر دیکھ کے صورت تیری

بعض علاء نے لکھا ہے کہ حضرت ابو بکر خلائی کی تشریف آوری بھوک ہی کی وجہ سے تھی، مگر اس کا ذکر اس لئے نہیں کیا کہ حضور کو گرانی نہ ہو کہ دوست کی تکلیف اپنی تکلیف پر غالب ہو جایا کرتی ہے) تھوڑی ہی دیر گزری تھی کہ حضور! حضرت عمر خلائی حاضر خدمت ہوئے، حضور نے اُن سے بھی بے وقت حاضری کا سبب پوچھا، انھوں نے عرض کیا کہ حضور! بھوک کی وجہ سے حاضر ہوا ہوں۔ حضور نے ارشاد فرمایا کہ بھوک تو پچھ میں بھی محسوس کر رہا ہوں۔ اس کے بعد تینوں حضرت ابو الہیثم انصاری خلائی کے مکان پر تشریف لے گئے۔ وہ اہل ثروت لوگوں میں تھے، تھجوروں کا بڑا باغ تھا، بکریاں بھی بہت سی تھیں، البتہ خادم اُن کے پاس کوئی نہیں تھا، اس لئے گھر کا کام سب خود ہی کرنا پڑتا تھا۔ یہ حضرات جب اُن کے مکان پر بہنچے تو معلوم ہوا کہ وہ گھر والوں کے لئے میٹھا یانی لینے گئے ہیں جو خادم نہ ہونے کی وجہ سے خود ہی لانا پڑتا تھا۔

بعض ذلك: وفي رواية مسلم عن أبي هريرة أيضاً، فإذا هو بأبي بكر وعمر فقال: ما أخرجكما من بيوتكما هذه الساعة؟ قالا: الجوع يا رسول الله! قال أما والذي نفسي بيده لأخرجني الذي أخرجكما، فقيل: هما قضيتان، أو لما جاء عمر وذكر الجوع ذكره أبو بكر أيضاً، وروي في معنى الباب عن جابر، قال القاري: وبعض الزيادات في بعض الروايات محذوفة من بعض الرواة.

فانطَلَقُوا إلى منزل أبي الهَيْمَم بن التيّهان الأنصاريّ، وكان رجلا كثير النّحل والشَّاء، و لم يكن له خدمٌ، فلم يجدوه فقالوا لامرأته: أين صاحبكِ؟ فقالت: انطلق يستعذب لنا الماء، فلم يلبثوا أن الحاء أبو الهيثم بقربة يَزعَبُها،

لیکن ان حضرات کے پہنچنے پر تھوڑی دیر گزری تھی کہ وہ بھی مشکیزہ کو جو مشکل سے اُٹھتا تھا، بدقت اُٹھاتے ہوئے واپس آگئے اور حضور کی زیارت سے مشرف ہو کر (اپنی خوش قتمتی پر ناز کرتے اور زبانِ حال سے:

ہم نشیں جب میرے ایام بھلے آئیں گے ہن بلائے میرے گھر آپ چلے آئیں گے

پڑھتے ہوئے) حضور سے لیٹ گئے اور حضور پر اپنے مال باپ کو نثار کرنے لگے، یعنی عرض کرتے تھے کہ میرے مال باپ آپ پر قربان! اس کے بعد باغ میں چلنے کی درخواست کی، وہال پہنچ کر فرش بچھایا اور دین و دنیا کے سر دار، مایۂ فخر مہمان کو بٹھا کر ایک خوشہ (جس میں ہر طرح کی کچی کی اور کچری تھیوریں تھیں) سامنے حاضر کیا۔ حضور نے ارشاد فرمایا کہ ساراخوشہ توڑنے کی کیا ضرورت تھی اس میں ابھی کچھ کچی بھی ہیں جو ضائع ہوں گی، کی کی چھانٹ کر کیوں نہ توڑ لیں۔ میزبان نے عرض کیا: تاکہ اپنی پہند سے کچی اور گدری ہر نوع کی حسبِ رغبت نوش فرما کیں، تینوں حضرات نے تھجوریں کھائیں اور پانی پیا۔ اس کے بعد حضور اقد س میں گئی گئی آنے جن کا ہر ہر لحظہ تعلیم امت تھا،ارشاد فرمایا کہ اُس ذات پاک کی قتم جس کے قبضہ میں میری جان ہے، حضور اقد س میں گئی نے جن کا ہر ہر لحظہ تعلیم امت تھا،ارشاد فرمایا کہ اُس ذات پاک کی قتم جس کے قبضہ میں میری جان ہے،

أبي الهَيْشَم: قال القاري: في رواية عند الطبراني وابن حبان في صحيحه أبي أيوب الأنصاري، فالقضية متعددة، وفي رواية لمسلم: رجل من الأنصار، وهو محتمل لهما، قال المناوي: وانطلاقهم إلى منزله لا ينافي كمال شرفهم، فقد استطعم موسى والخضر قبلهم، وكان للنبي على مندوحة عن ذلك، ولو شاء لكانت جبال قمامة تمشي معه ذهبا، لكن الله سبحانه أراد أن يعزى الخلائق بهم، وأن يستن بهم السنن، ففعلوا ذلك تشريفاً للأمة. وهل خرج على قاصداً من أول خروجه إلى إنسان معين أو إنما جاء التعيين بالاتفاق؟ الظاهر الثاني.

التَّيَهان: بفتح التاء الفوقانية وكسر التحتانية المشددة، وهو لقب، واسمه عامر، وقيل: عتيك، واسم أبي الهيثم مالك. خدمٌ: بفتحتين، جمع خادم أعم من الذكر والأنثى، وليس المراد نفي الجمع، بل نفي الإفراد، وهذا توطئة لقوله الآتي: "فلم يجدوه". يستعذب إلخ: [أي: يأتي لنا بماء عذب من بئر، وكان أكثر مياه المدينة مالحة] يَزعُبُها: بتحتية مفتوحة فزاي ساكنة فعين مهملة مفتوحة، من زعب القربة: ملأها، وقيل: يدفعها لثقلها، يقال: جاءنا سيل يزعب زعبا، أي: يتدافع.

فوضعها، ثم جاء يلتزم النبي ﷺ، ويُفكّيه بأبيه وأُمه، ثم انطلق بهم إلى حَديقته، فبَسَط لهم مدّ لم مراشا بساطا، ثم انطلق إلى نخلة، فجاء بِقِنْو، فوضعه، فقال النبي ﷺ: أفلا تَنقَيت لنا من رُطَبه؟ بساطا، ثم انطلق إلى نخلة، فجاء بِقِنْو، فوضعه، فقال النبي ﷺ: أفلا تَنقَيت لنا من رُطَبه؟

یہ بھی اُس نعیم میں داخل ہے جن کا سوال قیامت میں ہوگا اور سورہ الھاکم التکاثر کے ختم پر حق تعالی عَلَ عَلَي عَلَ اَلَ عَلَ اَس كا ذكر فرمایا ہے، اُن کے شکر کے متعلق سوال ہوگا کہ ہماری نعمتوں کا کس درجہ شکر ادا کیا۔ اللَّهُم لَا أُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ أَنَّتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ۔ پھر اس وقت كى نعمتوں كے اظہارِ شكر كے طور پر فرماياكه محمندا سابي، محمندا يانى اور تروتازہ تھجوريں۔ اس کے بعد میزبان کھانے کی تیاری کے لئے جانے لگے تو حضور نے ارشاد فرمایا کہ فرطِ محبت میں کیفما اتفق مت ذہ کر دینا، بلکہ ایسا جانور ذبح کرنا جو دودھ کا نہ ہو، میزبان نے ایک بکری کا بچہ ذبح کیا اور بعجلتِ تمام کھانا تیار کر کے حاضرِ خدمت کیا اور مہمانوں نے تناول فرمایا۔ حضور نے اُس وقت میہ ملاحظہ فرماکر کہ مشاق میزبان سب کام خود ہی کر رہاہے اور شروع میں میٹھا پانی بھی خود ہی لاتے دیکھا تھا، دریافت فرمایا کہ تمہارے پاس کوئی خادم نہیں؟ نفی میں جواب ملنے پر حضور نے فرمایا کہ اگر کہیں سے غلام آئیں توتم یاد ولانا، اُس وقت تمہاری ضرورت کا لحاظ رکھا جائے گا۔ اتفا قا ایک جگہ سے صرف دو غلام آئے تو ابوالہیثم نے حاضر ہو کر وعدۂ عالیجاہ کی یاد دہانی کی۔ حضور نے فرمایا کہ ان دونوں غلاموں میں سے جونسا دل جاہے پیند کر لوجو تمہاری ضرورت کے مناسب ہو۔ (یہ جال نثار حضور کی موجود گی میں اپنی کیارائے رکھتے، اس لئے) درخواست کی کہ حضور ہی میرے لئے پیند فرمائیں (وہاں بجز دینداری کے اور کوئی وجہ ترجیح اور پیندیدگی ہو ہی نہیں سکتی تھی،اس لئے)حضور نےارشاد فرمایا کہ مشورہ دینے والا امین ہوتا ہے،اس لئے میں امین ہونے کی حیثیت سے فلال غلام کو پسند کرتا ہول،

يلت زم: [أي: يلصق صدره به ويعانقه تبركاً به الله المناه ا

اس لئے کہ میں نے اُس کو نماز پڑھے دیکھا، لیکن میری ایک وصیت اس کے بارے میں یاد رکھیو کہ اس کے ساتھ محالم کی جو ارافہ اور معاور نے مشورہ کے ضابطہ کو ذکر فرما کر گویا اس پر تنبیہ فرمائی کہ میری جو پہندیدگی ہے وہ ذمہ دارافہ اور امانت داری کی ہے، پھر ایک کو پہند فرما کر وجہ ترجیح بھی ظاہر فرمائی کہ وہ نمازی ہے۔ یہ وجہ ہے اُس کو رانج قرار دینے کی۔ ہمارے زمانہ میں ملازم کا نمازی ہونا گویا عیب ہے کہ آتا کے کام کا حرج ہوتا ہے) ابو البیثم خوش خوش خوش اپنی ضرور توں کے لئے ایک مددگار ساتھ لے کر گھر گئے اور حضور کا فرمانِ عالی شان بھی ہیوی کو سُنا دیا۔ یہوی نے کہا کہ حضور کے ارشاد کی مماحقہ تعیل نہ ہو سکے گی اور اُس درجہ بھلائی کا محاملہ کہ ارشادِ عالیجاہ کا انتثال ہو جائے، ہم سے نہ ہو سکے گا اس لئے اس کو آزاد ہی کر دو کہ اس سے انتثالِ ارشاد ممکن ہے۔ سرایا شجاع اور مجسمِ اظلاص خاوند نے فوراً آزاد کر دیا اور اپنی دقتوں اور کالیف کی ذرا بھی پرواہ نہ کی۔ حضور اقد س سے انتثالِ ارشاد فرمایا کہ ہر نبی اور اُس کے جا نشینوں کے لئے حق تعالی بڑا ہے وہ باطنی مشیر اور صلاح کار پیدا اور بیوی کی مدح کے طور پر ارشاد فرمایا کہ ہر نبی اور اُس کے جا نشینوں کے لئے حق تعالی بڑا ہے وہ باطنی مشیر اور صلاح کار پیدا فرماتے ہیں، جن میں سے ایک مثیر تو بھلائی کی ترغیب دیتا ہے اور ہر بُرائی سے روکتا ہے، دوسرا مثیر تباہ و برباد کرنے میں فرماتے ہیں، جن میں کرتا جو شخص اُس کی بُرائی سے دیا دیا جانے وہ ہر قدم کی بُرائی سے روک دیا گیا۔

أو تخيروا: بحذف إحدى التائين، أي: تتخيروا، شك من الراوي، فإن الاختيار والتخير بمعنى التنقية، ومن قال "أو" للتنويع وفرق بينهما فتكلف حتى صار تعسفا. تُسألون: إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَعَذِ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ [التكاثر: ٨] والمراد السؤال عن القيام بشكره على ما قاله القاضي عياض، وقال النووي: الذي نعتقده أن السؤال ههنا سؤال تعداد النعم، وإعلامه بالامتنان، وإظهار كرمه بإسباغها، لا سؤال محاسبة. قال المناوي: والخبر صريح في رد زعم جمع مفسرين كالواحدي أن السؤال عن النعيم يختص بالكفار، وليس في اللفظ ولا في السنة ما يقتضي الاختصاص بل عدمه، وما نقله عن الحسن أنه لا يسأل أهل النار فباطل قطعا إما عليه أو منه. رطب: قوله: رطب طيب، تذكير الوصف يدل على أن الرطب ليس بجمع، بل هو اسم حنس يطلق على القليل والكثير.

فائدہ: ابو الہیثم کی بیوی بمنزلہ بہترین مثیر کار کے تھیں، جنھوں نے مشورہ دے کر ایک کارِ خیر لیعنی ایک نمازی غلام کو آزاد کرا دیااور اپنی ضروریات کی ذرا بھی پرواہ نہ کی اور نہ اس کی پرواہ کی کہ کس قدر مشقتیں اُٹھانے کے بعد خادم ملاہے، کچھ دن تواس کی وجہ سے آرام اُٹھالیں، بعد میں آزاد کر دیں گے۔

طعاما: الخبر من مستدلات الشافعي على أن الرطب فاكهة لا طعام، وقال أبو حنيفة: إن الرطب والرمّان ليسا بفاكهة، بل الرطب غذاء والرمان دواء؛ لقوله تعالى: ﴿فِيهِمَا فَاكِهَةٌ وَنَحْلٌ وَرُمَّانٌ﴾ [الرحمن: ٦٨] بناء على أن الأصل في العطف المغايرة، والفاكهة: ما يتفكه به تلذذاً. عناقا: بفتح العين المهملة وتخفيف النون، هي: الأنثى من أولاد المعز.

أو جَديا: شك من الراوي، والعناق بفتح العين: أنثى المعز لها أربعة أشهر، والجدي بفتح الجيم وسكون الدال: ذكر المعز ما لم يبلغ سنة. مُؤتَمنٌ: بصيغة المفعول، وهو حديث صحيح كاد أن يكون متواتراً، ففي الجامع الصغير: المستشار مؤتمن، رواه الأربعة عن أبي هريرة، والترمذي عن أم سلمة، وابن ماحة عن ابن مسعود، والطبراني في الكبير عن سمرة، وزاد: إن شاء أشار وإن شاء لم يشر، وفي الأوسط عن علي، وزاد: فإذا استشير فليشر بما هو صانع لنفسه، والمعنى: أن الذي طلب منه المشورة جعله أمينا، فيلزمه رعاية حال المستشير، ولا يحل له كتم أمر فيه صلاحه، فإن فعل خرج عن كونه أمينا، وصار خائنا، قال ذلك إعلاما أو تعليما لأبي الهيشم، أو إحضاراً له من نفسه ليعمل به.

واستوص إلخ: أي: افعل به معروفاً وصية مني، فــــ"معروفا" منصوب بــــ"استوص"؛ لتضمينه معنى افعل، وقيل: منصوب بنـــزع الخافض، أو على أنه صفة لمصدر محذوف، أي: استيصاءً معروفاً، وقيل: مأخوذ من استوصى بمعنى أوصى إذا أمر أحداً بشيء، ويعدى بالباء أي: مره بالمعروف، وعظه معروفاً. ببالغ: أي: ما أنت ببالغ حق المعروف الذي وصاك به النبي ﷺ إلّا بعتقه.

فقال النبي ﷺ: إن الله تعالى لم يبعث نبيًا ولا خليفة إلا وله بطانتان: بطانة تأمره بالمعروف، وتنهاه عن المنكر، وبطانةٌ لاتألوه خَبالا، ومن يُوقَ بطانةٌ السُّوء فقد وقي. حدثنا عمر بن إسماعيل بن مُجالد بن سعيد، حدثني أبي، عن بيان بن بشر، حدثني قيس بن أبي حازم قال: سمعت سعد بن أبي وقاص يقول: إني لأوّل رجل أهراق دما في سبيل الله،

(۵) سعد بن ابی و قاص فی کی کہتے ہیں کہ اُمتِ محمد یہ میں سب سے پہلا محض جس نے کسی کافر کاخون بہایا ہو، میں ہی ہوں اور ایسے ہی پہلا وہ محض جس نے جہاد میں تیر پھینکا ہو، میں ہوں۔ ہم لوگ (یعنی صحابہ کی جماعت ابتدائے اسلام میں) ایسی حالت میں جہاد کیا کرتے کہ ہمارے پاس کھانے کی کوئی چیز نہیں تھی، در ختوں کے پتے اور کیکر کی پھلیاں ہم لوگ کھایا کرتے تھے جس کی وجہ سے پاخانہ میں بھی اونٹ اور بکری کی کرتے تھے جس کی وجہ سے منہ کے جبڑے زخی ہوگئے تھے اور پتے کھانے کی وجہ سے پاخانہ میں بھی اونٹ اور بکری کی طرح میگنیاں نکلا کرتی تھیں، اس کے بعد بھی قبیلہ بنواسد کے لوگ اسلام کے بارے میں مجھے کو و ھمکاتے ہیں۔ اگر میرے وین سے ناواقفیت کا یہی حال ہے جبیا یہ لوگ بتاتے ہیں تو جسیسر الدُنْیَا والْآخِرَة ﴾ [الحج: ۱۱] دنیا اس تنگی و عُرت میں گئی اور دین کی یہ حالت کہ نماز سے بھی واقفیت نہ ہوئی۔

فأكده: اس حديث ميں چونكه امام ترمذي پرالليجايه كو صرف اس وقت كى تنگى د كھلانا مقصود تھى اس لئے تمام قصته كو مخضر كر ديا

خليفة: [العلماء والأمراء والولاة والقضاة.] بطانتان: [المَلَك والشيطان، أو النفس الأمّارة واللّوامة، أو وزيرين: أحدهما صالح والآخر طالح، أو لكل إنسان قوّة ملكيّة تحثّه على الخير، وقوّة حيوانية تحثه على الشرّ.] بطانة إلخ: بكسر الباء الموحدة: صاحب سره الذي يطلعه على خفايا أموره يستشيره فيها، تشبيها له ببطانة الثوب. خبالا: ممعجمة مفتوحة فموحدة، أي: لا تقصر في إفساد حاله، فالخبال: الإفساد، والألو: التقصير، وعبر ههنا بهذا، وفي بطانة الخير بما سبق تنبيهاً على أنه يكفى في كون الشر السكوت على الفساد، وفي الخير لا يكفى إلا الأمر به.

وقي: [أي: حفظ من الفساد ومن جميع الأسواء والمكاره في المبدأ والمعاد] مُجالد: بضم ميم فحيم فكسر لام، فما في بعض النسخ: بالهاء بدل اللام، تصحيف من الناسخ. بيان: بموحدة مفتوحة فتحتية، ابن بشر بكسرموحدة فسكون معجمة. أهراق: [أراق وصبَّ، أي: أوّل رجل سفك دماً في سبيل الله، أي: من شجّة شجّها المشرك في شعب من شعاب مكة.]

وإني لأول رجل رمى بسهم في سبيل الله. لقد رأيتني أغزو في العِصَابة من أصحاب محمد على الله ما نأكل إلّا ورق الشجر والحُبْلة، حتى تقرّحت أشداقنا، حتى أن أحدنا ليضع كما تضع الشاة والبعير. وأصبحت بنو أسدٍ يُعِزّرُونَني في الدين! لقد خِبْت إذاً وضلّ عملي.

کہ مقصد صرف یہ بتانا تھا کہ تنگی اور عمرت کی وجہ سے مجاہدین کو غذا بھی نہ ملتی تھی، یہ اسلامی فوج درخوں کے پیتے کھا کر جہاد کرتی تھی، لیکن حضرت سعد نے اس حدیث میں اپنے کارنامے اور اپنی مساعی جمیلہ اور قدیم الاسلام ہونا بیان کیا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ یہ حضرت عمر شکانٹوکے زمانہ میں کو فہ کے امیر تھے۔ کو نہ کے کچھ لوگوں نے حضرت عمر شکانٹوکے ان کی بہت می شکایات کیس، حتی کہ یہ بھی شکایت کیس، حتی کہ یہ بھی شکایت کی کہ یہ نماز تک بھی اچھی طرح سے نہیں پڑھتے۔ حضرت عمر شکانٹوکے نے ان کو بہت می شکایات کرتے ہیں، حتی کہ نماز تک کی بھی شکایت کرتے ہیں، حتی کہ نماز تک کی بھی شکایت کرتے ہیں۔ اس پر انھوں نے اپنی صفائی میں اپنا قدیم الاسلام ہونا، اسلام کے بارے میں مشقتوں کا برداشت کرنا وغیرہ بیان کر کے عرض کیا کہ اس پر یہ لوگ مجھے نماز پر دھمکیاں دیتے ہیں۔ میں نے جس طرح حضوراقد س شکانٹوکو نماز پڑھتے دیکھا اُس سے ذرا بھی کوتابی نہیں کرتا۔ اس پر حضرت عمر شکانٹوکو نے ان کے ساتھ کو فہ میں دوآ دمی جسمے کہ وہ وہاں گشت کر کے ان کے متعلقہ شکایات کی تحقیق نہ کی ہو۔

رمى بسهم: [أي: في سرية عبيدة بن الحارث، وهي الثانية من سراياه إلى بطن رابغ، في شوال على رأس ثمانية أشهر من الهجرة.] والحُبُلة: الحبلة بضم مهملة وسكون موحدة: ثمرة السمرة، يشبه اللوبيا، وقيل: ثمر العضاة، والعضاة: كل شجرة يعظم وله شوك. أشداقنا: جمع شدق، في القاموس: الشدق بالكسر ويفتح، والدال مهملة: طفطفة الفم من باطن الخدين، جمعه أشداق، أي: صارت أطراف الفم ذات قروح. والبعير: [يعني: أن فضلتهم تشبه فضلة الشاة والبعير في اليبس؛ لعدم الغذاء المألوف للمعدة، وكان ذلك في سرية الخبط سنة ثمان، وأميرهم أبو عبيدة ...]

بنو أسد: [أي: ابن حزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر، قال الحافظ: وبنو أسد كانوا فيمن ارتد بعد النبي وتبعوا طليحة بن حويلد الأسدي لما ادّعى النبوّة، ثم قاتلهم حالد بن الوليد ﴿ في عهد أبي بكر ﴿ وكسهم، ورجع بقيتهم إلى الإسلام، وتاب طليحة وحسن إسلامه، وسكن معظمهم الكوفة.] يعزرونسني: [أي: يعيبون عَلَيَّ ويلومونسني أني لا أحسن الصلاة.] لقد خبت، من الخيبة، وهي: الحرمان، أي: حُرمت الخير.]

حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا صفوان بن عيسى، حدثنا عمرو بن عيسى أبو نَعَامة العدوي،

سب نے ان کی تعریف کی، البتہ ایک شخص نے یہ کہا کہ جب قتم دے کر پوچھتے ہو تو تی تی بتاؤں کہ سعد جہاد کے لئے نہیں کرتے۔ نکلتے گویاا پی جان پیاری ہے، دوسرے یہ کہ تقسیم میں مساوات اور برابری نہیں کرتے اور فیصلہ میں انصاف نہیں کرتے۔ حضرت سعد نے فرمایا کہ تین شکایات کی ہیں اس لئے تین بد دعائیں کرتا ہوں ہر ایک کے مناسب۔ اے اللہ! اگر یہ شخص جموٹا ہے، محض شہرت اور دنیا کو دکھلانے کی غرض سے کھڑا ہوا ہے کہ بڑے آدمی پر تقید کرنے سے شہرت ہوا کرتی ہے، واس کی عمر بڑھا دے اور فقر میں اضافہ کر اور فتنوں میں مبتلا فرما۔ اس کے بعد دیکھنے والا اپنا مشاہدہ بیان کرتا ہے کہ میں نے اس شخص کو دیکھا کہ بڑھا ہے کی وجہ سے پلکیں آتھوں پر گر گئی تھیں اور فقیر ہوگیا تھا، گلی کوچوں میں لڑکیوں کو چھٹرتا تھا اور کوئی پوچھتا کہ یہ کیا حال ہوگیا؟ تو کہتا کہ سعد کی بد دعا لگ گئے۔ اللّٰهُم إِنَّا نَعُوْ دُبِكَ مِنْ غَضَبِكَ وَغَضَبِ دَسُولِكَ وَغَضَبِ دَسُولِكَ وَغَضَبِ دَسُولِكَ فَلَا اللّٰہُ مَا إِنَّا نَعُو دُبِكَ مِنْ غَضَبِكَ وَغَضَبِ دَسُولِكَ وَغَضَبِ دَسُولِكَ وَغَضَبِ دَسُولِكَ فَرَخَ اللّٰہُ مَا اِنَّارہ فرمایا۔

نبرا: یہ کہ میں سب سے پہلا شخص ہوں جس نے کسی کافر کا خون گرایا۔ یہ ہجرت سے قبل کا واقعہ ہے کہ مکہ مکرمہ میں لوگ نہایت پریثان اور مصائب میں مبتلا تھے، کفار سے چھپ کر نماز وغیرہ عبادات کیا کرتے تھے۔ ایک مرتبہ چند حضرات جن میں محضرت سعد شخص کے مائی میں نماز پڑھ رہے تھے کہ مشرکین کی ایک جماعت وہاں پہنچ گئی، ان لوگوں کو بُرا بھلا کہا اور لڑائی پر اُتر آئی تو حضرت سعد شخص نے اونٹ کا ایک جباڑہ وہاں پڑا تھا، اُس کو اُٹھا کر ایک کافر کے مارا جس سے اُس کے خون جاری ہوگیا۔ یہی مراد ہے اللہ کے راستہ میں سب سے پہلے خون گرانے سے۔

نمبر ۲: یہ کہ میں سب سے پہلا شخص ہوں جس نے اللہ کے راستہ میں تیر چلایا۔ یہ ہجرت کے بعد سنہ ا ہجری کا واقعہ ہے اور اسلام میں سب سے پہلا سریہ ہے، یعنی سب سے پہلی فوج ہے جس کو حضور نے ہجرت کے بعد حضرت عبیدۃ بن حارث کی ماتحتی میں "رابغ" بھیجا ہے۔ اس میں کفار سے مقابلہ ہوا دونوں جانب سے تیر چلائے گئے، مسلمانوں میں سب سے پہلا تیر حضرت سعد والی نی نے چلا اتھا۔

أبو نَعَامة العدويّ: "أبو نعامة" بفتح النون على الصحيح، قاله القاري عن المغني، و"العدوي" بفتح العين والدال المهملتين.

قال: سمعت كلا بن عُمَير وشُوريسا أبا الرُّقاد قالا: بعث عمر بن الخطّاب عُتبة بن غَــزوان

نمبر ۱۳: تیسرا قصد اس جنگ کا ہے جس کا ذکر حضرت سعد والی نے در ختوں کے چتے کھانے سے فرمایا، یہ قصد اس سے خط اس کہلاتا ہے جو باختلافِ اقوال سند ۵ جری یارجب سند ۸ جری میں ہوا ہے۔ اس کا مختصر قصد یہ ہے کہ حضور اقد سے اللہ کے تین سو مہاجرین اور انصار کو حضرت ابو عبیدہ بن الجراح والی کئی ما تحق میں مدینہ منورہ سے پائے روز کی منزل پر سمندر کے کنارے قبیلہ جمینہ کے مقابلہ کے لیے بھیجا تھا۔ اُس لئکر میں اول تین اونٹ یومیہ ذن کے ہوتے تھے اور جب اونٹوں کی قلت کنارے قبیلہ جمینہ کے مقابلہ کے لیے بھیجا تھا۔ اُس لئکر میں اول تین اونٹ موق تھیں اور وہ بھی کم ہوتے ہوتے یہاں تک کے خوف سے امیر نے ذرئے کی ممانعت فرما دی تو بچھ مقدار کھوریں تقسیم ہوتی تھیں اور وہ بھی کم ہوتے ہوتے یہاں تک فوبت پہنچ گئی کہ ایک کھور یومیہ فی آ دمی ملتی تھی کہ اُس کو بچوستے رہتے اور پانی پینے رہتے، لیکن جب وہ بھی ختم ہو چکیں تو در ختوں کے پیٹ اس کا نام "مریۂ خبط" مشہور در ختوں کے پیٹ اس کا نام "مریۂ خبط" مشہور موگیا۔ اس کا طویل تا تا ہوں کیا ہوں میں دیکھا جو گیا۔ اس کا طویل تا تا ہوں میں دیکھا جائے۔ مختصر طور پر حکایاتِ صحابہ کے تیمرے باب میں بندہ نے بھی لکھ دیا ہے۔

(۲) خالد بن عمیر اور شویس کہتے ہیں کہ حضرت عمر فلٹ نے عتبہ بن غزوان کو تھم فرمایا کہ تم اپنے رفقاء کے ساتھ (جو تین سو مجاہد تھے، عجم کی طرف) چلے جاؤاور جب منہ تائے سرزمین عرب پر پہنچو جہاں کہ سرزمین عجم بہت قریب رہ جائے تو وہاں قیام کرنا (مقصد اُن کی روا گلی کا یہ تھا کہ دربارِ عمری میں یہ اطلاع پینچی تھی کہ عجم کاارادہ عرب پر حملہ کرنے کا ہے اور بروایت و گیر یزد جرنے عجم سے امداد منگائی ہے جس کا یہ راستہ تھا، اس لئے حضرت عمر فالٹ نے نے اس لشکر کونا کہ بندی کے لئے ارسال فرمایا تھا)وہ لشکر چلا اور جب مربد بھرہ پر پہنچے تو وہاں عجب طرح کے سفید سفید پھر نظر پڑے، لوگوں نے اول تعجب سے قرمایا تھی کہ یہ کیا چیزیں ہیں؟ تولوگوں نے کہا کہ یہ بھرہ ہیں (بھرہ اصل لغت میں سفیدی مائل پھروں کو کہتے ہیں،

وشُويَسا: مصغرا بمعجمة أوله ومهملة آخره، هو شويس بن حياش. "أبو الرقاد" بضم الراء بعدها قاف خفيفة. عُتبة بن غَزوان: [وكان سابع سبعة أسلموا على ظهر الأرض، قال عنه عمر هُم، إن لعتبة بن غزوان من الإسلام مكانا، كان قائد الجيش، وعلى يده فتح الأبلة (مدينة في جوار البصرة ألحقت بها، وغدت جزءاً منها)، وهو أوّل من نزل البصرة، وهو الذي اختطها، وكان أوّل من بناه مسجدها العظيم.] بفتح غين وسكون زاي معجمتين، وعتبة من أكابر الصحابة، أسلم قديما، وهاجر الهجرتين، أول من نزل البصرة، وهو الذي اختطها. وقال: انطلق أنت ومن معك! حتى إذا كنتم في أقصى أرض العرب وأدبى بلاد العجم، فأقبَلوا حتى إذا كانوا بالمِربد وَجَدوا هذا الكَذَّان،

اس کے بعد پھر شہر کا نام پڑگیا تو گویا نھوں نے جواب دیا کہ یہ بھی ایک قتم کے پھر ہیں)اس کے بعد حضرت عمر فالنفی کی ہدایت کے موافق آگے بڑھے اور جب دجلہ کے چھوٹے پل کے قریب پہنچے تو لوگوں نے تجویز کیا کہ حضرت عمر فالنفی کی متعینہ جگہ یہی موقع ہے،اس لئے وہاں پڑاؤڈال دیا۔ راوی نے اس جگہ تمام قصّہ (یعنی خراسان کے لشکر کے آنے کا اور عتبہ کے فتح کرنے کا پوراقصہ) مفصل ذکر کیا (مگر امام تر مذی کو چونکہ اس جگہ ذکر کرنے سے مقصود اُس وقت کی تنگ حالی کا بیان کرنا تھا جس کا ذکر اس حدیث کے اخیر میں ہے،اس لئے تمام حدیث کو مختمر کر کے اس جملہ کو ذکر کر دیا)

حضرت عتبہ نے فتح کے بعد ایک خطبہ بھی پڑھا تھا جو عربی حاشیہ میں نقل کیا گیا، اُس میں و نیا کی بے ثباتی، آخرت کا دائکی گھر ہونا وغیرہ امور ارشاد فرمائے تھے۔ چنانچہ حمد و صلوۃ کے بعد فرماتے ہیں کہ د نیا ختم ہورہی ہے اور منہ پھیر کر جارہی ہے، و نیا کا حصّہ اتناہی باقی رہ گیا جیسا کہ کسی بر تن کا پانی ختم ہو جائے اور اخیر میں ذراسا قطرہ اُس میں رہ جائے۔ تم لوگ اس و نیاسے ایک ایسے عالم کی طرف جارہے ہوجو ہمیشہ رہنے والا ہے، بھی ختم ہونے والا نہیں ہے، لمدا ضروری ہے کہ بہترین ماحضر کے ساتھ اس عالم سے جاؤ۔ اس لئے کہ ہمیں یہ بتایا گیا ہے کہ جہنم (جو اللہ کے نافر مان لوگوں کا گھرہے) اتنی گہری ہے کہ اگر اُس کے اوپر کے کنارہ سے ایک ڈھیلا پھینکا جائے تو ستر برس تک بھی وہ جہنم کے بنچ کے حصہ میں نہیں پنچتا اور آ دمیوں سے اس مکان کو مجرا جائے گا۔ کس قدر عبرت کا مقام ہے، نیز ہمیں یہ بھی بتایا گیا ہے کہ جنت (جو اللہ کے فرماں بردار بندوں کا مکان ہے)

انطلق إلى: [وسبب بعثهم إلى ذلك الموضع: أنّ عمر الله بلغه أنّ العجم قصدوا حرب العرب، فأرسل هذا الجيش لينزل بين أرضي العرب والعجم، ويرابطوا هناك، ويمنعوا العجم عن بلاد العرب.] فأقبلوا: قال القاري: فعل ماض من الإقبال، يمعنى توجهوا، قال المناوي: أي: توجهوا إلى المحل الذي أمرهم عمر بالانطلاق إليه، وسبب أمرهم بذلك السير ومكثهم بذلك الموضع: أنه كان محل خروج الهند من الجزائر إلى أرض فارس، وكان يزدجر التمس منهم الإعانة لقتال العرب، فأراد عمر أن يرابطوا بذلك الثغر ليضبطوا ذلك الجهة. بالمربد: بكسر ميم فسكون ففتح موحدة، موضع بالبصرة، وأصلها من: "ربد بالمكان" إذا أقام به، وهو موضع حبس الإبل، أو تجفيف الرطب.

الكَدَّان: بفتح الكاف وتشديد الذال: حجارة رخوة مائلة إلى البياض، والبصرة أيضاً: حجارة رخوة مائلة إلى البياض.

فقالوا: ما هذه؟ قالوا: هذه البصرة، فساروا حتى إذا بلغوا حِيَالَ الجسر الصغير فقالوا: ههنا أُمرتم.

اس قدر وسیع ہے کہ اس کے دروازہ کی چوڑائی میں ایک جانب سے دوسری جانب تک جالیس برس کی مسافت ہے اور آس قدر وسیع ہے کہ اس کے دروازہ کی چوڑائی میں ایک جانب سے دوسری جانب تک جالیس برس کی مسافت ہے اور اس مکان میں جو اللہ کی رضاکا مکان ہے، داخلہ نصیب ہو۔ اس کے بعد اپنا گزشتہ حال) بیان کیا کہ میں نے حضور اقد سی کی ساتھ اپنی یہ حالت دیکھی ہے کہ میں اُن سات آ دمیوں میں سے ایک ہوں جو اُس وقت حضور اقد سی کی ہمراہ سے، ہمراہ سے، ہوات کہ عیں اُن سات آ دمیوں میں سے ایک ہوں جو اُس وقت حضور اقد سی کی ہمراہ سے، ہمراہ بھی ہے کہ میں اُن سات آ دمیوں میں نہ تھا، اُن کے کھانے سے ہمارے منہ چھل گئے تھے۔ ہمراہ بھی اُن کے کھانے سے ہمارے منہ چھل گئے تھے۔ ہمراہ بھی جو در میان نصف نصف تقیم کر لی (حق تعالی بھی گئے نے اُس بھی ہی ابر مرحمت فرمایا کہ) ہم سات میں سے کوئی بھی ایسا نہیں جو کسی جگہ کا امیر نہ ہو (چو نکہ یہ جماعت بڑی ہوائیف برداشت کرنے اور مجاہدات کے بعد امیر ہوئی ہے اس لئے اس کا معاملہ اپنی جماعت سے معام ہوگا اس لئے کہ) تم اُن امراء کا عظم ہے جو تم کو بعد میں آنے والے امراء کے تجربہ حال سے معلوم ہوگا اس لئے کہ) تم اُن امراء کا عظم ہے جہ ہم کو بعد میں آنے والے ہیں۔

فقالوا: أي: استفهم بعضهم بعضا. قالوا: أي أجاب بعضهم، فالجملة الأولى استفهام، والثانية حواب البعض، وليس في بعض النسخ ههنا لفظ: "قالوا" فلا يبعد أن يكون همزة الاستفهام مقدرة، وفي معجم البلدان: أن المسلمين حين وافوا مكان البصرة نظروا إليها من بعيد، وأبصروا الحصا عليها فقالوا: "إن هذه أرض بصرة"، يعنون حصبة فسميت بذلك، ثم ذكر أقوالا أحر في وجه تسميتها بذلك.

البصرة: قال القاري: بناها عتبة بن غزوان في خلافة عمر الله سنة سبع عشر، وسكنها الناس سنة ثمان عشر. قيل: لم يعبد بأرضها صنم. وفي فتوح البلدان: لما نـزل عتبة بن غزوان الخريبة كتب إلى عمر يعلمه نـزوله إياها، وإنه لابد للمسلمين من منـزل يشتون به إذا شتوا، ويكنسون فيه إذا انصرفوا من غزوهم، فكتب إليه: أن اجمع أصحابك في موضع واحد، وليكن قريباً من الماء والمرعى، فكتب إليه: إني وجدت أرضا كذا وكذا، فكتب إليه: أن أنـزلها الناس، فأنـزلهم إياها، فبنوا مساكن بالقصب، وبنى عتبة مسجداً من قصب، وذلك في سنة أربع عشر، إلى آخر ما بسطه. الجسر الصغير: كان ذلك الجسر على الدجلة في عرضها، يسير عليه المشاة والركبان، واحترز به عن الجسر الكبير، وهو عند بغداد، بينهما عشرة أيام. ههنا: [أي: في هذا المكان أمركم أمير المؤمنين عمر الله الأجل حفظ بلاد العرب من العجم.]

فنــزلوا -فــذكروا الحديث بطوله- قال: فقال عتبة بن غزوان: لقد رأيتني وإني لسابع سبعة مع رسول الله على مالنا طعام إلا ورق الشجر، حتى تقرّحت أشداقنا، فالتقطت بُردةً

فاكدہ: بظاہر حضرت سعد كا مقصد اپنی اس حالت كے بيان كرنے سے دوامر ہيں: اول مير كہ دين كے بارے ميں جو مشقت الله اُس كا ثمرہ پاؤ الله اُس كا ثمرہ پاؤ كے جات اس كا ثمرہ دنيا ميں بھی اكثر ماتا ہے،تواس لئے تم لوگ جو مشقت برداشت كروگے انشاء الله اُس كا ثمرہ پاؤ گے۔ دوسرے مير كہ اس وقت كے امراء سے اگر كوئى ناگوارى كى بات تم كو پیش آئے اُس كو برداشت كرو كہ مير بہت غنيمت ہے اُن حالات كے اعتبار سے جو عنقريب آنے والے ہيں۔

فذكروا: المراد بالجمع ما فوق الواحد، وفي نسخة: "فذكرا" وهو الظاهر؛ لأن الضمير راجع إلى خالد وشويس، وفي نسخة: "فذكر" بالإفراد، أي: ابن بشار، على ما ذكره ابن حجر والمناوي، أو أبو نعامة، كما اختاره القاري. الحديث: ذكره الطبري في تاريخه بهذا السند إلى خالد وشويس قالا: بعث عمر بن الخطاب عتبة بن غزوان، فقال له: انطلق أنت ومن معك، حتى إذا كنتم في أقصى أرض العرب وأدبي العجم فأقيموا، فأقبلوا حتى إذا كانوا بالمربد وجدوا هذا الكذان، قالوا: ما هذه البصرة! فساروا حتى بلغوا حيال الجسر الصغير، فإذا فيه خلفاء وقصب نابتة، فقالوا: ههنا أمرتم، فنــزلوا دون صاحب الفرات، فأتوه فقالوا: إن ههنا قوماً معهم رأية وهم يريدونك، فأقبل في أربعة آلاف أسوار فقال: ماهم إلا ما أرى، اجعلو في أعناقهم الجبال، وأتوني بمم، فجعل عتبة يرجل وقال: إني شهدت الحرب مع النبي ﷺ، حتى إذا زالت الشمس قال: احملوا، فحملوا عليهم فقتلوهم فلم يبق أحد إلا صاحب الفرات، أخذوه أسيراً، فقال عتبة بن غزوان: ابغوا لنا منـزلا هو أنزه من هذا، وكان يوم عكاك ودمد، فرفعوا له منبراً، فقام يخطب فقال: إن الدنيا قد تصرمت وولّت حذاءً، و لم يبق منها إلا صبابة كصبابة الإناء، ألا وإنكم منتقلون منها إلى دار القرار، فانتقلوا بخير ما بحضرتكم، وقد ذكرلي: لو أن صخرة ألقيت من شفير جهنم هوت سبعين خريفا، ولتملئنه أوَعجبتم، ولقد ذكرلي: إنما بين مصراعين من مصاريع الجنة ميسرة أربعين عاماً، وليأتين عليه يوم وهو كظيظ، ولقد رأيتني وأنا سابع سبعة، الحديث. وقد ذكر الخطبة الحاكم في المستدرك بسنده إلى حميد بن هلال، عن خالد بن عمير بنحو هذا، وقال: صحيح على شرط مسلم، وأقره عليه الذهبي. سبعة: [أي: في الإسلام فإنه أسلم بعد ستة نفر، قاله القاري.] تقوحت أشداقنا: [أي: ظهر في جوانبها قروح من خشونة ذلك الورق وحرارته.] فالتقطت: [أي: أخذت من الأرض، وقال ميرك: الالتقاط: أن يعثر على الشيء من غير قصد وطلب.] بُودة: بضم الباء الموحدة وسكون الراء المهملة، الشملة المخطط، وقيل: كساء أسود مربع. قسمتها بيني وبين سعد، فما منا من أولئك السبعة أحد إلا وهو أمير مصر من الأمصار، وستجرّبون الأمراء بعدنا. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا روح بن أسلم أبو حاتم البصريّ، حدثنا حمّاد بن سلمة، حدثنا ثابت، عن أنسٍ في قال: قال رسول الله على: لقد أخفت في الله، وما يُخاف أحد، ولقد أوذيت في الله، وما يُؤذَى أحد،

(2) حضرت انس خلی فی خرماتے ہیں کہ حضور اقدس میں گئی نے ارشاد فرمایا کہ میں اللہ کے راستے میں اُس وقت خوف دلایا گیا ہوں جس وقت کوئی بھی نہیں ستایا گیا۔ مجھ پر تمیں شب و روز ایس جس وقت کوئی بھی نہیں ستایا گیا۔ مجھ پر تمیں شب و روز ایسے گزرے ہیں کہ میرے اور بلال کے کھانے کے لئے کوئی چیز ایسی نہیں تھی جس کو کوئی جاندار کھا سکے بجز اُس تھوڑی کی مقدار کے جو بلال کی بغل میں چھپی ہوئی تھی۔

فائدہ: یہ قصّہ جیسا کہ مصنف والطبیع نے اپنی جامع میں لکھا ہے، کسی وقت مکہ مکر مہ سے باہر تشریف لے جانے کے زمانہ کا ہے جو ججرت کا زمانہ نہیں، اس لئے کہ ججرت کے سفر میں حضرت بلال فیلٹی آپ کے ساتھ نہ تھے بلکہ اُس کے علاوہ کسی اور موقع پر یہ قصّہ پیش آیا۔ حضور کے ارشاد میں ''اُس وقت خوف دلایا گیا ہوں'' کا یہ مطلب ہے کہ ابتدائی زمانہ میں جب میں اکیلا تھا، کوئی رفیق اور ساتھی نہ تھا، اُس وقت مجھے اللہ کے راستہ میں اذبیت و تکالیف پہنچائی گئیں اور ڈرایا گیا اور قاعدہ کی بات ہے کہ مجمع میں مصیبت ہلکی بن جاتی ہے اور تنہا شخص کو اذبیت زیادہ پہنچتی ہے۔

سعد: أي: ابن أبي وقاص على مافي الأصول المصححة، وفي بعض النسخ: سبعة، وهو سهو؛ لما في رواية مسلم: فقسمتها بيني وبين سعد بن مالك، فاتررت بنصفها واترر سعد بنصفها، قاله القاري. قلت: ولفظ الحاكم في المستدرك: فشققتها بيني وبين سعد بن أبي وقاص فارس الإسلام. وستجرّبون: [أي: ستحدولهم ليسوا مثلنا في الديانة والإعراض عن الدنيا، وكان الأمر كذلك.] روح: بفتح الراء وسكون الواو وآخره حاء مهملة، و"أسلم" على وزن أكرم. أخفت في الله: [أي: أخافني المشركون بالتهديد والإيذاء الشديد بسبب إظهاري لدين الله وتبليغه.] وما يُخاف: بضم أوله، أي: والحال أنه لا يخاف أحد غيرى؛ لأبي كنت وحيداً في ابتداء إظهار ديني، أو ما يخاف مثل ما أخفت، وكذا الكلام في قوله: "ولقد أوذيت"، وقال المناوي: أو هو دعاء، أي: حفظ الله المسلمين عن الإخافة، أو مبالغة في الإخافة، وذلك متعارف في اللغة، يقال: لى بلية لا يبلي كما أحد.

ولقد أتت علي ثلاثون من بين ليلة ويوم، ومالي ولبلال طعام يأكله ذو كبد إلا شيء يواريه إبط بلال. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أنبأنا عفّان بن مسلم، حدثنا أبان بن يزيد العطّار، حدثنا قتادة، عن أنس بن مالك على، أن النّبي على لم يجتمع عنده غداءٌ ولا عَشَاءٌ من خبزٍ ولحم إلا على ضَفَف. قال عبد الله: قال بعضهم: هو كثرة الأيدى. حدثنا عبد بن حُميد، حدثنا محمّد بن المناها أبن أبي فُديك، حدثنا ابن أبي ذئب، عن مُسلم بن جُندُب، عن أنوفَل بن إياس الهذلي قال: كان عبد الرحمن بن عوف لنا جليساً،

(۸) حفرت انس فل فی کہتے ہیں کہ مجھی حضور اقد س فی کی کے دستر خوان پر صبح کے کھانے میں یا شام کے کھانے میں روٹی اور گوشت دونوں چیزیں جمع نہیں ہوتی تھیں مگر حالتِ ضفف میں۔ فاکدہ: ضفف کے متعلق علماء کے مختلف اقوال ہیں۔ چنانچہ حضور کے گزراو قات کے بارے میں جو باب پہلے ذکر ہوچکا ہے، اُس کی اخیر حدیث کے ذیل میں اس کی مفصل تقریر گزر چی ہے۔ اگرچہ اس حدیث کا مضمون اُس سے مختلف ہے جو وہاں گزری ہے۔ اس کا بظاہر مطلب یہ ہے کہ جب حضور تنہا ہوتے تھے جب توجو میسر ہوتا وہی نوش فرما لیتے خواہ خالی روٹی ہو یا تنہا گوشت ہو، البتہ جب مہمان ہوتے تواس کا اہتمام فرماتے کہ دونوں چیزوں کو مہیا کیا جائے اس لئے دونوں کا اجتماع مجمع ہی کے وقت ہوتا تھا۔

(9) نو فل بن ایاس کہتے ہیں کہ عبد الرحمن بن عوف جو عشرہ میں سے ایک صحابی ہیں، ہمارے ہم نشین سے اور حقیقت میں بہترین ہم نشین سے ایک مرتبہ ہم ان کے ساتھ کسی جگہ سے لوٹے، واپی میں ان کے ساتھ ہی ان کے مکان پر چلے گئے۔

من بين ليلة: تأكيد للشمول أي: ثلاثون يوما وليلة متواترات ولا ينقص منها شيء. ذوكبد: أي حيوان، أي: ما معنا طعام، سواء يأكله الدّواب أو الإنسان. إبط بلال: [أي: إلا شيء يسير، فكنّى بالمواراة تحت الإبط عن كونه يسيرا جداً. ويعلم من ذلك أنه لم يكن إذ ذاك ظرف يضع الطعام فيه من منديل ونحوه] يعني كان إذا ذاك رفيقي، قال المصنف في جامعه: كان هذا لما خرج من مكة هاربا، واعترضه العصام: بأن بلالاً لم يكن معه حين الهجرة، وقال المناوي: الظاهر أن المصنف لم يرد خروجه مهاجراً فإنه قد قدم أنه خرج قبل الهجرة إلى الطائف وغيره.

ضفف: قوله: ضفف، تقدم الكلام على هذا اللفظ في حديث مالك بن دينار في آخر باب المعيشة المتقدم. عبد الله: أي: عبد الله بن عبد الرحمن شيخ المصنف. وكان نعم الجليس، وإنه انقلب بنا ذات يوم، حتى إذا دخلنا بيته دخل فاغتسل، ثم خرج، وأُتينا بصحفة فيها خبز ولحم، فلمّا وُضِعت بكى عبد الرحمن، فقلت له: يا أبا محمّد! ما يُبْكِيك؟ قال: الباء للتعدية، الصحفة: كاسه، الصحاف مع هلك رسول الله عليه و أهل بيته من خبز الشعير، فلا أرانا أخِرنا لما هو خير لنا. فعلا و رسول الله عليه على علاف ما كان رسول الله الله المناه: فارق الدنيا]

انھوں نے گھر جاکر اول عسل کیا، جب وہ عسل سے فارغ ہو چکے تو ایک بڑے برتن میں روٹی اور گوشت لایا گیا۔
عبد الرحمٰن وَالنَّفُوْد اُس کو دیکھ کر رونے گئے۔ میں نے پوچھا: کیا بات ہوئی کیوں روئے؟ کہنے لگے کہ حضور اقد س النَّافِیْا کو
وصال تک بھی بھی اس کی نوبت نہیں آئی کہ آپ نے یا آپ کے گھر والوں نے جو کی روٹی ہی سے شکم سیری فرمائی ہو۔
اب حضور کے بعد جہاں تک میرا خیال ہے ہم لوگوں کی یہ ثروت کی حالت کسی بہتری کے لئے نہیں ہے۔
فاکدہ: حضرات صحابہ فِرُوانَ فَدِیمَا بِیمَا وَانْ مَدِیمَا اس کا خوف ہوتا تھا کہ خدا نخواستہ اس وعید میں واخل نہ ہو جائیں کہ تم
اپی خوبیوں کا بدلہ دنیا میں پاچکے ہو۔ جس کا قرآن شریف کی اس آیت میں ذکر ہے: ﴿أَذْهَانَهُمْ طَیّبَاتِکُمْ فِی حَیاتِکُمُ الدُّنْیَا ﴾۔

انقلب بنا: الباء بمعنى مع أو المصاحبة، أي: انقلب معنا أو مصاحباً لنا مع السوق، ويحتمل أن يكون للتعدية، أي: ردنا من الطريق، قاله القاري، واختار المناوي الأخير. وأُتينا: ببناء المجهول من الإتيان، قاله القاري والمناوي.

فلا أرانا: بضم الهمزة على بناء المجهول، أي: فلا أظن إيانا. أخونا إلخ: [أي: أبقينا موسّعا علينا لما هو خير لنا؛ لأن من وُسّع عليه يخاف أنه ربما عجّلت له طيباته في الحياة الدنيا.]

# بابُ ما جاء في سنّ رسول الله عليان

حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا رَوح بن عُبادة، حدثنا زكريّا بن إسحاق، حدثنا عمرو بن دينار، عن عباس فَالْفَقَ قال: مكث النبي على الله عشراً ابن عباس فَالْفَقَ قال: مكث النبي على الله عشراً وهو ابن ثلاث وستين.

### باب۔ حضور اقد س لٹنگائیا کی عمر شریف کا ذکر

فائدہ: حضور اقد س الفائی کی عمر شریف کے بارے میں تین روایتی وارد ہوئی ہیں، سب سے زیادہ صحیح جو جمہور محد ثین اور مؤر خین کے نزدیک رائح ہے وہ یہ ہے کہ حضور کی عمر شریف تربسٹھ سال کی ہوئی ہے، دوسری روایت ساٹھ برس کی بھی وارد ہوئی ہے جس کے متعلق خیال ہے کہ گننے میں بسااو قات کسر کو چھوڑ دیا جاتا ہے، اس لئے ساٹھ کہہ دیا، اور تیسری روایت پنیسٹھ کی ہے جس کے متعلق کہا جاتا ہے کہ اُس میں سن ولادت اور سن وفات دونوں کو مستقل سال شار کر لیا گیا۔ اس بیس مصنف والفیجید نے چھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں:

(۱) ابن عباس وقط فرماتے ہیں کہ حضور اقد س التفاقیم نبوت کے بعد تیرہ سال مکہ مکرمہ میں رونق افروز رہے، ان تیرہ برس میں وحی نازل ہوتی رہی، اُس کے بعد مکر مہ سے ہجرت فرمائی اور دس سال مدینہ منورہ میں قیام رہااور تر یسٹھ سال کی عمر میں وصال ہوا۔ فاکرہ: حضور اقد س التفاقیم کی عمر شریف میں مختلف روایات وارد ہوئی ہیں جن کا مختصر تذکرہ کتاب کے شروع میں بھی گزر چکاہے، محدثین اور اہل تاریخ کے نزدیک یہی روایت زیادہ صحیح ہے۔

سن رسول الله ﷺ: أي: مقدار عمره الشريف، وسميت الجارحة سنا؛ لأنه يستدل بها على طول عمره، وقال في المصباح: السن إذا عنيت بها العمر مؤنثة؛ لأنها بمعنى المدة. يوحى إليه: أي باعتبار مجموعها؛ لأن مدة فترة الوحي وهي سنتان ونصف من جملتها. وبالمدينة عشوا: [أي: عشر سنين باتفاق، فإنهم اتفقوا على أنّه أقام بالمدينة بعد الهجرة عشر سنين كما اتفقوا على أنّه أقام بمكة قبل البعثة أربعين سنة، وإنما الخلاف في قدر إقامته بمكة بعد البعثة، والصحيح أنه ثلاث عشر سنة، فيكون عمره الشريف ثلاثا وستين سنة.] ابن ثلاث: قال البخاري: هذا أكثر، ورجح أحمد أيضاً هذه الرواية. قال ميرك: في قدر عمره ﷺ ثلاث روايات، وهي أصحها وأشهرها.

(۲) امیر معاویہ زلی نی نے ایک مرتبہ خطبہ میں یہ فرمایا کہ حضور اقد سی تربیٹ مال کی عمر میں ہوا۔ حضرات شیخین فران کی تا یعنی حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر فران کی اوصال بھی تربیٹ سال کی عمر میں ہوا، میری بھی اس وقت تربیٹ سال کی عمر میں ہوا ہے۔ محد ثین نے لکھا ہے کہ حضرت معاویہ فران کی عمر ہیں ہوا ہے۔ حمد ثین نے لکھا ہے کہ حضرت معاویہ فران کی کی یہ تمنا پوری نہیں ہوئی اس لئے کہ اُن کا وصال تقریباً ای سال کی عمر میں ہوا ہے۔ حضرت عثان فران کی کا ذکر اس حدیث میں نہیں کیا، عالا نکہ ان سے بہت خصوصیت تھی، اس کی وجہ ظاہر ہے کہ حضرت عثان فران کی کا انقال اس سال صدیث میں نہوں امام تر فدی والے کی غرض اس روایت کے ذکر کرنے سے پہلی روایت کی تائید اور تقویت ہے کہ حضور کا وصال تربیٹ سال کی عمر میں ہوا۔ حضرت عائش فران ہوا اور اس بارے میں طبعی اتباع حضراتِ شیخین فران گو بھی نصیب ہوا۔

حضور کا وصال تربیٹ سال کی عمر میں ہوا اور اس بارے میں طبعی اتباع حضراتِ شیخین فران گو بھی نصیب ہوا۔

بھی اُس پہلے مضمون کی تقویت مقصود ہے لین حضور کا وصال تربیٹ سال کی عمر میں وصال متعدد روایات سے ثابت ہے، اسدااس کے خلاف جو روایتیں ہیں وہ صبحے نہیں ہیں یا سے ظاہر پر نہیں ہیں۔

کے خلاف جو روایتیں ہیں وہ صبحے نہیں ہیں یا سے ظاہر پر نہیں ہیں۔

أنه سمعه: يعني أن جريراً سمع معاوية حال كونه خطيباً. ثلاث وستين: [أحسن العمر ثلاث وستون كعمره ﷺ وصاحبيه، ولهذا لما بلغ عمر بعض العارفين هذا السن هيئاً له أسباب مماته إيماءً إلى أنه لم يبق له لذّة في بقية حياته.] وأنا ابن إلخ: أي: فأنا متوقع أن أموت في هذا السن موافقة لهم، قال ميرك: لكن لم ينل مطلوبه، بل مات وهو قريب من ثمانين، فقيل: بلغ ثمان وسبعين، وقيل: ثمانين، وقيل: ستا وثمانين. ابن جريج: [عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج.]

حدثنا أحمد بن منيع ويعقوب بن إبراهيم الدَّورقيّ قالا: حدثنا إسماعيل بن عُليّة، عن خالد الحذّاء، حدثني عمار مولى بني هاشم، قال: سمعت أبن عباس يقول: توفي رسول الله على وهو ابن خمس وستين. حدثنا محمد بن بشّار ومحمد بن أبانٍ قالا: حدثنا معاذ بن هشام، حدثني أبي، عن قتادة، عن الحسن، عن كُغْفَل بن حَنْظَلة أن النبي على قبض وهو ابن خمس وستين. قال أبو عيسي: ودَغْفَل لا نعرف له سماعاً من النبي على، وكان في زمن النبي خمس وستين. قال أبو عيسي: ودَغْفَل لا نعرف له سماعاً من النبي على، وكان في زمن النبي برحلا. حدثنا إسحاق بن موسى الأنصاريّ، حدثنا معن، حدثنا مالك بن أنس، عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن،

إسماعيل: ابن إبراهيم، وعُلية بضم عين مهملة وفتح لام وتشديد تحتية، اسم أمه، وكان يكره أن يقال له: ابن عُلية، لكن غلب عليه بالشهرة. عمار: بفتح فتشديد، ابن أبي عمار مولى بني هاشم، وفي نسخة: عمارة، وهو سهو من الكاتب، فإنه ليس من موالي بني هاشم من اسمه عمارة، وأيضاً ليس فيمن روى عن ابن عباس ولا في من روى عنه خالد عمارة. ابن خمس وستين: قال المناوي: نسبت هذه الرواية إلى الغلط: وقال القاري: هي متأولة بإدخال سنتي الولادة والوفاة، أو حصل فيها اشتباه، وقد أنكر عروة على ابن عباس، ونسبه إلى الغلط، وقال: إنه لم يدرك أول النبوة ولا كثرت صحبته، بخلاف الباقين. دغفل: بفتح الدال المهملة أول الحروف، ثم معجمة ساكنة ففاء مفتوحة كجعفر.

لا نعرف له سماعاً: قال القاري: ويؤيده ما في التقريب: أن دغفل السدوسي مخضرم، وقيل: له صحبة و لم يصح، وقال الحميدي: ذكر أبو عبد الرحمن تقى بن مخلد في سنده أن دغفلا له صحبة.

<sup>(</sup>۴) ابن عباس خلینگی سے بیہ منقول ہے کہ حضور کا وصال پینسٹھ سال کی عمر میں ہوا۔ فائکدہ: بیہ روایت کہلی سب روایتوں کے خلاف ہے۔ باب کے ختم پر بھی اس کی کچھ گفتگو آئے گی اور پہلے بھی گزر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۵) دغفل بن حنظلہ سدوسی سے بھی یہی روایت ہے کہ حضور اقد س ملکی آگا وصال پنیسٹھ سال کی عمر میں ہوا۔ فاکدہ: امام تر مذی والشیعلیہ اس حدیث کے بعد فرماتے ہیں کہ دغفل حضور اقدس ملکی آگا کے زمانہ میں موجود تھے اور بڑی عمر کے تھے، مگر حضور سے اُن کی ملاقات ثابت نہیں۔ گویا یہ بھی اشارہ ہے اس طرف کہ ان کی یہ روایت بھی کسی دوسرے سے سُنی ہوئی ہے۔

عن أنس بن مالك على الأمهق، ولا بالآدم، ولا بالجَعْد القَطِط، ولا بالسَّبْط. بعثه الله تعالى على بالقصير، ولا بالأبيض الأمهق، ولا بالآدم، ولا بالجَعْد القَطِط، ولا بالسَّبْط. بعثه الله تعالى على النديد المعودة المنديد المعودة المنديد المعودة المنديد المعودة المنديد المعودة المنديد المعودة المنديد الله على رأس ستين سنة، رأس أربعين سنة، فأقام بمكّة عشر سنين، وبالمدينة عشر سنين، وتوفّاه الله على رأس ستين سنة، وليس في رأسه ولحيته عشرون شعرة بيضاء. حدثنا قتيبة بن سعيد، عن مالك بن أنس، عن انس بن مالك، نحوه.

(۲) حضرت انس فالنو فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فرائی نہ زیادہ لیے قد تھے نہ پستہ قد، (نیز رنگ کے لحاظ سے) نہ بالکل سفید سے نہ بالکل گندی رنگ۔ آپ کے بال نہ بالکل پیچیدہ تھے نہ بالکل سیدھے (بلکہ بلکی سی پیچید گی اور گھو مگریالہ پن لئے ہوئے) چالیس سال کی عمر میں آپ کو نبوت ملی، اُس کے بعد دس سال حضور نے مکہ مکر مہ میں قیام فرمایا اور دس سال مدینہ منورہ میں ساٹھ سال کی عمر میں حضور کا وصال ہوا، اُس وقت آپ کے سر مبارک اور داڑھی میں تقریباً ہیں بال بھی سفید نہیں ہوں گے۔ ساٹھ سال کی عمر میں حضور کا وصال ہوا، اُس وقت آپ کے سر مبارک اور داڑھی میں تقریباً ہیں بال بھی سفید نہیں ہوں گے۔ کا کہ عمر شریف کے بارے میں توجیہ بھی ذکر کر دی گئے۔ علاء کا اس پر اتفاق ہے کہ عمر شریف کے بارے میں تریسٹھ سال کی روایت سے بی قروایت کی طرف راجع کی جاستی ہیں، یا اُن میں نیچ کے راویوں سے سی قسم کی غلطی ہوئی۔ چنانچہ حضرت انس فرائی کی کا سیوں کو چھوڑ دیا جایا کر تا ہے۔ حضرت عائشہ فرائی ہو گئے ہو تی ہیں اور پر کی اکا ئیوں کو چھوڑ دیا جایا کر تا ہے۔ حضرت عائشہ فرائی کی کا نیوں کو خطرت ابن عباس فرائی کی کا نیوں کو خطور دیا جایا کرتا ہے۔ حضرت عائشہ فرائی کی کہ سے عروۃ بن الزبیر نے حضرت ابن عباس فرائی کی کہ نیوں ہوں کو خلط بتلایا ہے۔ ملا علی قاری والنے بیا کہ واست سے تحریر فرمایا ہے۔

آله سعه: يعني أن عبد الرحمن سمع عن أنس أنه كان يقول. ولا بالأبيض الأمهق: [أي: البالغ في البياض كما في الجص"، بحيث لا حمرة فيه أصلا، فلا ينافي أنه الله كان أبيض مُشربا بحمرة.] عشر سنين: [أي: بعد فترة الوحي، فلا ينافي أنه أقام بما ثلاث عشر سنين، وبمكة قبل النبوة أربعين سنة وإنما الخلاف في قدر إقامته بمكة بعد النبوة وقبل الهجرة، والصحيح أنه ثلاث عشر سنة، ووجه الخلاف في مدة البعث والدعوة؛ لأن دعوته بحاهرة بعد ثلاث وأربعين بعد نــزول آية: ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَن الْمُشْرِكِينَ ﴾. [الحجر: ٩٤]

#### بابُ ما جاء في وفاة رسول الله عَلَيْنُ

حدثنا أبو عمّار الحُسين بن حريث وقتيبة بن سعيد وغير واحد، قالوا: حدثنا سفيان بن عيينة،

## باب۔ حضور اقد س طلقائیا کے وصال کا ذکر

فائدہ: حضور اقد س النظافی کا وصال باتفاقی اہل تاریخ دو شنبہ کے روز ہوا ہے لیکن تاریخ میں اختلاف ہے۔ اکثر مؤر خین کا قول بارہ رکھے الاوّل کا ہے۔ گر اُس میں ایک نہایت قوی اشکال ہے، وہ بیہ کہ سنہ ۱۰ ھ کی نو ذی الحجہ جس میں حضور اقد س النظافی جے کے موقع پر عرفات میں تشریف فرما تھے، وہ جمعہ کا دن تھا، اس میں کی کا اختلاف نہیں ہے، نہ محد ثین کا نہ مؤر خین کا۔ حدیث کی روایات میں بھی کثرت ہے اس کی تصریح ہے کہ حضور کا جج یعنی نو ذی الحجہ جمعہ کو ہوا، اس کے بعد خواہ ذی الحجہ، محرم اور صفر مینوں مہینوں ۳۰ وِن کے ہول یا ۲۹ وِن کے یا بعض مہینے ۲۹ کے اور بعض ۳۰ کے، غرض کی صورت سے بھی بارہ رکھے الاول دو شنبہ کی نہیں ہو عتی، ای لئے بعض محد ثین نے دوسرے قول کو ترجیح دی کہ حضور کا وصال دور رکھے الاول کو ہوا۔ حضور کے مرض کی ابتدا سر کے درد سے ہوئی، اُس روز حضور اقد س النظافی حضرت عائشہ والحقیا کے مکان میں جعد حضرت میمونہ والحقیا کی باری کے دن میں مرض میں شدت پیدا ہوئی، اس حالت میں حضور بیبیوں کی بیری کی تقسیم پوری فرماتے رہے، مگر جب مرض میں زیادہ شدت ہوگئ تو حضور کے ایماء پر جمام بیبیوں نے حضرت عائشہ باری کے مکان پر بیاری کی تقسیم پوری فرماتے رہے، مگر جب مرض میں زیادہ شدت ہوگئ تو حضور کے ایماء پر جمام بیبیوں نے حضرت عائشہ والے کی دولت کدہ پر حضور کا وصال ہوا۔

باب: [أي: باب بيان الأحاديث التي وردت في تمام أجله الشريف هي وفاة: قال القاري: الوفاة بفتح الواو: الموت، من وفي بالتخفيف بمعنى: تم أجله، وتوفي هي يوم الاثنين ضحى من ربيع الأول في السنة الحادية عشرة من الهجرة، قيل: للثنتين خلتا منه، وقيل: لاثنتي عشرة خلت منه وهو الأكثر، ورجح جمع من المحدثين الرواية؛ لورود إشكال على الثانية، وهو أن جمهور أرباب السير على أن وفاته في يوم الاثنين، واتفق أئمة التفسير والحديث والسير على أن عرفة في تلك السنة كانت يوم الجمعة، فلا يمكن أن يكون يوم الاثنين الثاني عشر من ربيع الأول، سواء كانت الشهور ثلاثين يوما أو تسعا وعشرين. وحله أن يقال: يحتمل اختلاف أهل مكة والمدينة في رؤية هلال ذي الحجة، فيكون غرقما عند أهل مكة الخميس، وعند أهل المدينة الجمعة، وكان الشهور الثلاثة كوامل، فيكون أول ربيع الأول يوم الخميس ويوم الاثنين الثاني عشر منه.

عن الزهريّ عن أنس بن مالك ﴿ قال: آخر نظرة نظرتُها إلى رسول الله ﷺ: كَشَفَ السِّتارة يومَ الاثنين،

کل مدتِ مرض بارہ یا چودہ یوم ہے، اور دو شنبہ کے روز چاشت کے وقت وصال ہے۔ اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ وصال دو شنبہ کے روز ہوااور جاشت کے وقت ہوا۔ اس کے خلاف جو روایت ہوگی اُس کی توجیہ کی ضرورت ہوگی۔

(۱) حضرت انس و النب کی خود است میں کہ مجھے جس وقت حضور النجائی کا آخری دیدار نصیب ہوا وہ وقت تھا جب کہ حضور نے مرض الوفات میں دو شنبہ کے روز صبح کی نماز کے وقت دولت کدہ پر پردہ اٹھایا کہ امتیوں کی نماز کا آخری معائنہ فرمالیں۔اس وقت آپ کا چبرہ مبارک صفائی اور انوار اور چبک میں گویا مصحف شریف کا ایک پاک صاف ورق تھا، لوگ اُس وقت صدیق اکبر و النج کی کا قتدا، میں صبح کی نماز اوا کر رہے تھے (صحابہ و النج نہ آپ کو دیکھ کر فرطِ خوشی میں چھھے بلنے گئے اس خیال سے کہ شاید آپ تشریف لاتے ہوں،اس لئے کہ اس سے پہلے بھی بیاری کے ایام میں حضرت ابو بکر و النج نی نماز پڑھاتے رہے اور جس وقت حضور کو افاقہ ہوتا تھا، تشریف لاکر جماعت میں شرکت فرماتے تھے) حضور نے اشارہ فرمایا کہ اپنی جگہ کھڑے رہواور اُسی دن وصال ہو گیا۔

فائدہ: یہ وہی دوشنبہ کے روز کا آخری نظارہ ہے جس پر حضور طبی گیا نے یہ انداز فرمایا کہ نظام شرعی قائم ہو گیا اور قدیمی رفیق ابو بکر نیابت کا حق اداکر دے گا اور امت کا بوجھ سنجال لے گا۔ چنانچہ ایباہی ہوا جس کو دنیا کی آئکھوں نے دکھ لیا کہ حضور کے انقال کا حادثہ جس کے سامنے دنیا کے سارے ہی حوادث کا لعدم اور لاشکی ہیں اور اس کے ساتھ ہی ارتداد کا فقنہ اور ساری دنیا کا مقابلہ۔ لیکن اُس کوہِ استقلال نے سب ہی کو برداشت کیا اور پھر کی چٹان سے زیادہ سخت بن کر ہر مگراؤ کو پاش پاش کر دیا، حق یہ ہے کہ نیابت کا حق اداکر دیا۔ حضرت عمر جسیا اسلامی ستون کہ دوست دشمن سب ہی اُن کی بہادری، شجاعت، قوت کی دھاگ مانتے ہیں، وہ بھی نرمی کی درخواست کریں اور حضرت ابو بکر رفی گئی ان کو بزدلی کا طعنہ دیں۔

آخو نظرة: [يعني آخر نظرة نظرةما إلى رسول الله ﷺ نظرة إلى وجهه الكريم حين كشف الستارة، أو زمن آخر نظرة نظرةما إلى رسول الله ﷺ هو يوم الاثنين.] كشف الستارة: أي: أمر بكشف الستارة المعلقة على باب البيت، وكانوا يعلقون الستور على البيوت. يوم الاثنين: منصوب على الظرفية، فلفظ "كشف الستارة" ساد مسد الخبر، أي: آخر نظرة نظرةما إلى وجهه حين كشف الستاره يوم الاثنين، وقيل: مرفوع على أنه خبره، وقوله: "كشف" بصيغة الماضي المعلوم، حال من رسول الله ﷺ، بتقدير "قد" كما قاله بعضهم، أو بدونها كما جوزه آخرون.

فنظرت إلى وجهه كأنه ورقة مُصْحف، والناس يصلّون خلف أبي بكو، فكاد الناس أن يضطربوا، فأشار إلى النّاس أن اثبتُوا، وأبو بكر يؤمُّهم، وألقى السّجف، وتُوفّي رسول الله على من آخو ذلك اليوم. حدثنا محمَّد بن مَسْعَدة البصريّ، حدثنا سُلَيم بن أخضر، عن ابن عون، عن إبراهيم، عن الأسود، عن عائشة على قالت: كنت مسندة النبي على إلى صدري، أو قالت: إلى حجري، فدعا بطستٍ ليبول فيه، ثم بال فمات على .

(۲) حضرت عائشہ فیلٹی بین کہ وصال کے وقت میں نے حضورِ عالی کو اپنے سینہ پر سمارا دے رکھا تھا کہ آپ نے پیشاب کیلئے طشت منگایااور پیشاب سے فراغت حاصل کی،اُس کے بعد پھر وصال ہو گیا۔ فائکدہ: حضرت عائشہ فیلٹی بیٹا کے یہ مفاخر میں ہے کہ آخری تلبس ان کو حاصل ہوا۔ حضور دنیا سے جب تشریف لے گئے اور وصالِ ربی حاصل ہواتو سر مبارک ان کی گود میں تھا۔

مُصحف: بتثليث الميم من أصحف بالضم، أي: حعلت فيه الصحف، قال العصام: وجه الفتح والكسر غير ظاهر؛ لأن اسم المحل من الإفعال كمفعوله، و لم يأت اسم الآلة منهما فهوعلى غير القياس، ثم وجه الشبه هو حسن البشرة وصفاء الوجه واستنارته وهاء النظر، وأغرب الحنفي في قوله: الوجه هو الإهداء والهداية، ولا يظهر أن يكون أمرًا متعلقا بظاهر الصورة، ووجه غرابته لا يخفى. خلف أبي بكر: [أي: قد اقتدوا به في صلاة الصبح بأمره ﷺ]

السّجف: بفتح السين المسهملة، وقيل: بكسر وسكون الجيم: الستر. [هو الستارة نفسها، وهذا هو الذي عبر عنه أوّلا بالستارة.] آخر ذلك اليوم: وهذا ينافي جزم أهل السير، وحكي عليه الاتفاق بأنه توفي حين اشتد الضحى، قال العسقلاني: ويجمع بينهما بأن إطلاق الآخر بمعنى ابتداء الدخول في أول النصف الثاني، وقال ميرك: يجمع بينهما بأن يحمل هذا على تحقق وفاته عند الناس. مسندة: على بناء الفاعل، أي: جعلت ظهره مسنداً إلى صدري. حجوي: [أي: حضني، وهو: مادون الإبط إلى الكشح.] بطست: هو الطس في الأصل، والتاء فيه بدل من السين، ولذا يجمع على طساس، ويصغر على طسيس، وفي المغرب: الطست مؤنثة أعجمية والطس تعريبها، وأشكل بتذكير ضمير "ليبول فيه" ووجه بأنه باعتبار معناه من الظرف وغيره. ثم بال: لعل تراخى البول عن إحضار الطست لضعفه، وفي نسخة: "ثم مال" بالميم، والظاهر أنه تصحيف.

فمات: ظاهره أنه ﷺ مات في حجرها، ويوافقه ما في البخاري عنها: توفي في بيتي في يومي بين سحري ونحري، ولا يعارضه ما للحاكم وابن سعد من طرق: أن رأسه المكرم كان في حجر علي ، لأن كل طريق منها لا يخلو عن شيء، كما ذكره الحافظ العسقلاني، وعلى تقدير صحته يحمل على أنهما تناوباه. قلت: وحالة البول تؤيد حضور الزوجة لا غيرها.

(٣) حضرت عائشہ فیل کھیا فرماتی ہیں کہ وصال کے وقت حضور اقدس النگائی کے قریب ایک پیالہ میں پانی رکھا ہوا تھا کہ اُس میں حضور بار بار ہاتھ ڈالتے تھے اور چہرۂ مبارک پر پھیرتے تھے (کہ یہ شدتِ حرارت اور گھبراہٹ کے وقت سکون کا سبب ہوتاہے)اُس وقت حضور بارگاہِ الٰہی میں یہ دعا فرمارہے تھے کہ یااللہ! موت کی شدائد پر میری امداد فرما۔

فائدہ: یہ ایک جانب امت کو تعلیم ہے تو دوسری جانب نزع کے وقت جب کہ روح بدن سے نکل رہی ہو، نہایت ثبات و استقلال اور الله بَلَیْکَاللهٔ کی طرف غایتِ توجہ کا مظہر ہے کہ نزع کے وقت جب کہ روح بدن سے جدا ہو رہی ہو، تکلیف کا ہونا طبعی اور فطری امر ہے، اُس وقت اللہ ہی سے استدعا اور سہولت کی طلب تھی۔

(۴) حضرت عائشہ فی خی فرماتی ہیں کہ حضور اقد س میں گئے گئے کی شدتِ تکلیف کے بعد مجھے کسی شخص کے مرض الموت میں تکلیف نہ ہونے پر رشک نہیں ہوتا۔ فاکدہ: اس لئے کہ شدت مرض گناہوں کے سقوط اور مراتب کے بلند ہونے کا سبب ہوتا ہے اور مرض کی شدت پیام اجل ہونے کی وجہ سے استغفار کی کثرت اور موت کی تیاری کا ذریعہ ہے۔

سرجَس: كجعفر بمهملات وجيم قاله المناوي، وقال القاري: بفتح فسكون ففتح منصرفا، وفي نسخة بكسر جيم غير مصروف. وهو بالموت: [أي: مشغول به، أو ملتبس به.] يمسح وجهه: [لأنه كان يغمى عليه من شدة المرض، فيفعل ذلك ليفيق، ويسنّ فعل ذلك بمن حضره الموت.] منكرات: المنكر ضد المعروف، والمراد شدائده ومكروهاته، ولا شك أنما أمور منكرة لايألفه الطبع. سكرات الموت: [أي: استغراقاته، وهذا مما كان بحسب ما يظهر للناس مما يتعلق بحاله الظاهر لأجل زيادة رفع الدرجات والترقي في أعلى المقامات والكرامات، أما حاله على مع الملائكة، فإنّ جبريل جاءه ثلاثة أيام، كل يوم يقول له: إن الله أرسلني إليك إكراما وإعظاما وتفضيلا، يسألك عما هو أعلم به منك: كيف تحدك؟ وفي اليوم الثالث جاءه بملك الموت فاستأذنه في قبض روحه الشريفة فأذن له، ففعل.] مُبشّر: بفتح الموحدة وكسر الشين المعجمة الثقيلة.

قالت: لا أغبط أحداً بِهَون موتٍ بعد الّذي رأيت من شدّة موت رسول الله على قال الله على الله على الموحدة من بال وحدة من بال وحدة من بال وحدة من بال أرعة، فقلت له: مَن عبد الرحمن بن العَلاَء هذا؟ فقال: هو عبد الرحمن بن العَلاَء بن اللَّجُلاَج. حدثنا أبو معاوية، عن عبد الرحمن بن العَلاَء بن اللَّجُلاَج. حدثنا أبو معاوية، عن عبد الرحمن بن العالاء، حدثنا أبو معاوية، عن عبد الرحمن بن أبي بكر - هو ابن المُليْكِيّ - عن ابن أبي مُليْكَة، عن عن عائشة عن قالت: لمّا قبض رسول الله على اختلفوا في دفنه، فقال أبو بكر: سمعت من رسول الله على شيئا ما نسيته،

(۵) حضرت عائشہ فیلیٹے آفرماتی ہیں کہ حضور کے وصال کے وقت آپ کے دفن میں صحابہ فیلیٹے کم کا ختلاف ہوا (کسی نے مجد نبوی کو پہند کیا اور کسی نے آپ کے صحابہ کے قرب کی وجہ سے بقیع کو، کسی کا خیال جد آ علی حضرت ابراہیم علیت کا مدفن پر پہنچانے کا ہوا تو کسی کا وطن اصلی مکہ مکر مہ واپس لانے کا۔ غرض مختلف رائیں ہو رہی تھیں) کہ حضرت ابو بکر فیلیٹی مدفن پر پہنچانے کا ہوا تو کسی کا وطن اصلی مکہ مکر مہ واپس لانے کا۔ غرض مختلف رائیں ہو رہی تھیں) کہ حضرت ابو بکر فیلیٹی نے فرمایا کہ میں نے خود حضور اقد س ملیٹیٹی سے ایک بات سنی ہے جو مجھے خوب محفوظ ہے کہ انبیاء کا وصال اُسی جگہ ہوتا ہے جہاں اُن کا دفن پہندیدہ ہو، اس لئے حضور کو آپ کے وصال ہی کی جگہ دفن کرنا چاہئے۔

فاكده: چونكه حضور اقدس الفَيَّيِّيَّا ك بعد صديق اكبر فِي فَيْ ك باتھ سے بيرسب امور انجام پانے مقدر ہو چكے تھے اس لئے

لا أغبط: بكسر الموحدة، أي: لا أغار، وفيه إشعار بأنه لو كان كرامة لكان ﷺ أولى به، والتحقيق أن الشدة كانت في مقدمات الموت لا في نفس سكراته، كما يتوهم، فمراد عائشة ﴿ أَنِ لا أَتْمَىٰ مَن غير سبق مرض.

بِهَون موت: أي: برفقه، من إضافة الصفة إلى الموصوف، أي: بالموت السهل، والهون مصدر، هان عليه الشيء، أي: خفف. [أي: سهولته، ومرادها بذلك: إزالة ما تقرر في النفوس من تمنى سهولة الموت؛ لأنها لما رأت شدة موته على علمت ألها ليست علامة رديئة، بل مرضية، فليست شدة الموت علامة على سوء حال الميت، كما يتوهم، وليست سهولته علامة على حسن حاله. والحاصل: أن الشدة ليست أمارة على سوء ولا ضده، والسهولة ليست أمارة على خير ولا ضده.]

من عبد الرحمن: قال القاري: وإنما استفهم عنه؛ لأن عبد الرحمن بن العلاء متعدد بين الرواة.

اللجلاج: بحيمين وفتح اللام الأولى، كذا في هامش التهذيب عن المغني. هو ابن إلخ: الضمير إلى عبد الرحمن؛ لأن المشهور بهذه النسبة هو عبد الرحمن بنفسه لا أبو بكر. والمليكي بضم الميم مصغراً. اختلفوا: فقيل: في مسجده، وقيل: بالبقيع، وقيل: عند حده إبراهيم علي، وقيل: بمكة.

قال: ما قبض الله نبييًا إلا في الموضع الذي يُحبّ أن يُدفَن فيه، اِدْفِنوه في موضع فراشه.

اس نوع کے مسائل بھی خصوصیت سے حضرت ابو بکر صدیق اللہ کی کو معلوم تھے۔ نمونہ کے طور پر چند حدیثیں مختصر طور پر نقل کرتا ہوں:

نمبرا: کسی نبی کی وفات اُس وقت تک نہیں ہوتی کہ اُمت میں سے کسی کا مقتدی بن کر نمازنہ پڑھے۔

نمبر ۲: زکوۃ وصول کرنے کی حدیثیں اور اس کے نصاب۔

نمبر ۳: میرے گھر یعنی قبر اور منبر کا در میانی حصّہ جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے۔

نمبر ۴: انبیاه کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔

نمبر ۵: حق تعالی جب کسی نبی کو کوئی رزق عطا فرماتے ہیں تواُس کا متولی وہ شخص ہوتا ہے جو نبی کا خلیفہ ہو۔

نمبر ٧: جو شخص خليفه اور بادشاه بن اور وه لا پروائي ہے کسي كو نائب بنائے اُس پر الله اَلْيَالَا كي لعنت ہے۔ لا پروائي كا مطلب

یہ ہے کہ حق کی رعایت نہ کرے۔

نمبر ٤: حدِّزناكي حديث.

نمبر ۸: جہاد میں مشورہ کی حدیث۔

نمبر ٩: دين كامدار لااله الاالله پر ہے۔

نمبر ١٠: خلافت كاقريش ميں ہونا۔

نمبراا: انصار کے فضائل اور ان کے بارے میں خلیفہ کو خیر خواہی کی وصیت۔

نمبر ۱۲: چوری کی سزار

نمبر ۱۳: مُنصف متواضع بادشاه زمین پرالله کا سایہ ہے۔

نمبر ۱۱٪ جویہ چاہے کہ جہنم کی تختی ہے محفوظ رہے اور اللہ کے سامیہ میں رہے، مؤمنین پر تختی نہ کرے، ان کے ساتھ رحم کا برتاؤ کرے۔

الموضع إلخ: أشكل عليه بنقل موسى الله يوسف الله من مصر إلى فلسطين، وأشكل أيضاً أن مقتضى الحديث أن وفاة عيسى الله تكون في الحجرة الشريفة، والتوجيه في كليهما متسع.

حدثنا محمد بن بشّار، وعباس العنبريّ، وسوَّار بن عبد الله، وغير واحد قالوا: أخبرنا يحيى بن سعيد، عن سفيان الثوريّ، عن موسى بن أبي عائشة، عن عُبيد الله بن عبد الله، عن ابن عباس وعائشة هي أن أبا بكر قَـبّل النّبي على بعد ما مات. حدثنا نصر بن علي الجَهْضَمِيّ، حدثنا مرحوم بن عبد العزيز العطّار، عن أبي عمران الجَوْني، عن يزيد بن بَابْنُوسَ، عن "عائشة هي أن أبا بكر دخل على النبي الله بعد وفاته، فوضع فمه بين عينيه، ووضع على ساعِدَيه، وقال: وانبيّاه! واصَفِيّاه! واحليلاه!.

نمبر ۱۵: جو قوم جہاد چھوڑ دیتی ہے عذابِ عامہ میں مبتلا ہوتی ہے (تاریخ الحلفاء)ان کے علاوہ اور بھی ایسی روایات ہیں جن کا تعلق حضور کے وصال اور وصال کے بعد کے انتظامات سے ہے۔

(٢) حضرت ابن عباس فیلینگی اور حضرت عائشہ فیلینگیا فرماتی ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق فیلینگی حضور کے وصال کے بعد تشریف لائے اور آپ کی پییٹانی کو بوسہ دیا۔

فاكرہ: يه حديث مخضر ہے، آئندہ مفصل قصة آرہا ہے۔ يه بوسه دينا تبرك اور تبين كا تھا جيسا كه شراح حديث نے لكھا ہے، اور بندہ كے ناقص خيال ميں الوداع كا تھاكه محبوب كى دائكى مفارقت ہو رہى تھى۔

(۷) حضرت عائشہ فیل کھیا فرماتی ہیں کہ حضور ملٹی آیا کے وصال کے بعد حضرت ابو بکر فیل کئے تشریف لائے، آپ کی بیٹانی پر بوسہ دیا اور آپ کے دونوں بازووں پر ہاتھ رکھ کریہ فرمایا: ہائے نبی الم عنے علی اور آپ کے دونوں بازووں پر ہاتھ رکھ کریہ فرمایا: ہائے نبی الم عنی اور ہائے خلیل! فائدہ: یہ الفاظ نوحہ کے طور پر نہیں تھے،

العنبريّ: نسبة لبني العنبر، طائفة من تميم. عُبيد الله: مصغرا، ابن عبد الله بن عتبة بن مسعود. قبل: بتشديد الموحدة. قال القاري: بين عينيه كما سيأتي، أو جبهته كما رواه أحمد، قال المناوي: فعله تيمّنا وتبركا واقتداءً بتقبيله على عثمان بن مظعون. المجوني: بفتح الجيم، نسبة إلى دون بطن من أزد. [اسمه عبد الملك ابن حبيب البصري الأزدي، من علماء البصرة، ثقة، توفي سنة ثمان وعشرون ومائة، خرج له الجماعة.] بابنوس: بموحدة فألف فموحدة ساكنة فنون مضمومة فمهملة، بصريّ كذا في المناوي. والبيّاه: بهاء ساكنة للسكت، تزاد وقفا لإرادة ظهور الألف، قال المناوي: فيه حلّ عد أوصاف الميت من غير نوح ولا ندب، أصله: يا نبيّ الحق، آخره ألف الندبة ليمتد بها الصوت ليمتاز المندوب عن المنادي.

اس لئے کوئی اشکال نہیں ہے، مند احمد کی روایت میں ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق و الله علی حضور کے سرہانے کی طرف تشریف لائے اور چرہ انور پر سر جھکا یا اور پیثانی کو بوسہ دیا اور فرمایا: وانبیاہ! ہائے نبی، اُس کے بعد سر اُٹھا لیا، پھر سر جھکا یا اور پیثانی کو بوسہ دیا اور فرمایا: واحلیلاہ!۔

(۸) حضرت انس فی فی فرماتے ہیں کہ جس روز حضور اقد سی فی گھیا کہ یہ منورہ تشریف لائے تھے، مدینہ کی ہر چیز منوّر اور روشن بن گئی تھی (اور جب انوار کی کثرت ہوتی ہو جاتی ہے) اور جس دن حضور کا وصال ہوا ہے مدینہ کی ہر چیز تاریک بن گئی تھی۔ ہم لوگ حضور کے وصال کے بعد مٹی ہو جاتی ہے) اور جس دن حضور کا وصال ہوا ہے مدینہ کی ہر چیز تاریک بن گئی تھی۔ ہم لوگ حضور کے وصال کے بعد مٹی ہے ہتھ جھاڑنے نہ پائے تھے کہ ہم نے اپنے قلوب میں تغیر پایا۔
مظاہرہ: یہ مطلب نہیں کہ کسی قتم کا اعمال و عقائد میں تغیر ہوگیا تھا بلکہ فیض صحبت اور مشاہدہ ذات کے انوار جو ہر وقت مشاہدہ ہوتے تھے، وہ حاصل نہ رہے تھے، چنانچہ اب بھی سالکین کو مشاک کے یہاں کی حاضری اور غیبت میں انوار کا بین فرق محبوس ہوتا ہے اور یہی وجہ ہے کہ اُن انوار کے حاصل کرنے کے لئے اب مجاہداتِ ذکر کی کثرت اور مراقبہ کا اہتمام فرق محبوس ہوتا ہے اور اُس وقت کسی چیز کی بھی ضرورت نہ تھی، جمالِ جہاں آراکی زیارت ہی سیکڑوں جلووں سے زیادہ تھی اور ایکان واحسان کی اُس انتہائی نبیت کو پیدا کرنے والی تھی جو سیکڑوں مجاہدوں سے بھی پیدا نہیں ہوتی کہ صحافی بینے کے بعد

أضاء: ضاءت وأضاءت بمعنى: استضاءت وصارت مضيئة. قال المناوي: ظاهره أن الإضاءة والإظلام محسوسان معجزة، وأن الإضاءة دامت إلى موته، فعقبها الإظلام من غير مهلة، كما يدل عليه قوله: فلما كان إلخ وقيل: هما معنويان كناية عن صلاح المعاش والمعاد وكمال السرور والنشاط، وعكسه القاري تبعا للطيبي؛ إذ قال: الأظهر أنهما معنويان، خلافا لابن حجر، حيث قال: الظاهر أنهما محسوسان معجزة. [وقيل: الإضاءة كناية عن الفرح التام لسكان المدينة] التراب: [أي: تراب قبره على الشريف. ونفض الشيء: تحريكه ليزول عنه الغبار.]

حتى أنكرنا قلوبنا. حدثنا محمد بن حاتم، حدثنا عامر بن صالح، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن أنكرنا قلوبنا. حدثنا عمر، حدثنا عن عائشة عن قالت: توفّي رسول الله عن يوم الاثنين. حدثنا محمد بن أبي عمر، حدثنا سفيان بن عيينة، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه قال: قُبض رسول الله عن يوم الاثنين، فمكث ذلك اليوم وليلة الثلاثاء، ودُفِن من الليل.

الله اور اُس کے رسول کی محبت کے مقابلہ میں تن من، جان و مال سب بے حقیقت چیزیں بن جاتی تھیں۔ چنانچہ صحابہ کرام شہان اللہ اور اُس کی خواب کے سابد عدل ہے۔

(۹) حضرت عائشہ فیل کے روایت ہے کہ حضور کا وصال دو شنبہ کے روز ہوا۔

فائكه ٥: يه پہلے معلوم ہو چكاہے كه دو شنبه كے دن حضور كا وصال ہونا محدثين ومؤرّ خين كا اجماعي مسكه ہے۔

(۱۰) امام باقر را النظیلیہ سے منقول ہے کہ حضور کا وصال دو شنبہ کے روز ہوا، بیہ روز اور سه شنبہ کا روز انتظام میں گزرااور منگل بدھ کی در میان شب میں حضور والا کو قبر شریف میں اُتارا۔ سفیان جو اس حدیث کے راوی ہیں وہ کہتے ہیں کہ امام باقر کی حدیث میں تو یہی ہے جو گزری، لیکن اور روایت میں بیہ بھی ہے کہ اخیر حصّہ شب میں پھاؤڑوں کی آ واز آتی تھی۔

حتى أنكرنا قلوبنا: [أي: تغيرت حالها بوفاة النبي على عما كانت عليه من الرقة والصفا؛ لانقطاع الوحي وبركة الصحبة وفقدان ما كان يحصل لهم من قبل الرسول على من التأييد والتعليم، ويحتمل أن يراد: إنكار القلوب باعتبار ألها لا تمنع من الإقدام على نفض التراب عليه على، ويؤيد هذا الاحتمال ما روي عن أنس بن مالك الله قال: قالت فاطمه الله انس! أطابت أنفسكم أن تحثوا التراب على رسول الله على ] بصيغة المتكلم للماضي: أي: تغيرت قلوبنا لوفاته الله على ما كانت من الرقة والصفا، وفي الحديث حجة لمشائخ الصوفية، ورد على من أنكر مجاهدات المشائخ مستدلا بأن الصحابة الله في له يفعلوه. يوم الاثنين: [كما هو متفق عليه عند أرباب النقل.]

عن أبيه: [أي: محمد الباقر بن علي زين العابدين بن الحسين بن علي، توفي سنة ثمان وأربعين ومائة عن خمس وستين سنة، ودفن بالبقيع مع أبيه وحدّه، وهو من التابعين، فالحديث مرسل.] وليلة الثلاثاء: قال المناوي: وفي نسخ بدل ليلة الثلاثاء "يوم الثلثاء"، وقال القاري: قوله: "ليلة الثلاثاء" بالمد، وزيد في بعض النسخ بعده: "ويوم الثلاثاء". من الليل: أي: ليلة الأربعاء على ما عليه الأكثر، وفيه أقوال أخر من ليلة الثلاثاء، ويوم الثلاثاء، وغير ذلك قاله المناوي، وقال القاري: قال في جامع الأصول: دفن ليلة الأربعاء وسط الليل، وقيل: ليلة الثلاثاء، وقيل: يوم الثلاثاء، والأول أكثر.

قال سفيان: وقال غيره: يُسمِع صوت المساحي من آخر الليل.

فائکہ ہ، گویا خیر حصد شب میں قبر کھودی گئی۔ اس حدیث میں یہ خلجان کیا جاتا ہے کہ حضور اقد سے منظی کے وفن میں اس قدر تاخیر کیوں کی گئی؟ حالانکہ وفن کی بقیل میں متعدد روایات وارد ہوئی ہیں، لیکن حقیقت یہ ہے کہ اس موقع پر جس قدر مراحل در پیش تھے ان کے لحاظ ہے یہ بھی کچھ تاخیر نہیں ہوئی بلکہ تعجیل ہی تھی کہ اول تواس حادثہ ہائلہ کی وجہ ہوش و حواس ہی ابو بکر کے علاوہ کس کے رہ گئے تھے۔ کوئی مدہوش تھا، کوئی جرت زدہ کہ زبان سے بات نہ نگلی تھی، کوئی صدمہ کی شدت سے حضور کے وصال کا یقین ہی نہ کرتا تھا، حضرت عمر جیسا بہادر اور استقلال و شجاعت کا مجسمہ بے قابو تھا، اس کے بعد جو مراحل انظامیہ در پیش تھے وہ ایک سے ایک بڑھ کر۔ اس لئے کہ سب سے اہم کام اس وقت خلافت کا مسئلہ تھا کہ تجمیز و تعفین کے ہر ہر جزو میں اُس کی ضرورت تھی کہ ہر جزو میں اختلاف ہو رہا تھا، نیز نبی ہونے خلافت کا مسئلہ تھا کہ تجمیز و تعفین کے ہر ہر جزو میں اُس کی ضرورت تھی کہ ہر جزو میں اختلاف ہو رہا تھا، نیز نبی ہونے کی وجہ سے ہر ہر جزو میں عظم معلوم کرنے کی بھی ضرورت تھی کہ ہر جزو میں اختلاف ہو رہا تھا، نیز نبی ہونے کی وجہ سے ہر ہر جزو میں عظم معلوم کرنے کی بھی ضرورت تھی کہ ہر جزو میں اختلاف ہو رہا تھا، نیز نبی ہونے کی وجہ سے ہر ہر جزو میں عظم معلوم کرنے کی بھی ضرورت تھی۔

چنانچہ گزشتہ اختلاف سے معلوم ہوگیا کہ کوئی مکہ مکرمہ واپس لے جانے پر مصر تھااور کوئی مدفن ابراہیمی پر لے جانا چاہتا تھا وغیرہ وغیرہ، ایسے ہی تجہیز و تکفین ہمیشہ دیکھنے میں اشکالات تھے کہ عام لوگوں کی تجہیز و تکفین ہمیشہ دیکھنے میں آئی مگر کسی نبی کو اس سے قبل دفنانے کی نوبت نہ آئی تھی، کس طرح عنسل دیا جائے، کس طرح نماز پڑھی جائے، ہر مسللہ میں احادیث کے معلوم کرنے کی ضرورت تھی، چنانچہ کیڑوں ہی میں حضور کو عنسل دیا گیا اور بغیر جماعت کے علیحدہ علیحدہ نماز پڑھی گئی، جیسا کہ آئندہ آرہا ہے اور تمام مسلمانوں کی علیحدہ غلیحدہ نماز کے لئے جتناوقت چاہئے تھاوہ بھی ظاہر ہے۔

المساحي: بفتح الميم وكسر الحاء المهملة جمع مسحاة، وهي كالمجرفة إلا ألها من حديد على ما في الصحاح، وفي النهاية: أن ميمه زائدة؛ لأنه من السحو بمعنى الإزالة والكشف. هن آخر الليل: قال القاري: هذا لا ينافي ما في الجامع من أنه وسط الليل؛ لأن المراد بالوسط: الجوف، أو كان الابتداء من الوسط، وانتهى إلى آخر الليل. [وإنما أخر دفنه على مع أنه يسنُ تعجيله؛ لعدم اتفاقهم على محل دفنه، و وقوع الاضطراب بين الأصحاب، ودهشتهم من ذلك الأمر الهائل الذي لم يقع قبله ولا بعده مثله، وكأنهم أحساد بلا أرواح، وأحسام بلا عقول، حتى أنّ منهم من صار عاجزا عن النطق، ولاشتغالهم بنصب الإمام الذي يتولى مصالح المسلمين.]

حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا عبد العزيز بن محمد، عن شَريك بن عبد الله بن أبي نَمِر، عن الله عن الله عن الله عن الله عنه و و كسرم الله عنه و و كسرم الله عنه و الله الله عبد الرحمن بن عوف و الله الله عنه يوم الاثنين، و دفن يوم الثلاثاء. قال أبو عيسى: هذا حديث غريب. حدثنا نصر بن علي الجَهْضَمِيّ، أخبرنا عبد الله بن داود، حدثنا سَلَمَة بن نُبيط، أخبرنا عن نُعيم بن أبي هند، عن نُبيط بن شَرِيط،

اس کے علاوہ انصار میں بیعت کا مسئلہ بحث میں آ جانے سے یہ مہم اور بھی زیادہ سخت بن گئی تھی کہ اگر کوئی نااہل امیر بن گیا تو دین کا سنجالنا مشکل پڑ جائے گا اور اُس کو امارت سے ہٹانا ایک مستقل فتنہ کا دروازہ ہوگا، اس لئے اس وقت دین کا تحفظ صرف امارت ہی کے مسئلہ پر موقوف بن گیا تھا۔ چنانچہ شام تک بیعت کا مسئلہ طے ہوا اور دوسرے دن بیعت عامہ ہو جانے کے بعد پھر حضرت صدیق اکبر مطابقت کے ارشاد کے موافق ہر ہر مر حلہ سہولت سے طے ہوتا گیا۔

(۱۱) ابو سلمہ فالنفی کہتے ہیں کہ حضور اقد س سلکا کیا کا وصال دو شنبہ کے روز ہوااور سہ شنبہ کو دفن کیے گئے۔ فائکہ ہ: منگل بدھ کی در میانی شب میں حضور اقد س سلکا کیا دفن فرمائے گئے جس کو عرفاً منگل کا دن بھی کہا جاسکتا ہے اور بدھ کا دن بھی، اس لئے بیہ روایت پہلی روایت کے بچھ خلاف نہیں۔ بعض علماء نے بیہ بھی کہا کہ خلافت کے مسلہ سے فراغت کے بعد سہ شنبہ کے دن میں تجہیز و تنفین کی ابتدا ہوئی اور چہار شنبہ کی شب میں فراغت ہوئی۔

يوم الثلاثاء: قيل: هذا سهو من شريك، وقيل: يجمع بينهما بأن الحديث الأول باعتبار الانتهاء، وهذا باعتبار الابتداء، يعني: الابتداء بتحهيزه في يوم الثلاثاء، وفراغ الدفن من آخر ليلة الأربعاء. بن نبيط: بنون وموحدة تحتية ومهملة مصغراً، وسلمة هذا ولد نبيط بن شريط بن أنس الأشجعي أبو فراس الكوفي، روى عن أبيه، وقيل: عن رجل، عن أبيه، وعن نعيم بن أبي هند إلى آخر ما قاله.

أخبرنا: ببناء الجحهول على ما عليه الأكثر من شارح الشمائل، وقيل ببناء الفاعل، فلفظ "أخبرنا" قبل "سلمة" زائد، ويؤيده فقدانه في بعض النسخ. قال القاري في نسخة صحيحة بخط ميرك: أنبأنا عبد الله بن داود، قال سلمة بن نبيط: أخبرنا بصيغة الفاعل عن نعيم بن أبي هند، قال ميرك: ويؤيده أيضاً ما وقع في بعض النسخ: حدثنا سلمة بن نبيط أن نعيم بن أبي هند. بن شريط: شريط: شريط، قال الجزري: بفتح الشين المعجمة صحيح، وبضمها غلط فاحش.

عن "سالم بن عبيد - وكانت له صحبة - قال: أغمي على رسول الله ﷺ في مرضه، فأفاق، موصحه من المحاب الصفة على مرضه، فأفاق، فقال: حضرت الصلوة؟ فقالوا: نعم،

(۱۲) سالم بن عبید صحابی کہتے ہیں کہ حضور اقد س سلگانیا کو مرض الوفات ہیں بار بار عثی ہوتی تھی اور جب افاقہ ہوتا تو زبان سے یہ نکلتا کہ نماز کا وقت ہوگیا یا نہیں؟ اور نماز کا وقت ہو جانے کا حال معلوم ہونے پر چونکہ مسجد تک تشریف لے جانے کی طاقت نہ تھی اس لئے ارشادِ عالی ہوتا کہ بلال سے کہو کہ نماز کی تیاری کریں اور صدیق اکبر نماز پڑھا ئیں، متعدد مر تبہ ایسا ہی ہوا (لیکن ابو بکر صدیق فالٹی طبعی طور پر نرم دل پیدا ہوئے تھے، رقت اکثر طاری ہو جاتی تھی اور پھر حضور کے ساتھ کا تعلق، اُن کی بیٹی حضرت عائشہ بھی جانتی تھیں کہ میرے باپ سے آپ کی خالی جگہ نہ دیکھی جائے گی اس لئے) حضرت عائشہ صدیقہ فی تعلق اور نماز پڑھانے کی کہ میرے باپ ابو بکر رقیق القلب ہیں، جب حضور کی جگہ کھڑے ہو کر نماز پڑھا ئیں گا تورونے لیس گے اور کو فرماد بیخے کہ نماز پڑھائی کے قصہ والی اس طرح حضرت عائشہ فی شخیا کے متعدد مرتبہ سوال و جواب پر حضور نے ارشاد فرمایا کہ تم یوسف میں گے قصہ والی عور تیں بنناچا ہتی ہو۔ ابو بکر وظائی سے کہو کہ نماز پڑھائیں۔

فائدہ: اس قول کی شرح میں کہ "تم یوسف ایک والی عور تیں ہو" علاء کے چند اقوال ہیں: اول یہ کہ تم سے مراد صرف عائشہ فی ایک اور ان عور توں سے مراد صرف زلیخا ہیں اور جمع کا لفظ تعظیمی محاورہ کے اعتبار سے فرما دیا۔ اس قول کے موافق: (الف) تشبیہ بجابات پر اصرار کرنے میں ہے کہ جیسازلیخانے ایک ناحق اور نامناسب بات پر حضرت یوسف پر بہت زیادہ اصرار کیا، ایسے ہی تم بھی ایک بے جابات پر اصرار کر رہی ہو۔ (ب) یہ کہ تشبیہ اس بات میں ہے کہ جیسے زلیخانے اپنی

أغمي: بصيغة المجهول أي: غشي، وفي الحديث جواز الإغماء على الأنبياء، بخلاف الجنون، فإنه نقص ينافي مقامهم، وقيد الشيخ أبو حامد من الشافعية بغير الطويل، وبه جزم البلقيني، وقال السبكي: ليس إغمائهم كإغماء غيرهم؛ لأنه إنما يستر حواسهم الظاهرة دون قلوبهم وقوقم الباطنة؛ لأنما إذا عصمت من النوم الأخف فالإغماء بالأولى، وأما الجنون فيمتنع عنهم قليله وكثيره، قال القاري: لأنه مما نفى الله عنهم مطلقا في مواضع. حضرت الصلوة: [أي: أحضرت صلاة العشاء الأخيرة؟ كما ثبت عند البخاري، أي: أحضر وقتها.]

فقال: مُروا بلالا فليؤذن، ومُروا أبا بكر فليصُلِّ للناس –أو قال: بالناس – ثم أغمي عليه، فأفاق، فقال: حضرت الصَّلوة؟ قالوا: نعم، فقال: مُروا بلالا فليؤذن، ومُروا أبا بكر فليصل بالناس، فقالت عائشة: إن أبي رجل أسيف، إذا قام ذلك المقام بكى، فلا يستطيع، فلو أمرت غيرَه، قال: ثم أغمي عليه، فأفاق، فقال: مُروا بلالا فليؤذن، ومُروا أبا بكر فليُصلّ بالناس، فإنّكنّ صواحب –أو صواحبات – يوسف.

ملامت کرنے والیوں کو دعوت کے نام سے بلایااور ظاہر یہ کیا کہ دعوت مقصود ہے، لیکن اصل مقصد یہ تھا کہ وہ حضرت یوسف کے حسن و جمال کو دکھ کر زلیخا کو معذور سمجھیں، ایسے ہی حضرت عائشہ فوالی پی ظاہر تو یہ فرماتی ہیں کہ ابو بکر والی تو ت و تین القلب ہیں، وہ آپ کی جگہ پر کھڑے ہونے کی طاقت نہیں رکھتے، لیکن دل میں یہ ہے جبیا کہ خود حضرت عائشہ سے دوسری جگہ منقول ہے کہ مجھے حضور سے بار بار مراجعت کرنے کا تقاضااس وجہ سے ہو رہا تھا کہ میرے نزدیک لوگ اُس خص کو بھی بھی پند نہ کریں گے جو حضور کی جگہ کھڑا ہو اور اُس کو منحوس سمجھیں گے۔دوسرا قول یہ ہے کہ تم سے مراد حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ والی بھی ہیں اور حضرت یوسف میلی والی عور توں سے مراد وہ عور تیں ہیں جن کو زلیخا نے دعوت کے نام سے بلایا تھا۔ اس قول کے موافق بھی: (الف) تشبیہ بے جا بات پر اصرار میں ہے کہ حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ فوالی بھی۔ اس قول کے موافق بھی: (الف) تشبیہ بے جا بات پر اصرار میں ہے کہ حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ فوالی بھی۔ اس تی بیا بات پر اصرار میں ہے کہ حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ فوالی بھی۔ بے جا بات پر اصرار میں ہے کہ حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ فوالی بھی۔ بے جا بات پر اصرار میں ہے کہ حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ نے بھی اس چیز پر اصرار کیا۔

فليؤذن: بتشديد الذال من التأذين، أي: فليناد بالصلوة، وهو يحتمل كلاً من الأذان والإقامة، والثاني أقرب قاله القاري، وقيل بسكون الهمزة وتخفيف الذال بمعنى: فليعلم. أسيف: فعيل بمعنى فاعل من الأسف، وهو شدة الحزن، أي: يغلب عليه الحزن والبكاء. صواحبات يوسف: [أي: مثلهن في إظهار خلاف ما يبطنَّ، حيث إن زليخا استدعت النسوة، وأظهرت لهن الإكرام بالضيافة، وأضمرت ألهن ينظرن إلى حسن يوسف فيعذر لها في حبه، وعائشة في أظهرت أن سبب مجبتها صرف الإمامة عن أبيها: أنّه رجل أسيف، وأنه لا يستطيع ذلك، وأضمرت أن لا يتشاءم الناس به، لأنها ظنت أنه لا يقوم أحد مقامه إلا تشاءم الناس به، والخطاب وإن كان بلفظ الجمع، لكن المراد به واحدة، وهي عائشة. وكذلك الجمع في قوله: "صواحب" الذي هو جمع صاحبة. وصواحبات الذي هو جمع صواحب، فهو جمع الجمع، والمراد به: امرأة العزيز.]

(ب) یہ کہ تشبیہ وہی دل کے خلاف بات ظاہر کر کے اصرار کرنے میں ہے کہ (حضرت عائشہ فیلی کے ذہن میں تو یہ مضمون تھا کہ لوگ حضور کی جگہ حضرت صدیق کو کھڑا ہواد کیھیں گے تو نحوست کا وسوسہ کریں گے اور حضرت عمر فیلی کئی کی بیٹی حضرت حفصہ فیلی کئی ہے ہوں موافقت پر اصرار کرایا، اور ان کے دل میں اپنے والد کی بڑھو تری ہو کہ نبی کی نیابت کا حق ادا کرنے کا واہمہ ہو، اس لئے حضور نے ان کو یوسف ملی کی کے قصّہ والیوں کے ساتھ تشبیہ دی کہ وہ ظاہر میں تو حضرت یوسف ملی کی رنیا کی موافقت کا اصرار کررہی تھیں لیکن در حقیقت ہر ایک اپنی طرف مائل کرنے کا انداز برت رہی تھی۔

بعض علاء نے وجوہ تثبیہ اور بھی بتلائی ہیں۔ چونکہ حدیث طویل تھی اس لئے اس فائدہ کو مخضر طور پر در میان میں لکھ دیا۔

آگے بقیہ حدیث کا ترجمہ آتا ہے اور پچھ فوائد بھی مخضر در میان میں آگئے۔ بعض روایات میں اس جگہ حضور اقد س النہ اللہ کا گھا کا یہ اللہ جگ فی منقول ہے کہ اللہ جگ فی اور مسلمان ابو بکر کے سوا اور کسی کو نہیں مانیں گے) امتثالِ تھم پر حضرت ابو بکر صدیق فالٹونی نے نماز پڑھائی (اور حضور کے وصال تک سترہ نمازیں ادا فرمائیں، اس لئے کہ یہ قصہ جس کا ذکر اوپر سے ہو رہا ہے، تبخ شنبہ کی شام کا ہے، تبخ شنبہ کے روز حضور اقد س النہ کا گھیے کی طبیعت مبارک زیادہ ناساز رہی اور جعہ کی شب میں عشاء کی نماز کے وقت کی یہ تمام گفتگو ہے اور عشاء کی نماز سے حضرت ابو بکر رہائے گئے نے نماز پڑھانا شروع کی اور دو شنبہ کے روز

فصلى بالناس: [أي: تلك الصلوة، ومجموع ما صلى هم سبع عشرة صلاة، كما نقله الدمياطي. أولها عشاء ليلة الجمعة، وآخرها صبح يوم الاثنين الذي توفي فيه رسول الله ﷺ.] فجاءت بويرة: وهي بريرة بنت صفوان، قبطية وحبشية، مولاة عائشة ﷺ. والمراد ألها أرادت توصله إلى الباب، ثم الأصحاب يوصلونه إلى المحراب.

ورجل آخو: قال ميرك: اسمه نوبة بضم النون والموحدة المخففة، كما جاء في بعض الروايات، ووهم من زعم أنه امرأة، قال القاري: في رواية ابن حبان: بريرة ونوبة، وضبطه ابن حجر بضم فسكون ثم قال: إنه أمة هذا، وجاء في رواية الشيخين في سياق آخر رجلان: عباس وعلي، وفي طريق آخر: ويده على الفضل بن عباس ويده على رجل آخر، وجاء في رواية: أحدهما أسامة، وعند الدارقطني: أسامة والفضل، وعند ابن سعد: الفضل وثوبان، وجمعوا بين هذه الروايات على تقدير ثبوت جميعها بتعدّد الخروج، أو بألهم تناوبوا.

ذهب لِيَنْكُص، فأوماً إليه أن يثبت مكانه، حتى قضى أبو بكر صلوته. ثم إن رسول الله على فُعِض، فقال عمر: والله لا أسمع أحدا يذكر أن رسول الله على قُبِض إلاضربته بسيفي هذا! -قال: كان الناس أُمّيــيّن لم يكن فيهم نبيّ قبله-

چاشت کے وقت حضور کا وصال ہوا، اس لئے کل سترہ نمازیں ہوئیں جو مسلسل حضرت صدیق اکبر ظافی نے حضور کے شدت مرض کی ابتدا اس سے بہت پہلے سے تھی اس لئے شدت مرض کی ابتدا اس سے بہت پہلے سے تھی اس لئے حضرت ابو بکر ظافی نے نے ان ایام میں بھی بھی بھی بھی بھی نماز پڑھائی۔ دورانِ مرض میں ایک مرتبہ حضور کو بچھ افاقہ ہوا تو فرمایا: دیکھو کوئی سہارا دیکر مسجد تک لے جانے والا ہے؟اس ارشاد پر دو شخصوں نے حضور کا ہاتھ پکڑا اور حضور اُن کے سہارے مسجد تک تشریف لے گئے، حضرت ابو بکر صدیق رفائی نئے نے حضور کو دیکھ کر پیچھے بٹنے کا ارادہ فرمایا تو حضور نے اشارہ سے منع فرما دیا اور صدیق اکبر شافی نئے نے نماز پوری کر دی (بالآخر دو شنبہ کے روز) حضور کا وصال ہو گیا (صحابہ شافی نے کہ اوپر یہ سخت فرما دیا اور حضور کے ساتھ مشکل اور کشن تھا وہ ظاہر ہے، منافقین اور مخالفین کے فتنے اور حضور کے سات سالہ باغ کی حفاظت اور اس سے ساتھ حضور جیسی قدسی ذات کی مفارقت اور اُس محبوب کی بحدائی جس کی بدولت گھر بار، خویش وا قارب،

لِيَنْكُص: قال الحنفي: بضم الكاف، وقال القاري: الأولى أن يضبط بكسر الكاف طبق ما في القرآن: ﴿عَلَى أَعْقَابِكُمْ تَنْكِصُونَ ﴾ [المؤمنون: ٦٦] بالكسر على ما أجمع عليه القراء السبعة والعشرة وما فوقهم، نعم! قال الزجاج: يجوز ضم الكاف، وكذا حوّزه صاحب الصحاح، أي: ليتأخر والنكوص: الرجوع قهقرى. فأومأ: بالهمز على الصحيح، وفي نسخة: فأومى، ولعله مبني على التخفيف، أي: أشار النبي على أن يثبت مكانه: [أي: ليبقى على إمامته ولا يتأخر عن مكانه.] حتى قضى: قال المناوي: ظاهره أن النبي القتدى به، وبه صرحت رواية البيهقي، وقال القاري: ظاهره أنه الله وحم، خلافا لابن حجر حيث قال: ظاهره أنه الله اقتدى به، والمعتمد عندنا أن اقتداءه به كان قبل ذلك. قبض: [أي: قبض الله روحه الشريفة، وأبو بكر غائب بالعالية عند زوجته خارجة بعد إذنه للله لحكمة إلهية.] فقال عمر: [أي: والحال أنه سل سيفه، والحامل له على ذلك: ظنه عدم موته، وأن الذي عرض له غشي تام.] لا أسمع إلى: وكان يقول: إنما أرسل إليه كما أرسل إلى موسى، فلبث عن قومه أربعين ليلة، أو يظن أنه من الغشيان المعتاد له كل.

أميين: [أي: وكان العرب لا يقرؤون ولا يكتبون. هذا هو معنى الأميين في الأصل، والمراد هنا بمم: من لم يحضر موت

نبي قبله، فقوله: "لم يكن فيهم نبي قبله" تفسير وبيان للمراد بالأمّين.]

فأمسك الناس، قالوا: يا سالم! انطلق إلى صاحب رسول الله ﷺ فَادَعُه، فأتيت أبا بكر، وهو في المسجد، فأتيته أبكي دَهِشا، بفتع الدال وكسر النان، أي: متحراً

مال و متاع سب لٹادیا تھا اور چو نکہ آج ضح سے افاقہ کے آثار معلوم ہورہ سے جو در حقیقت سنجالا تھانہ کہ افاقہ ، اس کئے حضور کے وصال کی خبر کے باوجود بہت جلد خبر مشہور ہو جانے کے بہت سے حضرات کو یقین نہیں آیا، چنانچہ حضرت عمر والنہ اور بدیں شجاعت و ہمت ، محل نہ فرما سکے اور از خود رفتہ ہو کر برہنہ تلوار لے کر کھڑے ہو گئے اور یہ کئے کہ واللہ! (حضور کا وصال نہیں ہوا)جو شخص یہ کہے گا کہ حضور کا وصال ہو گیا ہے اُس کی گردن اُڑا دوں گا۔ چو نکہ صحابہ کو کسی نبی کی وفات کا پہلے تجربہ نہیں تھا کہ اس سے پہلے کوئی نبی ان میں نہیں ہوا تھا اور عام طور سے اُس کی گردن اُڑا دوں گا۔ چو نکہ صحابہ کو کسی نبی کی وفات کا پہلے تجربہ نہیں تھا کہ اس سے پہلے کوئی نبی ان میں نہیں ہوا تھا اور عام طور سے اُس کے حضرت عمر والنہ کے کہ اس سے کہا کہ حضور کے ساتھی ابو بکر والنہ کو کو ارشاد پر سب ساکت ہو گئے کہ ممکن ہے ایسا ہی ہو۔ بعض صحابہ والنہ نہ سے کہا کہ حضور کے ساتھی ابو بکر والنہ کو کو کہ بلا کر لاؤ (وہ ہی اس طغیانی کے وقت اس کشی کو کنارے لگائیں گے۔ حضرت ابو بکر صدیق والنہ کی صورت دیکھ کر بلا کر لاؤ (وہ ہی اس طغیانی کے وقت اس کشی کو کنارے لگائیں گے۔ حضرت ابو بکر صدیق والنہ کی صورت دیکھ کر

فأمسك الناس: [أي: أمسكوا ألسنتهم عن النطق بموته خوفا من عمر ﴿ ] صاحب: [الذي هو أبو بكر، فإنه متى أطلق انصرف إليه؛ لكونه كان مشهوراً به بينهم.] فادعه: [أي: ليحضر، فيبيّن الحال ويسكّن الفتنة، فإنه قوي القلب عند الشدائد، وراسخ القلب عند الزلازل.] في المسجد: قال القاري: الظاهر مسجد محلته، وبه جزم النووي وغيره، والظاهر عندي أن المراد: المسجد النبوي؛ لما في جمع الوسائل من رواية: أن أبا بكر أرسل غلامه ليأتيه بخبر رسول الله ﴿ فحاءه الغلام فقال: سمعت ألهم يقولون: مات محمد ﴿ وَ عَرِم النور، وقال: وا محمداه! وانقطاع ظهراه! وبكي في الطريق، حتى أتى مسجد رسول الله ﴿ وأخرج البخاري برواية عائشة: أن أبا بكر ﴿ أقبل على فرس من مسكنه بالسنح حتى نـزل فدخل المسجد، فلم يكلم الناس حتى دخل على عائشة، فتيمّم رسول الله ﴿ وهو مغشى بثوب حرة، الحديث. وفي المواهب اللدنية عن سالم بن عبيد قال: لما مات رسول الله ﴿ كان أجزع الناس كلهم عمر بن الخطاب، فأحذ بقائم سيفه وقال: لا أسمع أحداً يقول: "مات رسول الله ﴿ الأضربته بسيفي هذا، قال: فقال الناس: يا سالم! أمات رسول الله ﴿ المحد النبوي، وأن أبا بكر لما استخبر من الغلام، وأحاب رسول الله ﴿ المحد النبوي، وأن أبا بكر لما استخبر من الغلام، وأحاب بأنه سمع ذلك، رجع أبو بكر من السنح على فرس، و دخل المسجد، فلاقى سالما وسأله تصديق الخبر.

فلما رآني قال لي: أقبض رسول الله على قلت: إن عمر يقول: لا أسمع أحداً يذكر "أن رسول الله على قبض" إلا ضربته بسيفي هذا، فقال لي: انطلق، فانطلقت معه، فجاء هو والنّاس قد دخلوا على رسول الله على فقال: يا أيها الناس! أفرجوا لي، فجاء حتى أكب عليه، ومسه، فقال: هَإِنّكُ مَيّتٌ رسول الله على الله على الناسة في الن

حضور کی اجازت سے گھر والوں کی خبر لینے کے لئے اپنے مکان تشریف لے گئے تھے، جو تقریباً ایک میل تھا)سالم کہتے ہیں کہ میں روتا ہوا متغیرانہ صدیق اکبر وظافی کے پاس گیا، وہ اُس وقت مسجد میں تھے، میری مضطر بانہ حالت دکھ کر دریافت فرمایا:

کیا حضور کا وصال ہو گیا؟ میں نے اُس کی اطلاع کی اور یہ بھی عرض کیا کہ عمر وظافی یہ کہتے ہیں کہ میں جس کو یہ کہتے ہوئے سنوں گا کہ حضور کا وصال ہو گیا اُس کی گردن اُڑا دوں گا۔ صدیق اکبر وظافی میرے ساتھ تشریف لائے اور مجمع کو ہٹا کر حضور کے پاس تشریف لائے اور مجمع کو ہٹا کر حضور کے پاس تشریف لائے اور حضور کے چہرہ مبارک پر گہری نظر ڈال کر آپ کی پیٹانی کو بوسہ دیا اور یہ آ بیت پڑھی:

﴿ إِنْكُ مَيْتُ وَ إِنَّهُمْ مُعِیُونَ ﴾ [الزمر: ٣٠] اے محمد سائی آپ کی وفات بیانے والے ہو اور وہ سب دشمن میں مرنے والے ہیں۔ صحابہ وظافی کہ آپ وچھا کہ اے حضور کے رفیق! کیا آپ کی وفات ہو گئی؟ حضرت صدیق اکبر وظافی نے فرمایا کہ بیٹ آپ دار البقا کو روانہ ہو چکے ہیں، اُس وقت صحابہ وظافی کیا نہیں ہوگیا۔ پھر انھوں نے آپ سے دیگر امور وریافت کہ بہ ہر ہر جزمیں اختالِ خصوصیت تھا، اس لئے اول نماز جنازہ کو پوچھا کہ حضور پر نماز جنازہ پڑھی جائے گی یا نہیں؟

قال: قال المناوي: وفي نسخ: وقال لي، فحواب "لما" قوله: "قلت: إن عمر". وقال القاري: بالواو قبل "قال" على ما في الأصول المصححة، والظاهر تركها، وقال ميرك: يحتمل أن يقال: جملة حالية أو اعتراضية، وجواب "لما" قوله: "قلت إن عمر الله إلح". أفرجوا لي: [أي: أوسعوا لي لأجل أن أدخل.] أكبً عليه: [فوجده مسجّى ببرد حبرة، فكشف عن وجهه الشريف الله وقبّله، ثم بكى وقال: بأبي أنت وأمّي! لا يجمع الله عليك موتين.]

فقال: [أي: قرأ استدلالًا على موته ﷺ] أن قد صدق: مخفّفة من الثقيلة، يعني صدق في إخباره بموته ﷺ لاستدلاله بالآية. أنصلّي: [وإنّما سألوه؛ لتوهم أنه مغفور له فلا حاجة له إلى الصلاة؛ لأن المقصود منها الدعاء والشفاعة للميت.]

قال: نعم، قالوا: وكيف؟ قال: يدخل قوم، فَيكبّرون ويدعُون ويُصلّون ثم يخرجون، ثم يدخل قوم فيكبرون ويُصلّون ويدعون ثم يخرجون حتى يدخلَ الناس.

حضرت ابو بکر فیلٹی نے فرمایا کہ پڑھی جائے گ۔ صحابہ فیلٹی نے نوچھا کہ کس طرح پڑھیں؟ (تمام اہل مدینہ مشاق میں) آپ نے فرمایا کہ ایک جماعت جمرہ کے اندر جائے اور بلا جماعت نماز پڑھ کر چلی آئے، ای طرح سب لوگ نماز پڑھیں۔ پھر صحابہ نے پوچھا : کیا حضور دفن کیے جائیں گے؟ آپ نے فرمایا کہ یقیناً دفن کیے جائیں گے۔ انھوں نے پڑھیں۔ پھر صحابہ نے پوچھا : کیا حضور دفن کیے جائیں گے۔ انھوں نے پوچھا کہ کس جگہ قبر شریف بنائی جائے گی؟ آپ نے فرمایا کہ جس جگہ آپ کا وصال ہوا ہے وہی جگہ مدفن ہے، اس لئے کہ حق تعالیٰ جَلُ فِیْ اُنے آپ کا وصال اُس جگہ فرمایا جو جگہ حق تعالیٰ کو پہندیدہ ہے۔ صحابہ فیلٹی کو ہر ہر بات پر اطمینان ہوتارہا اور " بے شک تی فرمایا" کہتے رہے۔ پھر حضرت ابو بکر صدیق فیلٹی نے اہل بیت اور حضور کے قریب رشتہ داروں کو تجہیز و کا شخص کو مدار رائے بنانے کی تجویز شروع ہوئی۔ ایک صدیف میں ہے کہ حضرت عمر فیلٹی جب تلوار سُوتے ہوئے کھڑے تھے اور یہ کہہ رہے تھے کہ جو شخص یہ کہ جو شخص کے عور سے کے کہ جو شخص کے جو شخص سے کہ جو شخص سے کے گ

نعم: [أي: يصلى عليه لمشاركته لأمته في الأحكام، إلّا ما خرج من الخصوصيات لدليل.] يدخل إلخ: قيل: إن فوجاً فوجاً دخلوا عليه ﷺ، وكل واحد منهم صلّى عليه على حدة، وروي أن علياً ﴿ قال: لا يؤم أحدكم عليه؛ لأنه إمامكم حال حيوته وحال مماته، وقد ورد في بعض الروايات: أنه ﷺ أوصى على الوجه المذكور؛ ولذا وقع التأخير في دفنه.

فيكبرون: أي: أربع تكبيرات، و"الواو" لمطلق الجمع، إذ الصلوة مقدمة على الدعاء، وقدم الدعاء؛ لما تقرر أن الاستفهام للتردد في أنه على هل يحتاج إلى الدعاء؟ فإنه مغفور له لا محالة، فلا حاجة إلى الدعاء، قال القاري: و لم يذكر التسبيح لما هو معلوم من وقوعه بعد التكبير الأول. حتى يدخل: أي: وهكذا حتى يصلي الناس جميعا، وروى ابن ماجة: ألهم لما فرغوا من جهازه يوم الثلاثاء وضع على سريره في بيته، ثم دخل الناس إرسالا أي: قوما بعد قوم، يُصلّون عليه، حتى إذا فرغن دخل الصبيان، وما يؤم الناس عليه أحد، وروي عن علي في: أنه قال: لا يؤم أحدكم عليه؛ لأنه إمامكم حال حيوته وحال مماته، وورد في بعض الروايات أنه الله أوصى على الوجه المذكور، وروى الحاكم في المستدرك والبزار: أن المصطفى حين جمع أهله في بيت عائشة في قالوا: فمن يصلي عليك؟ قال: إذا غسلتموني وكفنتمون فضعوني على سريري، ثم أخرجوا عني ساعة، فإن أول من يصلي علي جبرئيل، ثم ميكائيل، ثم السرافيل، ثم ملك الموت مع جنوده من الملائكة بأجمعهم، ثم ادخلوا علي فوجاً بعد فوج، فصلّوا على وسلّموا تسليما.

قالوا: يا صاحب رسول الله! أيدفن رسول الله بي قال: نعم قالوا: أين؟ قال: في المكان الذي قبض الله فيه روحه، فإن الله لم يقبض روحه إلا في مكان طيب، فعلموا أن قد صدق، ثم أمرهم أن يُغسله بنو أبيه. واجتمع المهاجرون يتشاورون، فقالوا: انطلق بنا إلى إخواننا من الأنصار إن أبر الحلالة الم معنا في هذا الأمر، فقالت الأنصار: مِنّا أمير ومنكم أمير،

کہ حضور کا وصال ہو گیا، اُس کی گردن اُڑا دول گا، حضرت ابو بکر صدیق والنے کے اس مقولہ پر تنبیہ فرمائی اور ایک خطبہ ارشاد فرمایا جس میں کلام پاک کی آیت ہو مائی مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولُ ﴾ [آل عمران: ١٤٤] تلاوت فرمائی، اُس کے بعد ارشاد فرمایا کہ جو شخص مجمد النظاقی کی پرستش کرتا ہو تو حضور کا تو وصال ہو چکا، لیکن جو شخص اللہ تعالیٰ کی پرستش کرتا ہو تو اللہ زندہ ہے اور ہمیشہ زندہ رہے گا۔ لوگ سب کے سب حضرت ابو بکر والنظی کے خطبہ کی آ واز سن کر منبر کی طرف متوجہ ہو گئے۔ ایک روایت میں آیا ہے کہ حضرت ابو بکر والنظی نے اپنے اسی خطبہ میں ارشاد فرمایا کہ دین کی حفاظت کے لئے ایک شخص کی ضرورت ہے جو اس کی مگر انی کرے اور اس کی حفاظت کرے۔ تم لوگ اپنی اپنی رائے اس بارے میں بتاؤ۔ مہاجرین فرما کی شرکت سے کوئی امر قرار فرما کی شرکت سے کوئی امر قرار کے آپ میں مشورہ کیا، پھر یہ تجویز ہوا کہ )انصار کی شرکت بھی اس مشورہ میں ضروری ہے، ان کی شرکت سے کوئی امر قرار پانا چاہئے، اس لئے ان کی مجلس میں یہ حضرات گئے، وہاں یہ مسئلہ پہلے سے چھڑا ہوا تھا۔ انصار نے یہ تجویز کی کہ انصار میں ایک امیر مستقل ہواور مہاجرین میں علیحدہ امیر ہو (اس پر حضرت ابو بکر والنگو نے حضور کا ارشاد: "الائمة من قریش"

أيدفن: [يعني: يدفن أو يترك بلا دفن على وجه الأرض لسلامته من التغير، أو لانتظار رفعه إلى السماء.]
نعم: [لأن الدفن من سنن سائر الأنبياء والمرسلين.] في المكان إلخ: [ورد أنه استدل على ذلك بقوله: سمعت رسول الله ﷺ يقول: "ما فارق الدنيا نبي قطُّ إلّا يدفن حيث قُبِضَ روحه"، قال علي ﷺ: أنا سمعته أيضًا.] قد صدق: [وبهذا تبين كمال علمه وفضله وإحاطته بكتاب الله وسنة نبيه.] بنو أبيه: وهم علي والعباس وابناه فضل وقثم وأسامة بن زيد وصالح الحبشي. والمراد ببني أبيه: مباشرتهم لغسله، وهو لا ينافي مساعدة غيرهم.

فقالت الأنصار: [يعني: فانطلقوا إليهم، وهم مجتمعون في سقيفة بني ساعدة، فتكلموا معهم في شأن الخلافة، فقال قائلهم-الحباب بن المنذر-: منا أمير ومنكم أمير.] فقال عمر بن الخطاب على: من له مثل هذه الثلاث: ﴿ تَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠] من هما؟ قال: ثم بسط يده فبايعه، وبايعه الناس بيعة حسنةً جميلة.

امیر قریش میں سے ہو، نقل کیا) حضرت عمر فیلٹی نے ارشاد فرمایا: کون ہوہ ضخص جس کے لئے ایک ہی واقعہ میں تین فضیلتیں ہوں چہ جائیکہ اور فضائل، اور پھر یہ تین بھی ایسی کہ جن میں ہر ایک کمالِ فضل پر دال ہو: اول حضور اقد س فلٹیکی فضیلتیں ہوں چہ جائیکہ اور فضائل، اور تنہائی کے وقت ساتھ دینا جس کو حق تعالیٰ جَلَ فَیْ فَرَارِے ہیں۔ نیسرے الله کی معیت کہ سے ارشاد فرما رہے ہیں۔ دوسرے حق تعالیٰ جَلَ فَیْ ان کو حضور کا ساتھی اور رفیق فرما رہے ہیں۔ تیسرے الله کی معیت کہ حضور اقد س فلٹیکی نے ان الله معنا الله ہمارے ساتھ ہے، اس وقت حضور اور حضرت صدیق اکبر فلٹیکی دو ہی حضرات وہاں سے جن کے متعلق حضور نے ''ہمارے ساتھ '' فرمایا۔ تم ہی بتاؤ کہ وہ دو کون تھے جن کا آیت میں ذکر ہے؟ کس قدر بڑی ذات ہے ان دونوں حضرات کی (یعنی حضور اقد س فلٹیکی اور حضرت ابو بکر فلٹیک کے برابر کوئی ہستی ہو سکتی ہے)۔ اس کے علاوہ اور بھی گفتگو در میان میں ہوتی رہی جو مختف روایات میں وارد ہوئی ہے۔

ایک حدیث میں ہے کہ حضرت عمر و النظمی نے فرمایا کہ اے انصار کی جماعت! تہمیں معلوم ہے کہ حضور نے ابو بکر والنظمی کو مصلے پر کھڑا کیا اور بیاری کے زمانہ میں حکماً نماز پڑھوائی۔ تم میں سے کون گوارا کر سکتا ہے کہ ایسے شخص کو امامت سے ہٹائے جس کو حضور نے امام بنایا ہو؟ انصار نے کہا اللہ کی پناہ! ہم ابو بکر والنظمی کے آگے نہیں بڑھ سکتے۔ اس کے بعد حضرت عمر والنظمی نے بیعت کی سے لئے ہا تھ پھیلا دیا اور حضرت ابو بکر والنظمی سے بیعت کی اُس کے بعد سقیفہ کے سب لوگوں نے برضا و رغبت بیعت کی۔

من له مثل إلخ: أي: من ثبت له مثل هذه الفضائل الثلاثة التي لأبي بكر، فهو استفهام إنكاري على الأنصار، حيث توهموا أن لهم حقا في الخلافة؛ إذ جعل رسوله ثاني اثنين، والثانية إثبات الصحبة، والثالثة إثبات المعية.

من هما: الاستفهام للتقرير والتفخيم، أي: من الاثنان المذكوران في هذه الآية، أي: هل هما إلا النبي وأبو بكر، والاستفهام للتقرير والتفخيم، أو للتهويل، وأبعد الحنفي إذ قال: يجوز أن يرجع الضمير إلى الأميرين، فحينئذٍ يكون الاستفهام للإنكار والتحقير. حسنةً جميلة: لوقوعها عن ظهور واتفاق من أهل الحل والعقد، ولذا أكده بقوله: "جميلة" قاله المناوى، قال القارى: لا إكراهاً ولا إجباراً ولا ترغيباً ولا ترهيباً.

حدثنا نصر بن عليّ، حدثنا عبد الله بن الزبير - شيخ باهليّ قديم بصريّ -، حدثنا ثابت البنانيّ، عن أنس بن مالك على قال: لما وجد رسول الله على من كَرْب الموت ما وجد، قالت فاطمة على: واكرْباه! فقال النبي على: لا كرْب على أبيك بعد اليوم، إنه قد حضر من أبيك ما ليس بتارك منه أحدا، -الوفاة - يوم القيامة. حدثنا أبو الخطاب زياد بن يحيى البصريّ ونصر بن عليّ قالا: حدثنا عبد ربّه بن بَارق الحنفيّ قال: سمعت جدّي -أبا أمي البصريّ ونصر بن عليّ قالا: حدثنا عبد ربّه بن بَارق الحنفيّ قال: سمعت جدّي -أبا أمي البعد البعد

فائدہ: یہ ابتدائی بیعت تھی جو انصار کی مجلس میں ہوئی، اُس کے بعد دوسرے دن مسجد نبوی میں بیعتِ عامہ ہوئی، جس میں اول حضرت عمر رفائی نے نے ایک خطبہ دیا جس میں حضرت ابو بحر وفائی کے فضائل بھی تھے اور دیگر امور ارشاد فرمائے، اُس کے بعد حضرت ابو بحر وفائی نے نے ایک طویل خطبہ ارشاد فرمایا جس میں یہ بھی ارشاد فرمایا کہ اللہ کی فتم! میں بھی بھی خلیفہ بھی اوشاد فرمایا کہ اللہ کی فتم! میں بھی بھی خلیفہ بنے کا خواہشمند نہیں ہوا، نہ مجھے بھی اس کی ترغیب ہوئی، نہ بھی بھی پوشیدگی میں یا علانیہ اس کے حصول کی دعاکی، اپنے انکار پر امت میں فتنہ پیدا ہو جانے کے ڈر سے میں نے اس کو قبول کیا ہے، مجھے اس میں کوئی راحت نہیں ہے اور جو کام مجھ پر ڈال دیا گیا میری طاقت سے باہر ہے۔ اللہ ہی کی مدد سے بچھ کام چل سکتا ہے۔

(۱۳) حضرت انس فطافئ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س ملک فیک جب مرض الوفات کی سخت تکلیف برداشت فرما رہے تھے تو حضرت فاطمہ فیل فیکا نے عرض کیا کہ ہائے اہا کی تکلیف! حضور نے ارشاد فرمایا کہ آج کے بعد تیرے باپ پر کچھ تکلیف نہیں رہے گی، بے شک آج تیرے باپ پر وہ اٹل چیز اُتری ہے یعنی موت جو قیامت تک بھی کسی سے ٹلنے والی نہیں۔ فاکدہ: "ہائے "کا لفظ عربی میں اظہارِ افسوس کے طور پر استعال کیا جاتا ہے۔ مقصود رنج کا اظہار ہے۔

واكرْباه: بفتح الكاف وسكون الراء وهاء ساكنة في آخره، غم يأخذ بالنفس إذا اشتد عليه. لاكوب إلخ: [للانتقال حينئذ إلى الحضرة القدسية، فكربه سريع الزوال، ينتقل بعده إلى أحسن النعيم.] ما ليس بتارك: أي: أمر عظيم، ليس الله عزوجل بتارك من ذلك الأمر أحداً، والوفاة بيان لــِ"ما"، وفي نسخة: "الموافاة" بدل الوفاة، وهو بمعنى: الإتيان والملاقاة، وقيل: يفسر الموافاة ههنا بالوفاة. يوم القيامة: منصوب بنــزع الخافض، وهو كلمة "إلى"، وحوز أن يكون مفعولا فيه، ويراد به يوم الوفاة؛ لأن يوم موت كل أحد يوم قيامته كما ورد.

سماك بن الوليد يُحدّث: أنه سمع أابن عباس على يحدّث: أنه سمع رسول الله يلي يقول: من كان له فَرَطًان من أمّتي أدخله الله تعالى بهما الجنة. فقالت له عائشة على: فمن كان له فَرَط، من أمّتك؟ قال: من أمّتك؟ قال: ولمَن كان له فَرَط، يا مُوفَقة! قالت: فمن لم يكن له فَرَط من أمّتك؟ قال: فأنا فرط لأمتي، لَنْ يُصابوا بمثلي.

(۱۳) ابن عباس فالطفقا فرماتے ہیں کہ حضور اقدس الفقائی نے ارشاد فرمایا کہ جس کے دو بیخ ذخیرہ آخرت بن جائیں تو حق تعالیٰ جَلَیْ اَن کی بدولت اُس کو ضرور جنّت میں داخل فرمائیں گے۔ حضرت عائشہ فیلٹی اُن کی بدولت اُس کو ضرور جنّت میں داخل فرمایا کہ جس کا ایک ہی بیخہ چل دیا ہو وہ بھی بخش دیا جائے گا۔ حضرت عائشہ فیلٹی اُن کے لیے میں ذخیرہ بنوں گااس لئے کہ حضرت عائشہ فیلٹی اُن کے لئے میں ذخیرہ بنوں گااس لئے کہ میری وفات کا رخ آل واولاد سب سے زیادہ ہوگا۔ فائکہ ہی: یقینا حضور کی جدائی ایک ہی چیز ہے کہ مال باپ، اعزہ احباب، میری وفات کا رخ آل واولاد سب سے زیادہ ہوگا۔ فائکہ ہی جمالیہ میں کوئی بھی حقیقت نہیں رکھتی۔ اس لئے ایک ایک اوری موت حضور کی جدائی اور وفات کے مقابلہ میں کوئی بھی حقیقت نہیں رکھتی۔ اس لئے ایک حدیث میں آیا ہے کہ جب کی شخص کی جدائی اور موت مصورت کے مقابلہ میں یہ کیا حقیقت رکھتی ہے۔

فَرَطان: بفتح الفاء والراء تثنية فرط، وهو المتقدم في طلب الماء، فيهيئ لهم الأرشاء والدلاء، ويمدد الحياض، ويسقى لهم، فعل بمعنى فاعل كتبع بمعني تابع. [أي: الولدان صغيران يموتان قبله، فإلهما يوم القيامة يهيئان نزلا ومنزلا في الجنة.] يا موفقة: لتعلم شرائع الدين أو في الخيرات، أو الأسئلة الواقعة موقعها، أو المعنى: وفقك الله لما يحصل بسبب السؤال عنه، وهذا تحريض لها على السؤال. لن يصابوا بمثلى: [كما ورد في مسلم: "إذا أراد الله بأمّة خيرا قبض نبيها قبلها فجعله لها فَرَطا وسلفًا بين يديها، وإذا أراد هلاك أمّة عذّها، ونبيها حيّ فأهلكها وهو ينظر، فأقرّ عينه بملاكها حين كذبوه وعصوا أمره".]

## بابُ ما جاء في ميراث رسول الله علين

حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا حسين بن محمد، حدثنا إسرائيل، عن أبي إسحاق،

# باب - حضور اقدس للفُحَلِيمُ كي ميراث كا ذكر

فائدہ: اس باب میں مصنف والسیلیہ نے سات حدیثیں ذکر فرمائی ہیں، سب کا حاصل یہی ہے کہ آپ کا جملہ متروکہ مال صدقہ ہے، وہ وار ثوں پر تقسیم نہیں ہوگا۔ یہ علاء کا اجماعی مسکہ ہے اس میں کسی عالم کا بھی اہلی سنت والجماعت میں سے خلاف نہیں ہے کہ حضور اقد س المنافی کے ساتھ خاص تھا یا نہیں ہے کہ حضور اقد س المنافی کے ساتھ خاص تھا یا تمام انبیاء کا یہی تھم ہے؟ جمہور علاء کی یہی رائے ہے کہ تمام انبیاء کا یہی تھم ہے کہ ان کے متروکہ مال کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ اس کی وجوہ میں علاء کے متعدّد اقوال ہیں اور متعدد وجوہ ہونے میں بھی کوئی اشکال نہیں ہے۔ مخضراً چند وجوہ کھی جاتی ہیں:
منبر ا: انبیاء علیہ اللہ اپنی قبروں میں زندہ ہوتے ہیں لہذا ان کی ملک باقی رہتی ہے، اسی وجہ سے نبی کریم المنافی کی بیبیوں سے کسی کے نکاح کرنے کی قرآن پاک میں صاف لفظوں میں ممانعت وارد ہوئی ہے۔

نمبر ۲: نبی کی کوئی چیز زندگی میں بھی ملک نہیں ہوتی، وہ متولیانہ تصرف کرتے ہیں۔ صوفیہ میں بھی یہ مقولہ مشہور ہے: الصوفی لایملک صوفی مالک کسی چیز کا نہیں ہوتا۔ یہ مطلب نہیں کہ شرعاً مالک نہیں ہوتا بلکہ مطلب یہ ہے کہ وہ ان نایائیدار چیزوں کواپی نہیں سجھتا۔

نمبر ۳: دنیای ہر چیز اللہ کی ملک ہے اور نبی اللہ کا خلیفہ ہونے کی حیثیت سے تصرف کرتا ہے۔

نمبر ۴: اگر انبیاء کے مال میں میراث جاری ہو تواخمال ہے کہ کوئی بد نصیب دارث مال کی طمع میں نبی کی ہلاکت کا ذریعہ بنے یا تمنّا کرے اور دونوں چیزیں اُس کی ہر بادی کا سبب ہوں گی۔

نمبر ۵: لوگوں کو بیہ واہمہ نہ گزرے کہ نبوت کا دعویٰ مال جمع کرنے کے واسطے اور اپنے اہل وعیال کو مالدار چھوڑ کر جانے کے واسطے ہے۔ نمبر ۲: مال کے زنگ اور میل کچیل سے ان کی قد سی ذات کو محفوظ رکھنے کی وجہ سے ہے۔

ميرات: أصله مِوراث، قلبت الواو ياء؛ لسكونها وانكسار ما قبلها، مصدر بمعنى الموروث، أي: المخلف من مال. والمراد نفى ميراثه ﷺ. عن عمرو بن الحارث – أخي جُويرِية، له صحبة – قال: ما ترك رسول الله ﷺ إلا سلاحه، وبغلته، وأرضا جعلها صدقة.

نمبرے: نبی تمام امت کے لئے بمنزلہ باپ کے ہے، لمدنائس کا مال تمام اولاد کا مال ہے وغیرہ وغیرہ داللہ کے احکامات کی حکمتیں بے نہایت ہوتی ہیں آدمی اپنی اپنی سمجھ کے موافق حکمتوں کا بیان کرتے ہیں، ان کے علاوہ نہ معلوم کتی حکمتیں اللہ کے علم میں ہیں۔

(۱) عمر و بن الحارث فاللہ جو ام المو منین جویر یہ فاللہ بی بھائی ہیں، یہ کہتے ہیں کہ حضور اقد س فاللہ فی ایپ ترکہ میں صرف ہتھیار اور (اپنی سواری کا) فیجر اور کچھ حصّہ زمین کا چھوڑا تھا اور اُن کو بھی صدقہ فرماگئے تھے۔ فاکدہ: چونکہ یہ چیزیں صدقہ کے حدود میں داخل ہوگئ تھیں اس لئے ان میں میراث جاری نہیں ہوئی۔ حضور اقد س فائی کے استعالی کپڑوں کا ذکر معمولی چیز ہونے کی وجہ سے نہیں کیا گیا۔

ما توك إلخ: [الحصر في الثلاثة التي ذكرها في هذا الخبر إضافي، و إلا فقد ترك ثيابه وأمتعة بيته، لكنها لم تذكر؛ لكونما يسيرة بالنسبة إلى المذكورات.] سلاحه: بكسر السين، أي: مما كان يختص بلبسه من نحو: سيف ورمح ودرع ومغفرة.

وبغلته: البيضاء التي يختص بركوبها هي "الدلدل"، وكان له بغال أخر، وقد أخرجه البخاري بسنده إلى عمرو بن الحارث بلفظ: ما ترك رسول الله مجمع عند موته درهما، ولا ديناراً، ولا عبداً، ولا أمة، ولا شيئاً إلا بغلته البيضاء، وسلاحه، وأرضا جعلها صدقة. قال العيني هجه: كانت له هجمه ست بغال: بغلة شهباء، يقال لها: الدلدل، أهداها له المقوقس، وبغلة يقال لها: فضة، أهداها له فروة الجذامي، فوهبها لأبي بكر، وبغلة بعثها صاحب دومة الجندل، وبغلة أهداها ملك إيلة، يقال لها: إيلية، وقال مسلم: كانت ييضاء، وبغلة أهداها النحاشي، وبغلة أهداها كسرى، و لم يثبت، و لم يكن فيها بيضاء إلا الإيلية، و لم يذكر أهل السير بغلة بقيت بعده هجه إلا الدلدل. قالوا: إنها عمرت حتى كانت عند على همه، وبعده عند عبد الله بن جعفر، وكان يحش لها الشعير لتأكله لضعفها، والظاهر ألها هي التي في الحديث؛ لأن الشهبة غلبة البياض على السواد، ومنه تسمى الشهباء بيضاء، مختصراً.

وأرضا: [وهي نصف أرض فَدَك، وثلث أرض وادي القرى، وسهمه من خُمُس خيبر، وحصته من أرض بني النضير.] جعلها صدقة: قيل: الضمير راجع إلى الثلاثة؛ لقوله ﷺ: "نحن معاشر الأنبياء، لا نورث، ما تركناه صدقة"، والظاهر ألها للأرض؛ لأن المراد بقوله: "جعلها صدقة" بين كونها من الصدقات حال حيوته، ولم يضف الأرض إليه كالأولين لاختصاصهما به دونها، إذ نفعها كان عاما له و لغيره من عياله. حدثنا محمد بن المثنى، حدثنا أبو الوليد، حدثنا حمّاد بن سلمة، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة هو قال: جاءت فاطمة إلى أبي بكر هما، فقالت: من يرثك؟ فقال: أهلي ولدي. فقالت: مالي لا أرث أبي؟ فقال أبو بكر: سمعت رسول الله على يقول: "لا نُورَث"، ولكنّى أعول على من كان رسول الله على يُعُوله،

(۲) ابو ہر یرہ فرانٹی کہ ایک مرتبہ حضرت فاطمہ فرانٹی اور مدیق فرانٹی کے پاس تشریف لائیں اور دریافت فرمایا کہ تمہارا کون وارث ہوگا؟ انھوں نے فرمایا کہ میرے اہل وعیال۔ حضرت فاطمہ فرانٹی کے جہارا کون وارث ہوگا؟ انھوں نے فرمایا کہ میرے اہل وعیال۔ حضرت فاطمہ فرانٹی کے متر وکہ کی وارث کیوں نہیں بنی؟ حضرت صدیق اکبر فرانٹی نے فرمایا کہ حضور کے اس ارشاد کی وجہ سے کہ ہمارا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ البتہ (میں وقف کا متولی ہونے کی وجہ سے) جن لوگوں کا روزینہ حضور اقد س الٹائیلی نے مقرر فرمار کھا تھا اُس کو میں بھی ادا کروں گا اور جن لوگوں پر حضور اقد س الٹائیلی خرچ فرمایا کرتے تھے اُن پر میں بھی خرچ کروں گا۔ فاکدہ: بظاہر حضرت فاطمہ فرانٹی آئی ہونی تھیں کہ بادشاہ ہونے کی وجہ سے حضور کے مال کو ترکہ میر اثی قرار نہیں دیا گیا، اس لئے حضرت ابو بکر صدیق فرائٹی سے دریافت فرمایا کہ تمہارا بھی کوئی وارث ہوگا یا نہیں؟ حضرت ابو بکر فرائٹی سے دریافت فرمایا کہ تمہارا بھی کوئی وارث ہوگا یا نہیں؟ حضرت ابو بکر فرائٹی سے المال کو بیت المال

أهلي: أدخل أباه أبا قحافة في الأهل تغليبا، فلا ضير في حصره الوارث في الأهل والولد، ونص على الولد مع دخوله في الأهل؛ لأنه مناط مقصود فاطمة. لا نُورَث: بضم النون وسكون الواو وفتح الراء، وفي نسخة بكسر الراء، وفي المغرب: كسر الراء خطأ رواية، يعني يصح [راية، إذ المعنى: لا نترك ميراثا لأحد لمصيره صدقة، حتى زعم بعضهم أنه الأظهر معنى، ففي الصحاح والمغرب: يقال: أورثه مالا: تركه ميراثا له، ثم قال ميرك: أصل المجهول لا يورث منا، فحذف "من"، واستتر ضمير المتكلم في الفعل، فانقلب الفعل من الغائب إلى المتكلم، ولا يخفى أن هذا مبني على أنه لا يتعدى إلى المفعول الثاني بنفسه، على ماذهب إليه صاحب القاموس وغيره، وأما على ما جعله بعض اللغويين متعديا إليه بنفسه فلا حذف ولا تحويل، ففي التاج المبيهقي: أنه يتعدى إلى المفعول الثاني بنفسه، وب "من"، فيقال: ورث أباه مالا، فالأب والمال كلاهما موروث، وقول فاطمة في هذا الحديث: "من يرثك"، "ومالي لا أرث أبي" موافق له. [والحكمة في عدم الإرث من الأنبياء: أن لا يتمنى بعض الورثة موهم فيهلك، وأن لا يظن بحم ألهم راغبون في الدنيا وجمعها.]

وأنفق على من كان رسول الله ﷺ ينفق عليه. حدثنا محمد بن المثنى، حدثنا يحيى بن كثير العنبريّ أبو غسان، حدثنا شعبة، عن عمرو بن مُرّة، عن البختري،

میں واپس کر دینا، اُس کے موافق حضرت ابو بکر خلافی کا بھی کوئی وارث نہیں ہوا۔ حضور کا یہ ارشاد کہ "ہمارا کوئی وارث نہیں ہوتا"، مشہور حدیث ہے جو مختلف الفاظ سے نقل کی گئی ہے۔ بعض روایات میں اتنا ہی ہے جو اوپر ذکر کیا گیا، بعض روایات میں ہوتا" مشہور حدیث ہے جو محتلف الفاظ سے نقل کی گئی ہے۔ بعض روایات میں کھا ہے۔ یہ ہم انبیاء کی جماعت کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب الشیعیاء نے" مسوی" میں لکھا ہے۔ یہ مضمون کہ حضور کا کوئی وارث نہیں ہے، دس صحابہ سے زیادہ حضرات سے منقول ہے۔

(٣) ابوالبختری والف کہتے ہیں کہ حضرت عباس اور حضرت علی والفؤ آ دونوں حضرات حضرت عمر والفؤ کے دورِ خلافت میں اُن کے پاس تشریف لائے، ہر ایک دوسرے پر اعتراض کر رہا تھا اور اُس کو انظام کے نا قابل بتارہا تھا۔ حضرت عمر والفؤ ان اکا بر صحابہ: حضرت طلحہ والفؤ ، حضرت زبیر والفؤ ، حضرت عبد الرحمن بن عوف والفؤ ، حضرت سعد بن ابی و قاص والفؤ ان سب حضرات کو متوجّہ فرما کر بیہ کہا کہ تمہمیں خدا کی قتم دے کر پوچھتا ہوں! کیا تم سب نے حضور سے نہیں سُنا کہ نبی کا تمام مال صدقہ ہوتا ہے، بجز اُس کے جو وہ اپنا اللہ کو کھلائے، ہم انبیاء کی جماعت کی کو اپنا وارث نہیں بناتے۔ اس حدیث میں ایک قصہ ہے۔ فائدہ: امام تر مذی والفیجیاء کا مقصود صرف میراث نہ ہونے کا ذکر تھا وہ حاصل ہوگیا تھا اس لئے پورا مقد طویل ہونے کی وجہ سے ذکر نہیں فرمایا۔ امام ابو داؤد نے اس کو ذرا تفصیل سے ذکر کیا اور تھوڑا ساذکر کرنے کے بعد

وأنفق: الظاهر أنه عطف تفسير كما قاله الحنفي، ويمكن أن يفرق بينهما، بأن يخص قوله: "أعول" بأهل بيته كما يشير إليه لفظ العيال، ويراد بقوله: "أنفق" غير أهل بيته، فاندفع ما جزم به ابن حجر من: أنه جمع بينهما تأكيداً.

البَخْتريّ: بفتح الموحدة وإسكان الخاء المعجمة وفتح الفوقانية، هو سعيد بن فيروز بن أبي عمر بن أبي عمران، فما قيل: بالحاء المهملة، منسوب إلى البحتر بمعنى: حسن المشي، ليس بشيء، قاله القاري، والحديث أخرجه أبو داود برواية عمرو بن مرزوق، عن شعبة، عن عمرو بن مرة، عن أبي البختري قال: سمعت حديثا من رجل فأعجبني فقلت: اكتبه لي، فأتى به مكتوبا مذبراً: دخل العباس وعلي على عمر الله على عمر الحديث مختصراً، وأحال بعض متنه على حديث مالك بن أوس، وقال الحافظ في التقريب: "أبو البختري، عن رجل لعله مالك بن أوس. وفي الشمائل ترك الواسطة فليحرر، وفي التهذيب: كان كثير الحديث يرسل حديثه، ويروي عن الصحابة، ولم يسمع من كثير أحد، وفيه أيضاً أنه عن عمر مرسل.

مالک بن اوس فیلنگئ کی حدیث پر جو نمبر ۲ پر آرہی ہے، حوالہ کر دیا، اس لئے کہ مالک بن اوس کی روایت مشہور تھی، حدیث کی سب کتابوں میں کثرت سے ذکر کی گئی۔ بخاری شریف، مسلم شریف اور خود ابو داؤد شریف میں مفصل مذکور تھی اس لئے ایک قصتہ کو پورا پورا ہر جگہ ذکر کرنا تطویل کا سبب تھا۔

ابو داؤد شریف کی روایت کا ترجمہ یہ ہے کہ ابو البحتری کہتے ہیں کہ میں نے ایک صحف سے ایک حدیث کی جو مجھے بہت پند
آئی، میں نے اُن سے درخواست کی کہ یہ حدیث مجھے لکھ دیجئے تو وہ ایک نہایت پختہ تحریر لائے۔ حافظ ابن حجر کہتے ہیں کہ یہ صحف غالبًا مالک بن اوس ہی ہیں۔ اُس تحریر میں یہ لکھا تھا کہ حضرت عباس اور حضرت علی طابعًی عضرت عمر طابعًی کے پاس اُس وقت حضرات طلحہ ، زبیر ، سعد اور عبد الرحمن فیول طبعًی عشرت عمر طابعًی کے پاس اُس وقت حضرات طلحہ ، زبیر ، سعد اور عبد الرحمن فیول طبعًی تعین پہلے سے موجود تھے، وہ دونوں حضرات ایعنی حضرت عباس اور حضرت علی وظبی آئیس میں جھڑ رہے سے یعنی ایک دوسرے کو بدنظمی کا الزام دے رہے سے حضرت عمر طابع وغیرہ و پاروں حضرات کو مخاطب بناکر یہ دریافت فرمایا۔ کیا تم لوگ یہ نہیں جانے کہ حضور نے یہ ارشاد فرمایا تھا کہ نبی کا ہر مال صدقہ ہوتا ہے مگر وہ مال جو وہ اپنائل و عیال کو کھلائے یا پہنائے اس لئے کہ ہم لوگوں کا (یعنی انہیاء کا) کوئی وارث نہیں ہوتا؟ ان چاروں حضرات نے اقرار کیا کہ بے شک حضور نے ایبافرمایا ہے۔ حضرت عمر طابع نے فرمایا۔ کیا تھا اُس کو صدقہ کر دیتے تھے۔ کہ حضور اقد س شابع گا ایک حیات میں اس میں سے اپنائل و عیال پر خرج کرتے رہے اور جو نی جاتا تھا اُس کو صدقہ کر دیتے تھے۔ حضور کے وصال کے بعد حضرت ابو بکر صداق شابع خلیفہ بنے اور اپنی دو سالہ زندگی میں وہی عمل درآ مد کرتے رہے جو حضور اقد س شابع گا کہ عمول تھا۔ اس کے بعد لمام ابوداؤد کہتے ہیں کہ مالک بن اوس کی حدیث کے قریب قریب آگے ساراتھ ہے۔ حضور اقد س شابع گیا کا معمول تھا۔ اس کے بعد لمام ابوداؤد کہتے ہیں کہ مالک بن اوس کی حدیث کے قریب قریب آگے ساراتھ ہے۔

قصة: [كما سيذكره في الحديث السادس من الباب أي: في حديث مالك بن أوس.] قصة أخرجها أبو داود وغيره مفصلاً بطرق.

عن عائشة ها، أن رسول الله الله الله على قال: لا نُورَث، ما تركنا فهو صدقة. حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سفيان، عن أبي الزِّناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة ها، عن النبي على قال: لا يَقسِم ورثتي ديناراً ولا درهما، ما تركت بعد نفقة نسائي ومؤنة عاملي، فهو صدقة.

ما تركنا: "ما" موصولة، والعائد محذوف، أي: ما تركناه، وقوله: "صدقة" خبر "ما"، والفاء لتضمن المبتدأ معنى الشرط. الأعوج: [هو عبد الرحمن بن هرمز كان يكتب المصاحف.] لا يقسم: بفتح التحتية، والنفي بمعنى النهي أبلغ من النهي الصريح. ديناراً إلخ: التقييد بجما بناءً على الأغلب من المخلفات، أو لأن مرجع الكل في القسمة إليهما، أو المعنى ما يساوي قيمتهما، فهو أولى مما قاله ابن حجر من أن التقييد بجما للتنبيه على أن مافوقهما بذلك أولى قاله القاري، ووافق المناوي ابن حجر. نسائي: [أي: زوجاتي، فنفقتهن واحبة في تركته الله مدة حياتهن، لأنهن في معنى المعتدات لحرمة نكاحهن أبداً، ولذلك اختُصِصْن بسكني بيوتهن مدة حياتهن.]

ومؤُنة: المؤنة: الثقل، فعولة من مانت القوم احتملت مؤنتهم، وفي الصحاح: المؤنة تممز ولا تممز. قال الفراء: مفعلة من الأين وهو التعب والشدة، وقيل: مفعلة من الأون، وهي الخرج والعدل؛ لأنها تثقل على الإنسان.

عاملي: هو الخليفة بعده أو القائم على تلك الصدقة، والناظر فيها وخادمه في حوائطه ووكيله وأجيره، أو كل عامل للمسلمين، وكان عليه السلام يأخذ من صفاياه نفقة أهله، ثم أبو بكر هم، ثم عمر هم، واستغنى عنه عثمان شه بماله فأقطعها مروان وغيره من أقاربه، فلم تــزل في أيديهم حتى رده عمر هم بن عبد العزيز.

<sup>(</sup>٣) حضرت عائشہ فیل کے بھی یہی روایت ہے کہ حضور النگائی نے ارشاد فرمایا کہ جمارا کوئی وارث نہیں ہوتا، ہم انبیاء کی جماعت جومال چھوڑتی ہے وہ صدقہ ہوتا ہے۔ فائدہ: یعنی صدقات کے مواقع میں خرچ کیا جاتا ہے۔

<sup>(</sup>۵) ابو ہریرہ ظافی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس طفی نے ارشاد فرمایا کہ میرے ورثہ دینار اور درہم تقسیم نہ کریں۔
میرے ترکہ سے اہل و عیال کا نفقہ اور میرے عامل کا نفقہ نکالنے کے بعد جو کچھ بچے وہ صدقہ ہے۔ فائکدہ:عامل سے مراد وہ شخص بھی بتلایا گیا ہے جو حضور طفی نے کے بعد خلیفہ وقت ہونے والا ہو اور وہ بھی کہا گیا ہے جو زمینوں کی پیداوار جع کر کے لانے والا ہو، یعنی ان زمینوں کا منتظم اور نگرال ہو۔ دونوں محتمل ہیں کہ خلیفہ کی تنخواہ بھی بیت المال کے ذمہ ہے اور ہر وقت کے نگرال اور منتظم کو اُس وقف سے حق المحدمة لینے کا حق ہے، دینار و درہم کی شخصیص مقصود نہیں ہے۔

حدثنا الحسن بن عليّ الخلّال، حدثنا بشر بن عمر قال: سمعت مالك بن أنس، عن الزهريّ، عن الزهريّ، عن أوس بن الحَدَثَان قال: دخلت على عمر، فدخل عليه عبد الرحمن بن عوف وطلحة وسعد، وجاء على والعباس يختصمان.

تمثیل کے طور پر ذکر کیا جاتا ہے جیسا کہ یہ کہہ دیا جائے کہ روپیہ پیسہ تقسیم نہ کریں کہ اور چیزیں بطریق اولی داخل ہوگئیں، پایہ کہا جائے کہ تقسیم ہمیشہ قیمت لگا کر ہوتی ہے جو روپیہ پیسہ ہی کی طرف لوٹ آئے۔

(۲) مالک بن اوس کہتے ہیں کہ میں حضرت عمر وہانی کے کی خدمت میں حاضر ہوا تو اُن کے پاس عبد الرحمن بن عوف وہانی ہو اور کا کہ وہانی کے اور طلحہ وہانی کے اور سعد بن ابی و قاص وہانی کے بھی تشریف لائے (اُس کے تھوڑی دیر بعد) حضرت عباس وہانی کا اور حضرت علی وہانی کی قشم جھگڑتے ہوئے تشریف لائے۔ حضرت عمر وہانی کی قشم حصرات کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا کہ اُس ذات پاک کی قشم دے کہ ہم انبیاء کی جماعت دے کر پوچھتا ہوں جس کے تھم سے زمین و آسان قائم ہیں، کیا تمہیں حضور کے اس ارشاد کا علم ہے کہ ہم انبیاء کی جماعت کی کو اپنا وارث نہیں بناتے، جو کچھ ہم ترکہ چھوڑ جاتے ہیں وہ سب صدقہ ہوتا ہے؟ اُن سب حضرات نے فرمایا کہ بے شک یہ حضور نے ارشاد فرمایا ہے۔ اس حدیث میں ایک طویل قصہ ہے۔

فائدہ: یہ وہی قصہ ہے جس کی طرف نمبر سے پر ابوالبختری کی روایت میں بھی اشارہ گرر چکا ہے۔ قصہ طویل ہے اور حدیث کی تقریباً ساری کتب میں مخضر یا مفصل نقل کیا گیا ہے۔ بخاری شریف کی حدیث سے اس کا ترجمہ نقل کیا جاتا ہے اور وضح کے طور پر فتح الباری وغیرہ سے دوسری روایات میں جو اضافے ہیں وہ بھی بقدرِ ضرورت ساتھ ہی ذکر کیے جارہے ہیں۔ مالک بن اوس کہتے ہیں کہ میں اپنے گھر تھا، دن کچھ چڑھ گیا تھا کہ حضرت عمر فالٹو کی کا قاصد مجھے بلانے آیا، میں حاضرِ خدمت ہواتو حضرت عمر فالٹو کئی ایک بوریے پر بیٹھے ہوئے تھے جس پر کوئی اور کپڑا بھی بچھا ہوانہ تھا۔ میں سلام کر کے بیٹھ گیا۔ حضرت عمر فالٹو کئی نے فرمایا کہ تہماری قوم کے بچھ ضرورت مند لوگ آئے تھے، میں نے اُن کو بچھ دینے کو کہہ دیا ہے، تم اس کو لیجا کر ان پر تقسیم کر دو۔ میں نے عرض کیا کہ تقسیم کے لئے کسی اور کو تجویز فرمادیتے تو اچھا تھا۔ ارشاد فرمایا کہ نہیں، تم ہی تقسیم کر دو۔

الخلال: بفتح المعجمة وتشديد اللام الأولى. الحَدَثَان: بمهملتين المفتوحتين فالمثلثة.

فقال لهم عمر: أَنشُدكم بالذي بإذنه تقوم السَّماء والأرض، أتعلمون أن رسول الله على قال: لا نُورَث، ما تركنا صدقة؟ فقالوا: اللَّهم نعم. وفي الحديث قصة طويلة. حدثنا محمد بن بشار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سفيان، عن عاصم بن بَهْدَلَةَ عن زِرّ بن حُبيش،

یہ باتیں ہو ہی رہی تھیں کہ آپ کے خادم جن کا نام پر فاتھا، حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ حضرات عثان، عبد الرحمن بن عوف، زیر اور سعد بن ابی و قاص والی کے حاضری کی اجازت جاتے ہیں۔ بعض روایات میں حضرت طلحہ کا بھی شار ہے۔ حضرت عرف کی اجازت دے دی۔ یہ حضرات تشریف لے آئے اور سلام کر کے بیٹھ گئے۔ تھوڑی دیر میں پر فا دو بارہ آئے اور علام کر کے بیٹھ گئے۔ تھوڑی دیر میں پر فا دو بارہ آئے اور عرض کیا کہ حضرت عباس اور حضرت علی والی نی اجازت جاس کی اجازت جاتے ہیں۔ حضرت عمر کی اجازت خواج ہی ہی ہی ہے۔ دو بارہ آئے اور عرض کیا کہ حضرت عباس والی نی اور حضرت عباس والی نی اجازت خواج ہی کہ میرے اور اس ظالم کے در میان میں فیصلہ کر و جبحے۔ حضرت عباس والی نے حضرت عباس والی نی کے علاوہ اور بھی کچھ سخت لفظ کے، دونوں میں فیصلہ کر و جبحے۔ حضرت عباس والی نے حضرت عثان و غیرہ حضرات جو پہلے سے بیٹھے تھے، انھوں نے ان کی تائید اور سفارش کی کہ آپ ان کا فیصلہ ضرور کر و جبحے اور ایک کو دوسرے سے نجات د جبحے۔ مسلم کی روایت میں یہ بھی ہے۔ مالک بن اوس کی کہ آپ ان کا فیصلہ ضرور کر و جبحے اور ایک کو دوسرے سے نجات د جبحے۔ مسلم کی روایت میں یہ بھی ہے۔ مالک بن اوس کے لئے آگے بیجا تھا۔ حضرت عمر والی نے زارا کیا کہ جو اس کے بعد اُس جماوں بھی جسی ایک والی تم کو کو ای بی تائید بی کی کے آگے بیجا تھا۔ حضرت عمر والی نے زاران خام ہوں جس کے تھم سے آسان زمین قائم ہیں، کیا تم کو معلوم ہے حضور نے ارشاد فرمایا کہ ہمارا کی کہ دیور کیور نے نہیں ہوتا، ہم جو کچھ چھوڑت ہوتا ہے ؟ اُس جاعت نے اقرار کیا کہ بے شک! حضور نے یہاں شاد فرمایا کہ ہمارا

أنشُدكم: بفتح الهمزة وضم المعجمة، أي: أسألكم أو أقسم عليكم قاله القاري. زاد المناوي: من أنشد، وهو رفع الصوت. اللَّهم: صدر الكلام به لتأكيد الحكم كما هو العرف، وللاحتياط والتحرز عن الوقوع في الغلط. والميم فيه بدل حرف النداء، والمقصود من النداء في حقه سبحانه هو التضرع والتذلل لا حقيقة النداء؛ فإنه ليس ببعيد ولا بغائب قاله القاري. قصة طويلة: [بسطها مسلم في صحيحه في أبواب الفيء.] زِرّ بن حُبيش: بكسر الزاي وتشديد الراء، وحبيش بضم الحاء المهملة تصغير حبش.

اس کے بعد حضرت عمر وہ ان دونوں حضرات عباس و علی وہ ان کے بعد حضرت عمر وہ اور ای طرح ان سے بھی قتم دے کر دریافت کیا۔ ان دونوں حضرات نے بھی اس کا اقرار کیا۔ اُس کے بعد حضرت عمر وہ وہ نے فرمایا کہ شروع سے سُنو! اللہ عمل شانہ نے یہ فیک کا مال (باغ وغیرہ) مخصوص طور پر حضور کو دیا، کسی دوسرے کی اس میں شرکت نہ تھی، لیکن حضور نے اس کواپنے لئے مخصوص نہیں فرمایا بلکہ تم لوگوں پر تقسیم کر دیا اور بہت تھوڑا ساحظہ زمین کا اپنے اور اپنے عیال کے اُس کواپنے لئے مخصوص نہیں فرمایا بلکہ تم لوگوں پر تقسیم کر دیا اور بہت تھوڑا ساحظہ زمین کا اپنے اور اپنے عیال کے گزران کے لئے رکھا اور اُس میں بھی گھروں میں تھوڑا سادینے کے بعد جو بچتا وہ اللہ کے راستہ میں خرج فرما دیتے تھے۔ میں تم لوگوں کو قتم دے کر ان سے اس کی تصدیق کرائی، اُس کے بعد ان دونوں حضرات سے قتم دے کر تصدیق کرائی۔ کے بعد ان دونوں حضرات سے قتم دے کر تصدیق کرائی۔

پھر حضرت عمر خلافی نے فرمایا: اس کے بعد حضور کا وصال ہو گیا اور حضرت ابو بکر خلافی خلیفہ بنے اور اُنھوں نے اس سب پیداوار میں اُس طرز کو جاری رکھا جو حضور کا معمول تھا اور اللہ پاک کی قتم! ابو بکر اپنے اس رویہ میں نیکی پر تھے، روراست پر تھے، حق کا اتباع کرنے والے تھے، لیکن تم لوگوں نے ان کو چناں چنیں سمجھا، تم (حضرت عباس) اپنے بھیج (طلع کی این میراث طلب کرنے آئے اور تم (حضرت علی) اپنی بیوی کے حصہ کا مطالبہ کرنے آئے۔

حضرت ابو بکرنے حضور کا ارشاد کہ "ہمارا کوئی وارث نہیں ہوتا" سنایا، تم نے ان کی بات کو صحیح نہ سمجھا، اس کے بعد حضرت ابو بکر نے وفات پائی اور میں خلیفہ بنا اور اپنی خلافت کے ابتدائی دو سال تک حضور اقد س سنگائی اور حضرت ابو بکر خلافت کے طریقہ کے موافق اُس میں عمل کرتا رہا اور اللہ جَل ﷺ خوب جانتا ہے کہ میں اپنے اس طرز میں سپخا ہوں، نیکی پر عمل کرنے والا ہوں، حق کا اتباع کرنے والا ہوں۔ اُس کے بعد تم دونوں میرے پاس آئے اور وہی ایک کلمہ، ایک بات، محل کرنے والا ہوں، حق کا اتباع کرنے والا ہوں۔ اُس کے بعد تم دونوں میرے پاس آئے اور وہی ایک کلمہ، ایک بات، سجیج کی میراث کا مطالبہ اور بیوی کا حصہ میں نے تم سے حضور کا ارشاد کہ "ہمارا کوئی وارث نہیں ہوتا" سنا دیا، اُس کے بعد میں نے مناسب سمجھا کہ بطور تولیت کے تمہارے حوالے کر دوں تو میں نے تم سے عہد و پیان لیا کہ تم اس میں اُسی طرح عمل کرتا رہا ہوں۔ تم صدرت ابو بکر صدیق ﷺ وار دو ہرس تک میں خود عمل کرتا رہا ہوں۔ تم نے اس کو قبول کیا اور اس طرح میں نے اس کو تمہارے حوالہ کیا۔ شمہیں قتم دے کر بوچھتا ہوں! کیا میں نے اس طرح میں نے اس کو قبول کیا اور اس طرح میں نے اس کو تمہارے حوالہ کیا۔ شمہیں قتم دے کر بوچھتا ہوں! کیا میں نے اس طراح میں بعد اس کا اقرار کیا اور ان دونوں حضرات نے بھی اس کا اقرار کیا۔

اس کے بعد حضرت عمر وظافی نے فرمایا کہ اب تم اس کے خلاف مجھ سے فیصلہ کرانا چاہتے ہو، اُس ذات کی قتم جس کے حکم سے آسان و زمین قائم ہیں، اس کے خلاف ہر گز فیصلہ نہ کروں گا۔ اگر تم اس کے انتظام سے عاجز ہو تو مجھے واپس کر دو، میں خود انتظام کر لوں گا۔ یہ ہے وہ طویل تھے جس کی طرف امام ترفذی والنسجیلیہ نے اشارہ کیا ہے کہ اس حدیث میں طویل تھے ہے۔ اس میں چندامور قابل لحاظ ہیں:

ا: حضرت عباس والنفود نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو ظالم وغیرہ الفاظ سے تعبیر کیا اور دونوں حضرات میں سخت کلامی ہوئی، یہ چیز بظاہر مستبعد معلوم ہوتی ہے، مگر ایک تو حضرت عباس والنفود حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے چیا ہیں، اس حیثیت سے ان کو تنبیہ کا حق ہے، دوسرے جب وہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو ناحق سمجھ رہے ہیں جس کی تفصیل آگے آرہی ہے تو ان کے فعل کو ظلم سمجھنا ہی جائے۔

7: یہ کہ جب حفرت عباس اور حضرت علی فی فی اور کیوں حضرت عمر فیالی کے اور اگر یہ تسلیم کر لیا جائے اقرار کیا تو پھر کیوں حضرت ابو بکر فیالی کے سے مطالبہ کیا اور کیوں حضرت عمر فیالی کے سے مطالبہ کیا؟ اور اگر یہ تسلیم کر لیا جائے کہ پہلے سے معلوم نہ تھی، حضرت ابو بکر فیالی اس حدیث کی وجہ سے انکار فرما چکے تھے تو پھر حضرت عمر فیالی سے دوبارہ کیوں سوال کیا؟ اس کا جواب یہ ہے کہ یہ حدیث تو یقیناً اُن کو معلوم تھی مگر بظاہر اس حدیث کو وہ مخصوص سمجھتے تھے، مثلاً: در ہم اور دینار ہی کے ساتھ مخصوص سمجھتے ہوں، جیسا کہ پہلے ایک حدیث میں ان دونوں کا ذکر آ چکا ہے، لیکن اور سب حضرات کے نزدیک سب چیزوں کو شامل ہے، جیسا کہ بہت می حدیث میں "جھوڑوں وہ صدقہ ہے"کا لفظ آ یا ہے۔

اس صورت میں حضرت ابو بکر فیل فیڈ سے اولاً سوال اپنے اُس خیال کے موافق ہو کہ یہ حضرات اُس کو خصوصیت پر سیجھتے تھے اور اُس کے بعد دوبارہ حضرت عمر فیل فیڈ کے زمانۂ خلافت میں ان سے سوال اس خیال سے ہو کہ شاید حضرت عمر فیل فیڈ کی رائے ان دونوں حضرات کے موافق ہو، یعنی حضرت عمر فیل فیڈ بھی اس کو مخصوص خیال فرماتے ہوں، لیکن مطالبہ کے بعد معلوم ہوا کہ حضرت عمر فیل فیڈ کی رائے بھی وہی ہے جو اور سب حضرات کی ہے اور حدیث کے الفاظ کا ظاہر بھی یہی ہے کہ یہ ارشاد سب چیزوں کو شامل ہے، کسی چیز کی شخصیص نہیں۔

یہاں ایک نہایت اہم اور ضروری چیز یہ ذہن نشین کر لینا ضروری ہے کہ جب حضراتِ شیخین رفی ہے کہ علق ہم لوگ یہ سیجھتے ہیں کہ وہ حضور اقد س الفی کیا کے پاک ارشاد کی وجہ سے میراث تقسیم کرنے سے معذور و مجبور تھے اور باوجود ان حضرات کے اصرار کے تقسیم نہ فرمایا، وہاں یہ بھی ضروری ہے کہ ان اکابر کی شان میں کسی فتم کا سوءِ ظن کرنا کہ حب مال کی وجہ سے بار بار اصرار کرتے تھے اور حضور کے اس صاف اور صری ارشاد کے خلاف عمل چاہتے تھے، انتہائی بے ادبی ہے، اُن کا اصرار اس وجہ سے تھا کہ یہ حضرات اس کو ایک شرعی حق سیجھتے تھے اسی وجہ سے اپنی شخصی کے خلاف ہونے کی وجہ سے مخالف کرنے والوں پر انکار کرتے تھے، جس کو حضرت عمر شرائ کی نے اپنے اس کلام سے ظاہر کیا کہ تم مونے کی وجہ سے مخالف کو چناں چنیں سمجھا۔

۳: ہے کہ جب حضرت ابو بکر و حضرت عمر رفیلی کے انکار پر اور حضور کے اس ارشاد پر کہ "ہمارا کوئی وارث نہیں بنتا" ان دونوں حضرات نے متفقہ طور پر اپنی ولایت میں لے لیا تھا تو اب آپس میں جھگڑا پیدا ہو جانے کی کیا وجہ ہے جس کی وجہ سے آپس میں سخت کلامی کی نوبت آئی اور اب تقسیم کی استدعا کس وجہ سے تھی جب کہ پہلے ہی سے تقسیم کا انکار ہوتا چلاآ یا؟ اس کی وجہ ہے کہ یہ چیز تو محقق ہو گئی تھی کہ اس میں میراث جاری نہیں ہوتی اسی وجہ سے حضرات شخیین و انگار کی اس میں میراث جاری نہیں ہوتی اسی وجہ سے حضرات شخین و انگار کی اس میں کہ اس میں میراث عادی نہیں ہوتی اسی وجہ سے حضرات کا آپس میں تقسیم کے مطالبہ کی بھی کر دیا تھا اور ان حضرات نے تبول بھی کر لیا تھا، اس کے باوجود پھر ان دونوں حضرات کا آپس میں تقسیم کے مطالبہ کی وجہ میرے والد صاحب نے یہ ارشاد فرمائی تھی کہ کیفیت خرج میں دونوں میں کثرت سے اختلاف ہوتا تھا۔ حضرت عباس و تبایت نیاض ہوتا تھا۔ حضرت کے باس واقع کے لئے پس انداز اور ذخیرہ فراہم رکھنا چاہتے تھے اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ نہایت فیاض، تخی، زاہد اور متوکل مواقع کے لئے پس انداز اور ذخیرہ فراہم رکھنا چاہتے تھے اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ نہایت فیاض، تخی، اس وجہ سے دونوں حضور کے طرز کے موافق جو آیا فوراً تقسیم کر دینا چاہتے تھے کہ ایک درہم بھی باقی نہ بھی، اس وجہ سے دونوں حضرات میں ہر وقت کشاکشی پیش آتی تھی۔

حافظ ابن حجر نے فتح الباری میں دار قطنی کی روایت سے نقل کیا ہے کہ ان حضرات کا آپس کا اختلاف میراث کے بارے میں نہیں تھا۔ بلکہ تولیت اور مصارف کے بارے میں تھا کہ اس پیداوار کو کس طرح صرف کیا جائے۔ امام ابو داؤد نے لکھا ہے کہ ان دونوں حضرات کی درخواست سے تھی کہ اس مال کو دونوں میں نصف نصف تقسیم کر دیا جائے، نہ سے کہ حضور کے ارشاد کے بعد اب میراث کا مطالبہ تھا۔

۵: یہ کہ ابتداء ان حضرات اہل بیت کا خیال اگر چہ یہی تھا کہ یہ میراث ہے اور ای لئے اس کا حضرات شیخین ہے مطالبہ ہوا گر اخیر میں ان حضرات کی رائے بھی شیخین کی رائے کے موافق ہوگئی تھی، ای لئے حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے اپنے زمانۂ خلافت میں اس کو اس طرح باقی رکھا، ورنہ اگر وہ میراث سمجھتے تو اپنی خلافت کے زمانہ میں اُس کو تقسیم کر دیتے۔ ابتدا میں حضرت عباس خلافی اور حضرت علی خلافت میں حضرت عباس خلافی اور حضرت علی خلافت میں حضرت عباس خلافی کے زمانۂ خلافت میں حضرت عباس خلافی نے اس سے علیحد گی اختیار فرمالی، تنہا حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے قبضہ میں رہی، پھر حضرت حسن خلافی کے، عباس خلافی میں جن کو الباری)۔ یہ چند ضروری ابحاث مخضر طور پر اس قصہ کے متعلق پھر حضرت حسین خلافی کے، پھر علی بن حسین کے (فتح الباری)۔ یہ چند ضروری ابحاث مخضر طور پر اس قصہ کے متعلق ذکر کر دی گئیں ہیں، ان کے علاوہ اور بھی ابحاث اس میں ہیں جن کو اختصار کی وجہ سے ترک کر دیا گیا۔

(2) حضرت عائشہ فطانعیاً فرماتی ہیں کہ حضور اقد س ملنگائیاً نے نہ دینار چھوڑا، نہ درہم، نہ بکری، نہ اونٹ۔ راوی کہتے ہیں کہ مجھے غلام اور باندی کے ذکر میں شک ہو گیا کہ حضرت عائشہ فطانعیاً نے یہ بھی فرمایا تھا کہ ''نہ غلام، نہ باندی'' یا نہیں فرمایا۔ فائدہ: کسی نقل کرنے والے کو اس روایت میں تردد ہو گیااس لئے انھوں نے اس پر متنبہ کر دیا۔ دوسری روایات میں اس کی تصر تے ہے کہ نہ غلام نہ باندی۔

قال: أي: زر الراوي عن عائشة على ما هو الظاهر، كما قال به ميرك، وجزم به ابن حجر، ويحتمل أن يكون فاعله راو آخر دونه. قال القاري: شك الراوي في أن عائشة الله هل ذكرتهما أم لا، وإلا ففي البخاري عن جويرية: ولا عبداً ولا أمة.

## بابُ ما جاء في رؤية رسول الله عظم في المنام

حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مهدي، حدثنا سفيان، عن أبي إسحاق، عن أبي الأحوص،

# باب - حضور اقدس النُّهُ أَيْمُ كُوخُواب ميس ديكھنے كا تذكرہ

فائدہ: خواب کی حقیقت کیاہے اور یہ واقعی چیز ہے یا مجر د خیالات ہیں۔ طویل بحثیں ہیں جو اس جگہ کے مناسب نہیں ہیں۔ مثلاً اطباء کا خیال ہے کہ آدمی کے مزاج میں جس خلط کا غلبہ ہوتا ہے اُس کے مناسبات خیال میں آتے ہیں، جیسے کسی کا مزاج بلغی ہو تو پانی اور اُس کے متعلقات دریا، سمندر، پانی میں تیرناوغیرہ دیکھے گا اور جس کے اندر صفرا کا غلبہ ہو وہ آگ اور اُس کے متعلقات دیکھے گا یا ہوا میں اُڑنا وغیرہ، اسی طرح دوسرے اخلاط دم اور سودا کا حال ہے۔ فلاسفہ کے زدیک جو واقعات عالم میں رونما ہوتے ہیں ان کی صورتِ مثالیہ فوٹو کی طرح سے عالم بالا میں منقوش ہے، اس لئے نفس کے سامنے ان میں سے کوئی چیز آتی ہے تو اُس کا انعکاس ہوتا ہے وغیرہ وغیرہ اقوال مختلفہ ہیں۔ اہل سنت کے نزدیک بیہ تصورات ہیں ان میں سے کوئی چیز آتی ہے تو اُس کا انعکاس ہوتا ہے وغیرہ وغیرہ اقوال مختلفہ ہیں۔ اہل سنت کے نزدیک بیہ تصورات ہیں

رؤية: احتلفوا في أن الرؤية والرؤيا متحدتان أو مختلفتان، والأظهر أن الأولى أعم؛ ولذا قيدها المصنف بالمنام، وقال صاحب الكشاف: الرؤيا بمعنى الرؤية إلا ألها مختصة بما كان منها في المنام، وقال الواحدي: الرؤيا، وطال حبطهم والسقيا، إلا أنه لما صار اسما لهذا المتخيل في المنام جرى بحرى الأسماء. قال المناوي: اختلفوا في الرؤيا، وطال حبطهم فللأطبّاء والحكماء والمنحمين والمعتزلة فيه كلام، كله رجم بالغيب، فالطبيعيون جعلوها لغلبة الأخلاط، وكثير من الحكماء ذكروا أن الصور منقوشة في ظل العرش، فعند زوال الحجب الظلمانية تنتقش الصور الغيبة في غيب النفس، ومال إليه ابن عربي، وزعم متقدموا المعتزلة أنه تخيلات لا حقيقة لها، والقاضي أبو بكر ألها خواطر واعتقادات، وقال القاري: حقق البيضاوي في تفسيره ألها انطباع الصورة المنحدرة من أفق المتخيلة إلى الحس المشترك، والصادقة منها إنما تكون باتصال النفس بالملكوت؛ لما بينهما من المناسبة عند فراغها عن تدبير البدن، ثم المتخيلة تحاكيه بصورة تناسبه فترسلها إلى الحس المشترك فتصير مشاهدة، ثم إن كانت شديدة المناسبة لذلك المعنى بحيث لا يكون التفاوت إلا بالكلية والجزئية استغنت الرؤيا عن التعبير وإلا احتاجت إليه. وقال المناوي: مذهب أهل السنة أن حقيقة الرؤيا خلق الله تعالى يفعل ما يشاء، وخلقها علم على أمور أخر يلحقها في ثاني الحال، كالغيم علما على المطر، وبسط شيء من ذلك في هامش الكوكب الدري.

جن کو حق تعالی شانہ بندہ کے ول میں پیدا کرتے ہیں جو بھی بواسطہ فرشتے کے پیدا کیے جاتے ہیں اور بھی شیطان کے ذریعہ سے۔ علماء نے لکھا ہے کہ خواب تین طرح کا ہوتا ہے: ایک تواس فرشتہ کے تصرف سے ہوتا ہے جواس پر مقرر ہے، بیہ حق ہوتا ہے اور دوسرا شیطانی اثر سے ہوتا ہے کہ شیطان اپنے تصرف سے پچھ مثالیں اور تصویریں دکھاتا ہے۔ تیسرے نفسانی خطرات بھی اس کا سبب ہوتے ہیں کہ جس قتم کے خیالات جاگتے ہوئے آتے ہیں وہی سوتے ہوئے دل میں گزرتے ہیں۔ خطرات بھی اس کا سبب ہوتے ہیں کہ جس قتم کے خیالات جاگتے ہوئے آتے ہیں وہی سوتے ہوئے دل میں گزرتے ہیں۔ نبی کریم شخطی کے پاک ارشاد نے کہ علی اس کی تائید ہوتی ہے۔ ابو داؤد شریف میں حضور اقد س شخطی کا ارشاد ذکر کیا ہے کہ خواب تین طرح کا ہوتا ہے: ایک رؤیا صالحہ یعنی مبارک خواب سے اللہ کی طرف سے بشارت ہوتی ہے۔ دوسر اڈراؤناخواب جو شیطان کی طرف سے رنج پہنچانا ہوتا ہے۔ تیسراوہ خواب جو آدمی کے اپنے خیالات اور وساوس ہوتے ہیں۔

علائے تعبیر نے لکھا ہے کہ جو فرشتہ خواب د کھانے پر متعین ہے اُس کا نام ''صدیقون'' ہے، جو مثالوں سے آ دمیوں کو خواب کی شکل میں سمجھاتا ہے۔ یہ عام خواب کے متعلق ہے۔ حضور اقدس منگانیا کی زیارت اگر خواب میں ہو تو وہ تصر فاتِ شیطانی سے خالی ہوتی ہے۔ خود نبی کر یم ملتی کا ارشاد متعدد احادیث میں آرہاہے کہ جس نے مجھ کو خواب میں دیکھا اُس نے حقیقاً مجھ ہی کو خواب میں ویکھا، اس لئے کہ شیطان کو بیہ قدرت نہیں ہے کہ وہ میری صورت بنالے۔ اس کے ماوجود اگر کوئی شخص نبی کریم النگیائی کی خواب میں زیارت ایس طرح کرے کہ حضور کی شان کے مناسب نہیں ہے، مثلاً: جو حلیہ شریف آپ کا شروع کتاب میں گزراہے، اُس کے خلاف دیکھے۔ یا کوئی ایسی بات دیکھے جوآ قائے نامدار للنگائی کی بیاری یا پریشانی وغیرہ کو ظاہر کرے، یاکسی ایسے کام کا حکم کرتے یا منع کرتے ہوئے دیکھے جو خلاف شرع ہو۔ یا شان نبوی کے مناسب نہ ہو تو وہ و کیھنے والے کی غلطی، کوتاہی اور قصور کی بنا پر ہوتا ہے، اس کو شراح و مشائخ آئینہ سے تشبیہ دیا کرتے ہیں کہ ایک شے کواگر سُرخ آئینہ میں دیکھوتو سُرخ نظر آتی ہے اور سبز میں سبز ایسے ہی سیاہ سفید اور کمبی چوڑی، غرض مختلف الانواع نظر آتی ہے۔ اسی طرح خواب میں ذات تو نبی کریم سی آیا ہی کی نظر آتی ہے لیکن اُس ذات اقدس کے ساتھ جو احوال اور اوصاف نظر آتے ہیں وہ خواب دیکھنے والے کے تخیل اور ادراک کا اثر ہے کہ جس قتم کے احوال دیکھنے والے کے ہونگے ولی ہی صفات کے ساتھ زبارت نصیب ہوگی، مثلاً: بعض صوفیہ نے کھا ہے کہ جو شخص خواب میں دیکھے کہ نبی کریم النائی اس کو دنیا کمانے ک ترغیب دے رہے ہیں تواس میں دیکھنے والے کی ظلمت کا شمول ہے کہ وہ کسی مکروہ فعل کے ار تکاب میں بلاارادہ مبتلا ہے۔

عن "عبد الله فه، عن النبي الله قال: من رآيي في المنام فقد رآيي، فإن الشيطان لا يتمثّل بي. حدثنا محمد بن بشّار ومحمد بن المثنّى قالا: حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن أبي حَصين، عن أبي صالح، عن "أبي هُريرة في قال: قال رسول الله عليه: من رآيي في المنام فقد رآيي،

مصنف والنيعليه في اس باب مين سات حديثين ذكر فرمائي مين:

- (۱) عبد الله بن مسعود وظافف کہتے ہیں کہ حضور طلخ کیا ہے ارشاد فرمایا کہ جس شخص نے مجھے خواب میں دیکھا اُس نے حقیقاً مجھ ہی کو دیکھا ہے ، اس لئے کہ شیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔
- (۲) ابو ہریرہ فالنے کے بھی آپ کا یہ ارشاد منقول ہے کہ جس نے خواب میں مجھے دیکھائی نے حقیقاً مجھ ہی کو دیکھا ہے، اس لئے کہ شیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ فائدہ: حق تعالی جَل جُل فی نے جیسا کہ عالم حیات میں حضور اقد س النہ کی کے شیطان کے اثر سے محفوظ فرما دیا تھا ایسے ہی حضور کے وصال کے بعد بھی شیطان کو یہ قدرت مرحمت نہیں فرمائی کہ وہ آپ کی صورت بنا سکے۔ یہ امر طے شدہ ہے۔ اس کے بعد یہ بحث ہے کہ حضور اقد س النہ کی ذات مبارک بعینہ نظر آتی ہے بعنی یہ کہ دیکھنے والے میں اتنی قوت پیدا ہو جاتی ہے کہ وہ ذات اقد س ہی کی زیارت اپنی جگہ پر کرے یاصورتِ مثالی کی زیارت ہوتی ہے، دیکھنے والے میں اتنی قوت پیدا ہو جاتی ہے کہ وہ ذات اقد س ہی کی زیارت اپنی جگہ پر کرے یاصورتِ مثالی کی زیارت ہوتی ہے،

من رآيي: [أي: من رآيي في حالة النوم فقد رآيي حقا، أو فكأنما رآيي في اليقظة، فهو على التشبيه والتمثيل.] المنام: قال المناوي: أي: في حال المنام، وقول العصام: "في وقت النوم" فيه نظر. وفي البذل عن فتح الودود: قيل: هذا مختص بصورة المعهودة، فيعرض على الشمائل الشريفة المعلومة، فإن طابقت الصورة المرئية تلك الشمائل فهي رؤياحق، وإلا فالله أعلم بذلك، وقيل: بل في أي صورة كانت، وقد رجحه كثير بأن الاختلاف إنما يجيء من أحوال الرائي، كذا في هامش الكوكب.

فقد رأيي: استشكل في الحديث: بأن الشرط والجزاء متحدان، وأجيب: بأن اتحادهما دال على التناهي في المبالغة، أي: فقد رأى حقيقتي على كمالها لا شبهة ولا ارتياب.

فإن الشيطان: [أي: لا يستطيع ذلك؛ لأن الله سبحانه وتعالى جعله محفوظا من الشيطان في الخارج، فكذلك في المنام، سواء رآه على صفته المعروفه أو غيرها، وإنما ذلك يختلف باختلاف حال الرائي.] لا يتمثّل: قال بعض شراح المصابيح: ومثله في ذلك جميع الأنبياء والملائكة. وما ذكره احتمال جزم به البغوي في شرح التنبيه، وقال: كذلك حكم القمرين والنحوم والسحاب الذي ينزل فيه الغيث، لا يتمثل الشيطان بشيء منها. أبي حصين: بفتح مهملة أول الحروف، ثم صادمهملة مكسورة. قال المناوي وتبعه البيحوري: هو أحمد بن عبد الله بن يونس التميمي. وليس بصواب عندي، بل الظاهر أنه عثمان بن عاصم الأسدي، فإن أحمد من العاشرة، كيف يروي عن الصحابي.

فإنَّ الشيطان لا يتصوّر -أو قال: لا يتشبّه- بي. حدثنا قتيبة، حدثنا خَلَف بن خليفة، عن أبي مالك الأشجعيّ، عن أبيه قال: قال رسول الله على: من رآني في المنام فقد رآني. قال أبو عيسى: وأبو مالك هذا هو سعد بن طارق بن أشيم. وطارق بن أشيم هو من أصحاب النبي على وقد روى عن النبي على أحاديث. وسمعت عليّ بن حُجر يقول: قال خَلَف بن خليفة: رأيت عمرو بن حُريث صاحب النبيّ على وأنا غلام صغير.

جیسے کوئی شخص آڑ میں بیٹھ کراپے سامنے ذرا فاصلے سے ایک آئینہ رکھ لے اور دوسرا شخص جواس آڑ کے پیچھے ہے، جواس آئینہ کو دیکھے تواس آئینہ میں اس بیٹھے والے شخص کی مثال ہو گی، بعینہ اُس کی ذات آئینہ میں نہیں آرہی ہے۔ صوفیہ کا قول ہے کہ دونوں طرح زیارت ہوتی ہے، بعض لوگوں کو بعینہ ذاتِ اقدس کی زیارت ہوتی ہے اور بعض کو آئینہ کی طرح۔ مثال کی یہی وجہ ہے کہ بعض مرتبہ دوسر سے لوگوں کی صورت میں حضور کی زیارت ہوتی ہے کہ گویاوہ آئینہ ہے نبی کریم سی آگا کی کی صورت کا۔ ہوض مرتبہ دوسر سے لوگوں کی صورت میں حضور کی زیارت ہوتی ہے کہ گویاوہ آئینہ ہے نبی کریم سی آگا کی کی صورت کا۔ (۳) طارق بن اشیم سے بھی یہ ارشاد نبوی منقول ہے کہ جس نے مجھے خواب میں دیکھا اس نے حقیقتا مجھ ہی کو دیکھا، اس لئے کہ شیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ فائکہ ہ، ان روایات پر یہ اشکال ہے کہ نبی کریم سیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ فائکہ ہ، ان روایات پر یہ اشکال ہے کہ نبی کریم سیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ فائکہ ہ، ان روایات پر یہ اشکال ہے کہ نبی کریم سیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ فائکہ ہ، ان روایات پر یہ اشکال ہے کہ نبی کریم سیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ فائکہ ہ، ان روایات پر یہ اشکال ہے کہ نبی کریم سیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ فائکہ ہ، ان روایات پر یہ اشکال ہے کہ نبی کریم سیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ فائکہ ہ، ان روایات پر یہ اشکال ہے کہ نبی کریم سیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ فائکہ ہ، ان روایات پر یہ اشکال ہے کہ نبی کریم سیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔

طارق: أي: والد أبي مالك، صحابي قد روى عنه هي غير هذاالحديث فثبت صحبته هي. أشيم: همزة مفتوحة فمعجمة فتحتية مفتوحة. وسمعت: ذكره المصنف استطرادا، ولما أنه إن ثبت فيحصل للمصنف علو الإسناد، فإن بين المصنف وبين النبي هي على هذا ثلاثة: علي، وخلف، وعمرو، إلا ألهم اختلفوا في سماع خلف عن عمرو كما سيأتي. عمرو: اختلف في سماع خلف عن عمرو. قال الحافظ في تهذيه: قال عبدالله بن أحمد بن حنبل: سمعت أبي يقول: قال رحل لسفيان بن عيينة: يا أبا محمد! عندنا رجل يقال له: خلف بن خليفة، يزعم أنه رأى عمرو بن حريث، فقال: كذب، لعلم رأى جعفر بن عمرو بن حريث. وقال أبو الحسن الميموني: سمعت أبا عبد الله لسائل هل رأى خلف عمرواً؟ قال: لا، ولكنه عندي شبه عليه، هذا ابن عيينة وشعبة والحجاج لم يروا عمرو بن حريث، ويراه خلف هذا، وقد روى عن خلف بن خليفة: فرض لي عمر بن عبدالعزيز وأنا ابن ثمان سنين، وعلي هذا فيكون مولده ٩١ أو ٩٢ وقد روى عن خلف بن خليفة: فرض لي عمر بن عبدالعزيز وأنا ابن عمرواً توفي سنة ٨٥. قال الحافظ في التقريب في ترجمة خلف: ادعى أنه رأى عمرو ابن حريث الصحابي فأنكر عليه ذلك ابن عيينة وأحمد.

حدثنا قتيبة هو ابن سعيد، حدثنا عبد الواحد بن زياد، عن عاصم بن كليب قال: حدثني أبي، أنه سمع أبا هُريرة يقول: قال رسول الله على: من رآني في المنام فقد رآني، فإن الشيطان لايتمثّلني. قال أبي: فحدّثت به ابن عباس، فقلت: قد رأيته، فذكرت الحسن بن علي، فقلت: شبّهته به. فقال ابن عباس: إنه كان يُشبهه.

میں مختلف شہروں میں، مختلف ملکوں میں مختلف لوگ زیارت کرتے ہیں، حضور النائی ہیک وقت کہاں کہاں تشریف لے جا سکتے
ہیں، کچھ وقعت نہیں رکھتا، اس لئے کہ مختلف لوگوں کی زیارت کے لئے یہ ضروری نہیں کہ حضور النائی کے سروری نہیں کہ حضور النائی کے سروری نہیں کہ حضور النائی کے سروری نہیں کہ حضور اور کے شہروں سے اس کو دیکھتے ہیں اور پھر جس قتم کی عینک سبز، سرخ، سیاہ لگاہ کردیکھیں گے آفتاب ویساہی نظر آئے گا حالانکہ آفتاب ایک ہی صورت پر ہے۔
دیکھتے ہیں اور پھر جس قتم کی عینک سبز، سرخ، سیاہ لگاہ کردیکھیں گے آفتاب ویساہی نظر آئے گا حالانکہ آفتاب ایک ہی صورت پر ہے۔
(۳) کلیبر النائی کہ جھے ابوہر پرہ ڈوالنے نے حضور اقد س النائی کا بیہ ارشاد سنایا کہ جو مجھے خواب میں دیکھے وہ حقیقتا اس حدیث کا بین عباس ڈوالنے کہ اس وقت مجھے امام حسن ڈوالنے کا اس عباس ڈوالنے کی صورت کو حضرت حسن ڈوالنے کی صورت کے بہت ابن عباس ڈوالنے کے اس فیل کہ واقعی حضرت حسن ڈوالنے کی صورت کے بہت مشابہ بیا یا۔ اس پر ابن عباس ڈوالنے نے اسکی تصدیق فرمائی کہ واقعی حضرت حسن ڈوالنے کا حضور اقد س شاہ نے کے بہت مشابہ بیا یا۔ اس پر ابن عباس ڈوالنے کا حضور اقد س شاہ گاہ کے کہت مشابہ تھے۔ فاکدہ خور اقد س شاہ گاہ کہ عضور اقد س شاہ کے کہ سینہ اور اسکے اور کا حصہ بدن کا تو حضرت حسن ڈوالنے کا حضور اقد س شاہ گاہ کہ عضور اقد س شاہ گاہ کے کہ صدرت امام حسین ڈوالنے کا حضور اقد س شاہ گاہ کے کا حصہ حضرت امام حسین ڈوالنے کا حضور اقد س شاہ گاہ کے کیا حصہ حضرت امام حسین ڈوالنے کا حضور اقد س شاہ گاہ کے کا حصہ حضرت امام حسین ڈوالنے کا حضور اقد س شاہ گاہ کہ کیا ہے کا حصہ حضرت امام حسین ڈوالنے کا حضور اقد س شاہ ہو گاہ کے دیات مشابہ تھا۔

لا يتمثّلني: لأنه تعالى وإن أمكنه في التصور بأي صورة أراد لم يمكنه من التصور بصورته هي قال المناوي: حكي من البارزي واليافعي والجيلي والشاذلي والمرسي وعلي وفا والقطب القسطلاني وغيرهم ألهم رأوه هي يقظة، قال ابن أبي جمرة: ومنكر ذلك إن كان ممن يكذب بكرامات الأولياء فلا كلام معه، وإن لم يكن فهذه منها إذ يكشف لهم بخرق العادة علي أشياء في العالم العلوي والسفلي. كان يشبهه: قال القاري: أي: الحسن كان يشبه النبي هي وعكسه المناوي، قال: أي: النبي هي كان يشبه الحسن، وكل منهما رجّح مختاره وتعقب عكسه. والأوجه عندي ما قال القاري.

حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا ابن أبي عدي ومحمد بن جعفر قالا: حدثنا عوف بن أبي جميلة، عن يزيد الفارسي – وكان يكتب المصاحف – قال: رأيت النبي على في المنام زمن ابن عبّاس، فقلت لابن عباس: إني رأيت رسول الله على كان يقول: إنّ الشيطان لا يستطيع أن يتشبّه بي، فمن رآني في النوم فقد رآني، هل تستطيع أن تنعت هذا الرجل الذي رأيته في النوم؟ قال: نعم، أنعت لك: رجلا بين الرَّجُلين حسمه ولحمه، أسمر إلى البياض، أكحل العينين، حسنُ الضَّجِك، جميل دوائر الوجه،

(۵) یزید فاری کلام اللہ شریف لکھا کرتے تھے، ایک مرتبہ خواب میں حضور النگائی کی زیارت سے مشرف ہوئے، حضرت ابن عباس فیلئی اس وقت زندہ تھے، ان سے خواب عرض کیا۔ انھوں نے اول ارشادِ نبوی سایا کہ جو مجھے خواب میں دیکھتا ہے وہ حقیقتا مجھ ہی کو دیکھتا ہے، اس لئے کہ شیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ یہ ارشاد سنا کر پوچھا: کیا خواب کی دیکھی ہوئی صورت کا حلیہ بیان کر سکتے ہو؟ میں نے عرض کیا کہ آپ کا بدن اور آپ کا قامت دونوں چیزیں معتدل اور در میانی (یعنی جسم نہ زیادہ موٹانہ زیادہ دبان ایسے ہی قد نہ زیادہ لمبانہ زیادہ پست، بلکہ معتدل) آپ کا رنگ گندی مائل بہ سفیدی، خندہ دبن ، خوبصورت گول چیرہ ، ڈاڑھی نہایت گنجان جو پورے چیرے کا احاطہ کے ہوئے تھی اور سینہ کے ابتدائی حصہ پر پھیلی ہوئی تھی۔ عوف جو اس روایت کے ایک راوی ہیں وہ کہتے ہیں کہ مجھے یاد نہیں رہا کہ میرے استاد برنید نے جو اس خواب کے دیکھنے والے ہیں، ان نہ کورہ صفات کے ساتھ اور کیا کیا صفتیں بیان فرمائی تھیں۔

وكان يكتب إلخ: وكان يكتب المصاحف، إشارة الي بركة عمله وشرفه؛ فلذا رأى هذه الرؤيا العظيمة. قال: [أي: الرائي، وهو يزيد الفارسي.] رجلا: أي هو رجل بين الرجلين، أي: بين كثيراللحم وقليله، أو بين البائن والقصير، والمعنى: أنه متوسط بينهما، والظرف خبر مقدم لقوله: "حسمه ولحمه"، أو هو فاعل الظرف قاله القاري، وكذا قال المناوي: إن "حسمه" مبتدأ مؤخر، و"بين رجلين" خبره، أو هو فاعل الظرف. أسمر: [أي: أحمر، لأن السمرة تطلق على الحمرة.] الى البياض: [مائلا إلى البياض؛ لأنه كان أبيض مشربا بحمرة.] حسن الضحك: [لأنه كان يتبسم في غالب أحواله.] دوائر الوجه: [أي: حسن أطراف الوجه، فالمراد بالدوائر الأطراف.]

قد ملأت لحيته ما بين هذه إلى هذه، قد ملأت نحره - قال عوف: ولا أدري ما كان مع هذا النعت -، فقال ابن عباس: لو رأيته في اليَقَظَة ما استطعت أن تنعته فوق هذا. قال أبو عيسي: ويزيد الفارسي هو يزيد بن هُومُز، وهو أقدم من يزيد الرّقاشي، وروى يزيد الفارسي عن ابن عباس أحاديث، ويزيد الرّقاشي، وهو يروي عباس. وهو يزيد بن أبان الرّقاشي، وهو يروي عن أنس بن مالك، ويزيد الفارسي ويزيد الرقاشي كلاهما من أهل البصرة، وعوف بن أبي جميلة: هو عوف الأعرابي.

ابن عباس فالنفيذ نے فرمایا کہ اگر تم حضور ملن کی ایک حیات میں دیکھتے تو اس سے زیادہ حلیہ اقدس نہ بتاسکتے، گویا بالکل ہی صحیح حلیہ بیان کردیا فاکدہ: چنانچہ اس کتاب شاکل کے سب سے پہلے باب میں جو حضور اقدس ملن کی کیا گیا کا حلیہ مبارک نقل کیا گیا ہے، وہ ان ہی صفات کے ساتھ ذکر کیا گیا، جیسا کہ مفصل گذر چکا۔

مابين هذه: قال القاري: أي: من الأذن إلي الأذن الأخرى، إشارة الي عرضها. ولا أدري: قال القاري: فيه إشعار بأنه ذكر نعوتا أخر وإنه نسيها، وهذا هو الظاهر المتبادر كما لا يخفى، ثم رأيت شارحاً صرح به، حيث قال: وعن بعضهم أن "ما" استفهامية، بأن قال الراوي شيئا آخر فنسيه عوف، فقال على طريق الاستفهام: ولا أدري ما كان الخ. قلت: وهو أوجه مما قال المناوي، ولفظه: أي: لا أعلم الذي وجد من صفاته في الخارج مع هذا النعت، هل هو مطابق أو لا.

فوق هذا: [أي: فما رأيته في النوم موافق لما عليه في الواقع.] قال أبو عيسى الخ: غرض المصنف بيان أن مسمى يزيد رجلان متقاربا العصر، فهذا الذي رآه عليه السلام في المنام هو يزيد بن هرمز رأى ابن عباس، وروى عنه، ويزيد الآخر الرقاشي غير يزيد بن هرمز، لاغبار عليه، وأما كون يزيد الفارسي هو ابن هرمز كما جزم به المصنف، مختلف فيه عند أهل الرحال، قال الحافظ في ترجمة ابن هرمز: قال ابن ابي حاتم: اختلفوا هل هو يزيد الفارسي أو غيره؟ فقال ابن مهدي وأحمد: هو ابن هرمز، وأنكر يجيى القطان أن يكونا واحداً، وسمعت أبي يقول: يزيد بن هرمز هذا ليس يزيد الفارسي. ثم ترجم الحافظ ليزيد الفارسي مستقلا، وقال فيه: قال بعضهم: إنه هو يزيد بن هرمز، والصحيح أنه غيره.

هُومُون: بضم الهاء والميم، ممنوع من الصرف. وعوف: هذا كلام مستأنف، يعني عوف الراوي عن يزيد هو عوف الأعرابي، نبه بذلك لشهرته به، قال الحافظ في تمذيبه: عوف بن أبي جميلة المعروف بالأعرابي.

حدثنا أبو داود سليمان بن سَلْم البَلْخيّ، حدثنا النّضر بن شميل قال: قال عوف الأعرابيّ: أنا أكبر من قتادة. حدثنا عبد الله بن أبي زياد، حدثنا يعقوب بن إبراهيم بن سعد، حدثنا ابن أخي ابن شهاب الزهريّ، عن عمّه قال: قال أبو سلمة: قال أبو قتادة: "قال رسول الله عليّ: من رآني يعني في النوم فقد رأى الحقّ. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أحبرنا مُعَلّى بن أسد، حدثنا عبد العزيز بن المحتار، حدثنا ثابت، عن "أنس منه أن رسول الله قال: من رآني في المنام فقد رآني،

(۲) ابو قنادہ سے بھی حضور منتی کی ایہ ارشاد مروی ہے کہ جس نے مجھے خواب میں دیکھااس نے واقعی امر دیکھا۔ فاکدہ: یعنی حقیقنا مجھ ہی کو دیکھا، یہ نہیں کہ شیطان کسی اور چیز کو دکھائے اور مجھے بتائے۔بعض علماء نے اسکا مطلب لکھا ہے کہ یہ سچاخواب ہے، خیالات کا مجموعہ نہیں ہے۔

(2) انس خلیجی فرماتے ہیں کہ حضور ملیجی کے بید ارشاد فرمایا کہ جو شخص مجھے خواب میں دیکھے اس نے حقیقاً مجھ ہی کو دیکھا، اس لئے کہ شیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ حضور ملیجی کے بیہ بھی ارشاد فرمایا کہ مومن کا (وہ خواب جو فرشتہ کے اثر سے ہوتا ہے) نبوت کے چھالیس جزومیں سے ایک جزوہوتا ہے۔

أنا أكبر: من قتادة، لعل غرض المصنف بذكر هذا القول أن رواية قتادة عن ابن عباس معروفة، ولما كان عوف أكبر منه فروايته عن الراوي عن ابن عباس غير مستبعد. ابن أخي: فإن الزهري هو محمد بن مسلم، وابن أحيه هذا هو محمد بن عبدالله بن مسلم، فالابن الأول مرفوع، والابن الثاني مجرور. عمّه: وهو محمد بن مسلم المعروف بابن شهاب الزهري. يعني: تفسير من أحد الرواة، ولعل الراوي نسي لفظ الشيخ فزاد لفظ "يعني" كما هو المعروف عند المحدثين. رأى: أي: الرؤية المتحققة الصحيحة أي: الثابتة لا أضغاث فيها ولا أحلام، ذكره الكرماني، وقال المناوي: أي: رأى الأمر الثابت لا الموهوم، فهو في معنى رآني، و"الحق" مفعول به، وفي نسخة: رآني الحق، وعليه ف "الحق" مفعول مطلق. حدثنا عبد الله إلى: إيراد المصنف هذا الأثر والذي بعده مع عدم ملا يمتهما لعنوان الباب بمنازلة الوصية منه رحمه الله بالاحتياط في الأخذ، واعتبار من يؤخذ عنه، ولذا التزم أكثر المحدثين بيان تراجمهم في أول مؤلفاقم أو أواخرها، واتباعاً لصنيعهم ذكرت أسماء مشائحي ههنا أولا، لكن لما ذكرت ذلك بشيء من التفصيل في مقدمة أوجز المسالك حذفتها في

النظر الثاني من ههنا. من أراد الاطلاع فعليه بمقدمة الأوجز. مُعَلِّي: بضم ففتح فمشددة مفتوحة.

فإن الشيطان لايتخيّل بي. قال: و رؤيا المؤمن حزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة. حدثنا محمد بن على قال: سمعت أبي يقول: قال

فاکدہ: علاء نے اس کے مطلب میں مختف عنوانات اختیار فرمائے ہیں، بالحضوص حافظ حدیث ابن حجر نے شرح بخاری ہیں بہت تنصیل ہے اس کے متعلق علاء کے اقوال کو ذکر کیا ہے اور صاحبِ تجریز نے بھی بہت زیادہ تنصیل اس کی ذکر کی ہے۔ لیکن ملا علی قاری وغیرہ حضرات نے لکھا ہے کہ بہتر یہ ہے کہ چونکہ اس کو علم نبوت کا ایک جزو فرمایا ہے اور علوم نبوی انبیاء ہی کے ساتھ مخصوص سجھنا چاہیئے۔ مجملاً اتنا معلوم ہوناکافی انبیاء ہی کے ساتھ مخصوص ہوتے ہیں اس لئے اس کو بھی انبیاءی کے ساتھ مخصوص سجھنا چاہیئے۔ مجملاً اتنا معلوم ہوناکافی ہے کہ مبارک اور اچھا خواب ایک بڑی بشارت ہے جو نبوت کے اجزا میں سے ایک جزو ہے، اتنا ہی اس کی شرافت اور عظمت و برکت کے لئے کافی ہے، باقی نبوت کے چھیالیس جزو نبی ہی صحیح طور پر معلوم کر سکتے ہیں، اس لئے وہی اس جزو کو صحیح طور پر سجھ سکتے ہیں کہ یہ چھیالیسوال جزو کیے ہوا۔ حضور اگر مراقی کے خواب میں دیکھنے کا ذکر ختم ہو چکا۔ صحیح طور پر سجھ سکتے ہیں کہ یہ چھیالیسوال جزو کیے ہوا۔ حضور اگر مراقی کے خواب میں دیکھنے کا ذکر ختم ہو چکا۔ امام ترزی کی کتاب کو دواثروں پر ختم کیا ہے، جو حقیقت میں دو تھیحتیں ہیں اور مہتم بالثان شبیسیس ہیں۔ اول یہ کہ کی چڑ پر حکم لگانا نکل سے نہیں ہونا چاہئے بلکہ دین کا مدار حضور کے اتباع پر ہے، امدنا ہر فیصلہ میں حضور شکنا گیا کہ انباع ہے، جو دین قابلِ انباع ہیں۔ دین کا مدار حضور کے اتباع پر ہے، امدنا ہر فیصلہ میں حضور شکنا کو ہے، دیندار شخص کی بات ماننا چاہئے، بے دین قابلِ انبیں ہے ،در دستھت ہر دو تھیحتیں اہم ہیں۔

(۱) عبداللہ بن مبارک فیلی بڑے آئمہ حدیث میں ہیں، فقہا اور صوفیہ میں بھی ان کا شار ہے، بڑے شخ عابد زاہد تھے اور حدیث کے حافظوں میں گنے جاتے ہیں، تاریخ کی کتابوں میں بڑے فضائل ان کے لکھے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں کہ اگر بھی قاضی اور فیصل کنندہ بننے کی نوبت آئے تو منقولات کا اتباع کیجیو۔

لايتخيّل: قال المناوي: فمعني التخيل يقرب من معنى التصور، وقال القاري: أي: فلا تكون رؤياي عن أضغاث. قال: [أي: أنس على ما هو ظاهر صنيع المصنف، ولا يبعد أن يكون الضمير له هي الم هو الأقرب؛ لأن الأشهر هذا مرفوع.] ستة وأربعين جزءاً: [وجه ذلك على ما قيل: إن زمن الوحي ثلاث وعشرون سنة، وأوّل ما ابتدئ هي بالرؤيا الصالحة، وكان زمنها ستة أشهر.] أبي يقول: [أي: على، وهو على بن الحسن بن شقيق المروزي.]

عبد الله بن المبارك: إذا ابتُلِيتَ بالقضاء، فعليك بالأثر. حدثنا محمّد بن عليّ، حدثنا النضر، المبارك: إذا ابتُلِيتَ بالقضاء، فعليك بالأثر. حدثنا معن المبارك ا

فاکدہ: مقصود یہ کہ خودرائی اور اپنی عقل پر گھمنڈ نہیں کرنا چاہئے بلکہ اکابر کے کلام، احادیث اور اقوالِ صحابہ کا اتباع کرنا چاہئے، یہ امام ابن مبارک کی نصیحت ہے جو عام ہے، ہر فیصلہ کے متعلق بہی بات ہے خواہ وہ فیصلہ قضا کے قبیلہ سے ہو یا کوئی اور فیصلہ ہو، جیسا کہ ابھی گذرا۔ امام تر ندی نے ان کا یہ ارشاد نصیحتِ عامہ کے قبیلہ سے ذکر کیا ہے جیسا کہ عام شراح شاکل کی رائے ہے۔ بندہ کے نزدیک اس باب سے بھی اس کو ایک خاص مناسبت ہو عتی ہے، وہ یہ کہ خواب کی تعبیر بھی ایک فیصلہ ہے اس میں بھی اپنی رائے سے غتر بودنہ کرنا چاہئے، بلکہ اسلاف کی تعبیروں کو دیکھنا چاہئے۔ نبی کریم الفاقی اور صحابہ کرام شوائل فی تعبیر کے علماء نے کھا ہے کہ تعبیر کرائے تعلیم کے ایک تعبیر کے علماء نے کھا ہے کہ تعبیر کرائے تعام کہ تعبیر کی تابوں میں کھی ہیں۔ ویے والا شخص ضروری ہے کہ سمجھدار، متی ، پر ہیزگار، کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کا واقف ہو۔ عرب کے لغات اور زبان زد مثالوں کو جانتا ہو وغیرہ وغیرہ وغیرہ، بہت می شرائط اور آ داب علم تعبیر کی کتابوں میں کھے ہیں۔

(۲) ابن سیرین کہتے ہیں کہ علم حدیث (اور ایسے ہی اور دینی علوم سب) دین میں داخل ہیں، لہذا علم حاصل کرنے سے قبل میہ دیکھو کہ اس دین کو کس شخص سے حاصل کر رہے ہو۔

عبد الله بن المبارك: [وهو أبو عبد الرحمن، شيخ الإسلام، ولد سنة ثمان عشر ومائة، وتوفي سنة إحدى وثمانين ومائة، وقبره بـ "هِيَت" يُزار ويتبرّك به.] ابتُلِيت: بصيغة المجهول، والخطاب عام، وعدّه بلية؛ لشدة خطره، ولذا اجتنب عنه أبو حنيفة وسائر الأتقياء. فعليك: اسم فعل بمعني ألزم، ويزاد الباء في معموله كثيرا لضعفه في العمل. بالأثو: [أي: الحديث المنقول عن النبي على والخلفاء الراشدين في أحكامهم وأقضيتهم، ولا تعتمد، أيها القاضي! على رأيك، وقال النووي هـ الأثر عند المحدثين يعم على المرفوع والموقوف، والمختار إطلاقه على المروي، مطلقا.]

ابن سيرين: [وهو محمد بن سيرين، وسيرين اسم أمّه، وهي مولاة أمّ سلمة أمّ المؤمنين في ..] قال: [أي: ابن سيرين، وهذا الأثر مسوق لبيان الاحتياط في الرواية والتثبت في النقل.] هذا الحديث: وهذا الأثر أخرجه صاحب المشكوة برواية مسلم، وقال صاحب التنقيح: أخرجه مرفوعا الحاكم في تاريخه، وابن عدي في الكامل عن أنس، وأبو نصر السجزي في الإبانة، وقال خريب عن أبي هريرة، لكن في إسناد المرفوع ضعف، والصحيح أنه قول ابن سيرين. وقال المناوي: روى الخطيب وغيره عن الحبر: لأتاخذوا الحديث إلا عمّن تجيزون شهادته. ورقم عليه في الجامع الصغير بالضعف.

## فانظروا عمّن تأحذون دينكم.

فائدہ: ابن سیرین والسیطیہ بھی اپنے وقت کے امام اور مشہور بڑے تابعی ہیں، بہت سے صحابہ کرام سے علوم حاصل کیے، فن تعبیر کے بھی امام ہیں، خواب کی تعبیر میں ان کے ارشادات جحت ہیں۔ ان کے ارشاد کا مقصودیہ ہے کہ جس سے دین حاصل کرواس کی دیانت، تقوی، ندہب، مسلک اچھی طرح شخقیق کرلو۔ ایبانہ کرو کہ ہر شخص کے کہنے پر عمل کرلو خواہ وہ کیساہی بے دین ہو،اس لئے کہ اس کی بددینی اثر کیے بغیر نہیں رہے گی۔

بعض روایات میں خود نبی کریم مستح کے مسلم مضمون کی تائید ہوتی ہے۔ یہ نصیحت عامہ ہے جیسا کہ پہلے نمبر پر گزر چکا ہے اور اس باب کے ساتھ بھی مناسبت ہو سکتی ہے کہ علم تعبیر بھی ایک اہم علم ہے، جبکہ خواب نبوت کے اجزا میں سے ایک جزو ہوتا ہے۔ تواس کی تعبیر جتنی بھی مستم بالثان ہو، ظاہر ہے۔ اس لئے بغور دیکھا کرو کہ کس سے تعبیر لے رہے ہو، وہ اس کا اہل ہوتا ہے۔ تواس کی تعبیر اس مناسبت سے گویا امام ترمذی نے اس کو ذکر کیا، لیکن ابن سیرین کا کلام اور احادیث کا مضمون خواب کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ ہر علم کو شامل ہے، اور جتنامہتم بالثان علم ہوگا اتنی ہی زیادہ واقف سے معلوم کرنے کی ضرورت ہوگی۔ اس محارے زمانہ میں جو قیامت کے بہت ہی قریب ہے، ایک یہ بھی سخت مصرت کی بات ہوگئی ہے کہ ہر شخص خواہ کتنا ہی جاہل، کتنا ہی بدرین ہو، تھوڑی سی صفائی تقریر و تحریر سے علامہ اور مولانا بن جاتا ہے اور رنگین کپڑوں سے صوفی اور مقتذا بن جاتا ہے۔ ہو بی بددین ہو، تھوڑی سی صفائی تقریر و تحریر سے علامہ اور مولانا بن جاتا ہے اور رنگین کپڑوں سے صوفی اور مقتذا بن جاتا ہے۔

دينكم: قال ميرك: وقع في أكثر الروايات بلفظ: إن هذا العلم دين الخ كما رواه مسلم وغيره. قال القاري: وفي رواية الديلمي عن ابن عمر الله مرفوعا بلفظ: العلم دين، والصلوة دين، فانظروا عمن تأخذون هذا العلم، وكيف تصلون هذه الصلوة، فإنكم تسألون يوم القيمة. قال الطيبي: التعريف فيه للعهد، وهو ما جاء به الرسول الحلام من الكتاب والسنة، وهما أصول الدين. والمراد بالمأخوذ منه العدول الثقات المتقنون، هذا، وأنا معترف بأن مشائخي كلهم ثقات عدول كما ذكرت شيئا من مآثرهم في مقدمة الأوجز. فإنا افتخرنا بحمد الله تعالى بمشائخي العظام، وأقول مختصراً:

أولئك أشياحي فحثنني بمثلهم إذا جمعتنا يا حرير المحامع

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العلمين، والصلوة والسلام على سيدنا ومولانا محمد وآله وصحبه أجمعين، برحمتك يا أرحم الراحمين. الثامن من أخرى الجمادين سنة ٤٤ هـ الجمعة، هذا أوان الفراغ من ابتداء تاليفي لهذه التعليقات، ثم كررت النظر عليها في سنة ستين بعد ألف وثلاث مائة، وأضفت بعض الحواشي، ووقع الفراغ عنها ليلة الاثنين الرابع والعشرين من ذي الحجة، جعله الله تعالى خالصا لوجهه الكريم، فإنه بر، جواد، غفور، رحيم.

عام لوگ ابتداءً ایک عام غلط فہمی کی وجہ سے ان کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور پھر اپنی ناوا تفیت سے ان کا شکار بن جاتے ہیں، وہ غلط فہمی ہی ہے کہ عامتہ قلوب ہیں ہے سا گیا ہے کہ:انظروا إلی ماقال، ولا تنظروا إلی من قال. (آدمی کو یہ دیکھنا چاہئے کہ کس نے کہا) حالا تکہ یہ مضمون فی نفسہ اگرچہ صبحے ہے لیکن اس شخص کے لئے ہے جو سبحے سکتا ہو کہ کیا کہا، جو کہا وہ حق کہا یا باطل اور غلط کہا۔ لیکن جو لوگ اپنی ناوا قفیت دینی کی وجہ سے کھرے کھوٹے، صبحے اور غلط میں تمیز نہ کر سکتے ہوں ان کو ہر شخص کی بات سننا مناسب نہیں کہ اسکا نتیجہ مآل کار مضرت و نقصان ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس زمانہ میں کوئی دعویدار اگر ولایت، امامت، نبوت رسالت حتی کہ خدائی تک کا بھی نعوذ باللہ دعوی کرے تو ایک گروہ فوراً اس کا تابع بن جاتا ہے۔وإلی اللہ المشتکی و ھو المستعان۔

الحمد لله والمنة كه ٨ جمادي الاخرى من ١٣٨٢ ه شب جمعه ميں اس ترجمه سے فراغت ہو كي۔ فقط

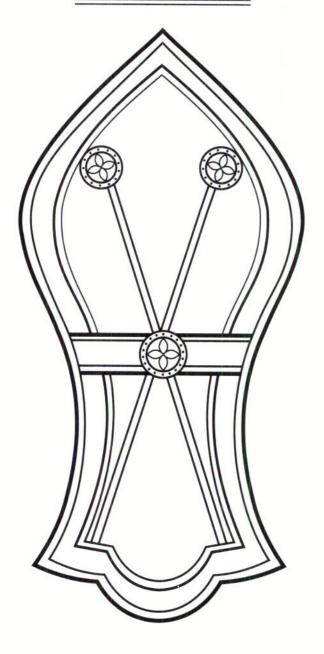
ز کر با عفی عنه کاند هلوی مقیم مدرسه مظاهر علوم سهار نپور

چونکہ اس ناکارہ کو اپنی نا قابلیت کا اعتراف ہے اس لئے اس ترجمہ کو نظر ثانی کے لئے اپنے محترم بزرگ الفاضل العلامہ مولانا عبد المدرسین مدرسہ مظاہر علوم سہار نپور کے حوالہ کیا، مولانا نے اپنے مشاغل علیہ اور عدیم الفرصتی کے باوجود اس کی بالاستیعاب نظر ثانی فرما کر اکثر جگہ اصلاح بھی فرمائی۔فجز اہم اللہ تعالی عنی حیوالجزاء، اور اخیر میں بیعبارت بھی تحریر فرمائی:المحمد للہ کہ بیہ عاجز بھی کا رجب سن ۱۳۲۳ھ بروز پنجشنبہ کو اس کے دیکھنے سے فارغ ہوا۔
مکرر آنکہ بیہ ترجمہ ابتداءً سن ۱۳ می میں کھا گیا تھا جیسا کہ عبارت مندرجہ بالاسے معلوم ہوا، اس کے بعد متعدّو مرتبہ اس کے طبع ہونے کی نوبت آئی اور ہر مرتبہ طباعت کی غلطیوں میں اضافہ ہوتا رہا۔ اب بھی عرصہ سے کامیاب ہو جانے کی وجہ سے اس کی طباعت کی وجہ سے اس کی ظرثانی پر اصرار کیا، میں ایک سال تک اپنی مشغولی کے عذر سے انکار کرتا رہا مگر وجہِ اصرار قوی تھی کہ واقعی طباعت میں بعض نظرثانی پر اصرار کیا، میں ایک سال تک اپنی مشغولی کے عذر سے انکار کرتا رہا مگر وجہِ اصرار قوی تھی کہ واقعی طباعت میں بعض غلطیاں فخش واقع ہوگئی تھیں اس لئے نظر ثانی شروع کی۔مصنف کی نظر ثانی میں بلاقصد بھی کی زیادتی ہو بی جایا کرتی ہے،

اس لئے کہیں کہیں کی اور اکثر جگہ زیادتی ہوتی رہی، ہر چند اختصار کی کوشش کی مگر پھر بھی بہت سی جگہ اضافہ ہو ہی گیا۔ فالحمد للد ثم الحمد للد که آج ۲۴ ذی الحجه س ۲۰ هه شبِ دوشنبه میں اس نظر ثانی سے فراغت ہوئی۔ حق تعالی شانہ اپنے حبیب کے اخلاق کا کچھ حصہ اس سیہ کار کو بھی ان احادیث کے طفیل نصیب فرمائے تواس کے کرم اور لطف سے بعید نہیں۔

> وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على خير خلقه سيدنا ونبينا ومولانا محمد وآله وصحبه أجمعين

# نقث تعلين شريف





| ملونة كرتون مقوي            |                      |  |  |  |
|-----------------------------|----------------------|--|--|--|
| السراجي                     | شرح عقود رسم المفتي  |  |  |  |
| الفوز الكبير                | متن العقيدة الطحاوية |  |  |  |
| تلخيص المفتاح               | متن الكافي           |  |  |  |
| مبادئ الفلسفة               | المعلقات السبع       |  |  |  |
| دروس البلاغة                | هداية الحكمة         |  |  |  |
| تعليم المتعلم               | كافية                |  |  |  |
| هداية النحو (مع النمارين)   | مبادئ الأصول         |  |  |  |
| المرقات                     | زاد الطالبين         |  |  |  |
| ايساغوجي                    | هداية النحو (متداول) |  |  |  |
| عوامل النحو                 | شرح مائة عامل        |  |  |  |
| المنهاج في القواعد والإعراب |                      |  |  |  |
| ستطبع قريبا بعون الله تعالى |                      |  |  |  |
| ملونة مجلدة                 |                      |  |  |  |
| الصحيح للبخاري              |                      |  |  |  |

| • |   |   |    | _ |
|---|---|---|----|---|
|   | _ | _ | ₹_ |   |
|   |   |   |    |   |

| الجامع للترمذي         | الصحيح لمسلم       |
|------------------------|--------------------|
| الموطأ للإمام محمد     | الموطأ للإمام مالك |
| مشكاة المصابيح         | الهداية            |
| التبيان في علوم القرآن | تفسير البيضاوي     |
| شرح نخبة الفكو         | تفسير الجلالين     |
| المسند للإمام الأعظم   | شوح العقائد        |
| ديوان الحماسة          | آثار السنن         |
| مختصر المعاني          | الحسامي            |
| الهدية السعيدية        | ديوان المتنبي      |
| رياض الصالحين          | نور الأنوار        |
| القطبي                 | شرح الجامي         |
| المقامات الحريرية      | كنز الدقائق        |
| أصول الشاشي            | نفحة العرب         |
| شرح تهذيب              | مختصر القدوري      |
| علم الصيغه             | نور الإيضاح        |

## **Books in English**

Tafsir-e-Uthmani (Vol. 1, 2, 3) Lisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3) KeyLisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3) Al-Hizb-ul-Azam (Large) (H. Binding) Al-Hizb-ul-Azam (Small) (Card Cover)

## Other Languages

Riyad Us Saliheen (Spanish) (H. Binding) Fazail-e-Aamal (German) Muntakhab Ahadis (German)

To be published Shortly Insha Allah

Al-Hizb-ul-Azam (French) (Coloured)



#### نعبه نشرواشاعت چودهری محدیلی چیربیشیل شرمسٹ (رجهشرڈ) کرامی پاکستان

| ا نورانی قاعده                         | سورهٔ لیس                         | ر دومطبوعات                     | درس نظامی ارد ومطبوعات                  |  |
|----------------------------------------|-----------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------|--|
| بغدادي قاعده                           | رحمانى قاعده                      | خيرالاصول(اصولالحديث)           | خصائل نبوی شرح شائل تر مذی              |  |
| تفسيرعثاني                             |                                   | الانتبابات المفيدة              |                                         |  |
| التبى الخاتم طلح فيا                   | بيان القرآن                       | 1000                            |                                         |  |
| حياة الصحابه طلط بم                    | سيرت سيدالكونين خاتم النبيين طلطي | فوا ئدمكيه                      | تيسير المنطق                            |  |
| امت مسلمه کی مائیں                     | خلفائے راشدین                     | تاریخ اسلام                     | فصول اكبرى                              |  |
| رسول الله ملكائياً كي تصيحتين          | نیک بیبیاں                        | علم النحو                       | علم الصرف(اولين وآخرين)                 |  |
| ا كرام لمسلمين/حقوق العباد كي فكر سيجي | تبلیغ دین (امام غزالی چالفئه)     | جوامع الكلم                     | عربي صفوة المصادر                       |  |
| حیلے اور بہانے                         | علامات ِ قيامت                    | صرف میر                         | جمال القرآن                             |  |
| اسلامی سیاست                           |                                   | تيسير الابواب                   | نحير                                    |  |
| آ داب معیشت                            | عليم بسنتي                        | بهشتی گوہر                      | ميزان ومنشعب (الصرف)                    |  |
| حصن حصين                               | منزل                              | تشهيل المبتدى                   | تعليم الاسلام (مكتل)                    |  |
| الحزبالاعظم ( ہفتوارمکتل )             | الحزب الأعظم (ما موار مكتل)       | فارى زبان كاآسان قاعده          | عر بې زبان کا آسان قاعده                |  |
| زادالسعيد                              | اعمال قرآنی                       | كريما                           | نام                                     |  |
| مسنون دعائيں                           | مناجات مقبول                      | تيسيرالمبتدى                    | يندنامه                                 |  |
| فضائل صدقات                            | فضائل اعمال                       | کلیدجدیدعربی کامعلوم (۱ول5چارم) | عربی کامعلّم (اول تا چہارم)             |  |
| فضائل درود شريف                        | اكراممكم                          | آ داب المعاشرت                  | عوامل النخو (النخو)                     |  |
| فضائل حج                               | فضائل علم                         | تعليم الدين                     | حيات المسلمين                           |  |
| جوا <sub>ا</sub> الحديث                | فضائل امت محديه طلكانيا           | لسان القرآن (اول تاسوم)         | تعليم العقائد                           |  |
| آسان نماز                              | منتخب احادیث                      | سير صحابيات                     | مفتاح لسان القرآن (اول تاسوم)           |  |
| نمازمدل                                | نماز حفی                          |                                 | بہشتی زیور( تین حقے )                   |  |
| معلم الحجاج                            | آئينه نماز<br>. م                 |                                 |                                         |  |
| خطبات الاحكام لجمعات العام             | بهثتی زیور(مکتل)                  | طبوعات_                         | ویگراردوم                               |  |
|                                        | روضة الادب                        | ن پاره                          | قرآن مجید پندره سطری(مانظی)<br>پنج سوره |  |
| سندھ، پنجاب،خيبر پختونخواه             | دائمی نقشه اوقاتِ نماز: کراچی،    | عم پاره (دری)                   | ق سوره                                  |  |